
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (18):
Liberdade interior,
ou a alegria de ser
quem você é

Encontrar seu centro no amor
de Deus é tudo de que nossa
liberdade necessita para
converter-nos em pessoas
únicas, felizes, que não se
trocariam por ninguém.

16/05/2023



A fama de Jesus se estendia pela
Galileia. Era um mestre diferente dos
outros: falava com autoridade, e a
sua palavra impressionava...
inclusive os demônios. Depois de ter
pregado em diferentes lugares,
“dirigiu-se a Nazaré, onde se tinha
criado” (Lc 4,16). São Lucas coloca
esta cena no início da vida pública. O
relato tem tal densidade que pode ser
considerado “um evangelho dentro
do evangelho”; em poucas linhas, não
é só uma abertura solene da missão
do Senhor, mas de certo modo
sintetiza a sua vida inteira1. Jesus vai
à sinagoga e levanta-se para fazer a
leitura. Entregam-lhe o rolo do
profeta Isaías; “Abrindo o livro, Jesus
achou a passagem em que está
escrito: 'O Espírito do Senhor está
sobre mim, porque ele me consagrou
com a unção para anunciar a Boa
Nova aos pobres; enviou-me para
proclamar a libertação aos cativos e
aos cegos a recuperação da vista;
para libertar os oprimidos e para



proclamar um ano da graça do
Senhor'. Depois fechou o livro,
entregou-o ao ajudante, e sentou-se.
Todos os que estavam na sinagoga
tinham os olhos fixos nele. Então
começou a dizer-lhes: Hoje se
cumpriu esta passagem da Escritura
que acabastes de ouvir” (Lc 4, 17-21).
Jesus apresenta em termos
inequívocos a sua condição de
Messias, e o faz através de um texto
que destaca o dom da liberdade. Foi
isso que Ele veio dar-nos; veio
liberar-nos do cativeiro e da
opressão do pecado.

A liberdade: os primeiros cristãos
tinham consciência de que este dom
estava no centro da sua fé, e por isso
São Paulo fará dele um tema
constante de suas cartas. Jesus nos
liberta do peso do pecado e da morte,
do destino cego que pesava sobre as
religiões pagãs, das paixões
desordenadas e de tudo o que torna
miserável a vida do ser humano na



terra. A liberdade, no entanto, não é
apenas um dom, mas ao mesmo
tempo uma tarefa. Como escreve o
apóstolo das gentes, “É para a
liberdade que Cristo nos libertou.
Ficai firmes e não vos deixeis
amarrar de novo ao jugo da
escravidão” (Gl 5,1). É preciso, pois,
proteger a liberdade, viver à altura
deste dom, e não ceder de novo à
facilidade da escravidão. Os
primeiros cristãos tinham essa
convicção gravada a fogo; mas e nós?
Muitos de nós fomos batizados
quando éramos recém-nascidos. O
que podem significar para nós as
palavras de Isaías que o Senhor citou
em Nazaré? E essa chamada para
viver em liberdade, sem submeter-
nos, da qual fala São Paulo?

Se fosse apenas poder escolher

Ao falar de liberdade, pensamos
frequentemente numa simples
condição, uma qualidade de nossas



ações: atuo com liberdade quando
posso fazer o que quero, sem que
ninguém me obrigue ou reprima.
Essa é a experiência de liberdade que
temos quando podemos escolher por
nós mesmos. Diante de uma
pergunta como, por exemplo: “você
vai comer torta de chocolate ou
fruta?” Parece mais livre quem pode
escolher qualquer um dos dois e
escolhe o que prefere pelo motivo
que lhe parece melhor. Uma pessoa
diabética, pelo contrário, sente-se
obrigada a pedir fruta. Neste sentido
preciso, é mais livre quem pode
escolher mais: aquele que tem mais
alternativas e menos elementos que
levem em uma só direção. É por isso
que ter dinheiro causa uma grande
sensação de liberdade: abrem-se
muitas oportunidades, fechadas a
quem carece dele. A ausência de
compromissos também dá grande
sensação de liberdade, pois não há
nada que aparentemente determine
ou limite as próprias decisões.



Evidentemente, a ausência de
coerção faz parte da condição de
liberdade, porém, não a esgota. De
fato, alguns dos modelos de
liberdade que a história apresenta
viveram entre grades. O exemplo de
Thomas More na Torre de Londres é
paradigmático. Do ponto de vista da
capacidade de escolha, não era em
absoluto livre; e, no entanto... A
mesma coisa vale para personagens
mais recentes ou para os primeiros
mártires. Toda forma de perseguição
é uma tentativa de acabar com a
liberdade, mas não há meio
meramente exterior de consegui-lo.
Por isso, Jesus diz: “Não temais
aqueles que matam o corpo, mas não
podem matar a alma” (Mt 10, 28). A
liberdade não é simplesmente uma
condição, mas a capacidade de
decidir – ou de tomar partido por um
tipo de conduta – no mais íntimo de
nosso ser, apesar do que as
circunstâncias parecem impor.



Por outro lado, a liberdade que
experimentamos em nossas escolhas
específicas, costuma ter menos
importância. Quando pensamos em
pessoas que passaram à história pelo
modo como viveram sua liberdade,
não é isso que costuma destacar-se.
Podemos lembrar mentalmente do
nome de três ou quatro pessoas –
conhecidas em todo mundo ou
simplesmente próximas de nós – que
tenhamos como modelos de
liberdade. O que se destaca na vida
dessas pessoas? O que as converte
em modelos para nós? Não as
admiramos, sem dúvida, porque
podiam escolher sempre que prato
preferiam, ou porque, para poder
mudar de parceiro quando lhes
apetecesse, nunca chegaram a casar-
se. Trata-se antes de pessoas que se
libertaram de tudo o que pudesse
prendê-las, para entregar-se
plenamente a algo (uma causa
valiosa) ou a alguém; para dar a vida
inteira. E são exemplos de liberdade



porque vivem essa entrega até o fim.
Se Thomas More tivesse jurado
fidelidade a Henrique VIII contra a
sua consciência, mesmo que o tivesse
feito livremente, não teria passado à
história. Se São Paulo, em lugar de
esforçar-se por dar a conhecer a
Cristo, até dar a vida por ele, tivesse
decidido deixar a sua vocação e
voltar a estabelecer-se como
fabricante de tendas, mesmo que o
tivesse feito livremente, não o
veríamos como um modelo de
liberdade. Por isso, para entender a
fundo a liberdade é necessário ver
além da simples capacidade de
escolha.

Um tesouro pelo qual dar a vida

O Evangelho fala-nos de uma
experiência de liberdade que
consiste precisamente em renunciar
a toda possibilidade de escolha: “O
Reino dos Céus é como um tesouro
escondido no campo. Um homem o



encontra e o mantém escondido.
Cheio de alegria, ele vai, vende todos
os seus bens e compra aquele campo.
O Reino dos Céus também é como um
comprador que procura pérolas
preciosas. Quando encontra uma
pérola de grande valor, ele vai, vende
todos os seus bens e compra aquela
pérola” (Mt 13, 44-46). Os
personagens destas breves parábolas
deixam tudo por algo que vale a
pena. Renunciam a escolher,
comprometem-se plenamente com
algo, e não pensam que estejam
perdendo a liberdade, e sim que
estão fazendo com ela o melhor que
podem. Esta é, na verdade, a
experiência de qualquer pessoa
apaixonada. Não poder sair com
outras pessoas não lhe importa: deu
tudo por aquela a quem ama; só
deseja amá-la cada dia mais. E não
pensa que assim está perdendo a sua
liberdade: entende, pelo contrário,
que não pode fazer nada melhor com
a liberdade do que amar essa pessoa,



esse tesouro, essa pérola
valiosíssima.

Só esta consideração já permite
perceber que a liberdade de escolha,
mesmo sendo uma dimensão da
liberdade, ordena-se a outra mais
profunda: a que consiste em poder
amar algo (ou alguém). Poderíamos
chamar esta outra dimensão de 
liberdade de adesão. É a liberdade
que vivemos ao amar, e que permite
compreender que “a liberdade e a
entrega de si não se contradizem;
apoiam-se mutuamente”2. Ao dar a
vida inteira, não se perde liberdade,
mas se vive com maior intensidade:
“na entrega voluntária, em cada
instante dessa dedicação, a liberdade
renova o amor, e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios”3. Quando, depois de um
dia intenso, resta apenas um
momento livre no fim do dia e,
percebemos que ainda não fizemos



um tempo de oração, decidimos fazê-
lo em vez de descansar vendo as
notícias, estamos empregando nossa
liberdade em um sentido que
sustenta a nossa entrega; a chave que
explica esse dilema, sem inventar
conflitos, está novamente no amor.
Da mesma forma, a mãe de família
que muda seus planos para atender
com amor um filho doente, faz isso
livremente, e essa entrega lhe
proporciona uma alegria que não
obteria fazendo o que lhe apetecia ou
convinha mais naquele momento.

Podemos ainda dar mais um passo.
Quando abraçamos algo (ou alguém)
com nossa vida inteira esse amor vai
nos configurando, vai nos fazendo
ser cada vez mais “nós mesmos”:
uma pessoa única, com nome e
sobrenome. Por exemplo, Teresa de
Calcutá. Imaginemos por um
momento que lhe tivessem oferecido
um chalé para passar
aprazivelmente seus últimos anos de



vida, e uma ONG para ocupar-se dos
pobres que ela atendia. O que teria
respondido? A liberdade com que
vivia a sua vida não consistia em
deixar tudo e ir descansar
tranquilamente, mas precisamente
em abraçar um bem – Cristo,
presente nos mais pobres – com a sua
vida inteira e em despojar-se, por sua
vez, de tudo o que enfraquecesse
esse ideal.

Na verdade, poderíamos encontrar
facilmente exemplos semelhantes na
vida de muitas outras santas e
santos. O que os movia, de qualquer
forma, era o desejo de ser fiéis ao
Amor ao qual haviam entregue tudo;
responder à chamada que os havia
enviado ao meio do mundo, com
uma missão que ia configurando sua
vida. Podemos recordar por
exemplo, o que São Josemaria
escrevia em 1932: “Apresentam-se
dois caminhos: que eu estude, ganhe
uma cátedra e me torne sábio;



gostaria de tudo isso e vejo-o factível.
Segundo: que eu sacrifique a minha
ambição, e mesmo o nobre desejo de
saber, conformando-me em ser
sensato, não ignorante. Meu caminho
é o segundo: Deus me quer santo, e
me quer para a sua Obra”4. É isso que
se pode chamar liberdade interior: a
fonte que explica que minhas ações
não respondem nem ao capricho de
um momento, nem a mandatos
externos, nem sequer ao frio valor
objetivo das coisas, mas a esse
tesouro escondido pelo qual dei tudo:
o Amor que veio procurar-me e me
chama a segui-lo. Considerando esta
chamada, muito mais do que uma
série de obrigações externas, se
entendem as loucuras dos santos.

Atuar com liberdade interior não
significa, claro, que não haja coisas
que custem. No plano de nossa vida
cotidiana, mons. Ocáriz recordou
com frequência algo que São
Josemaria costumava dizer: “não é



legítimo pensar que só é possível
fazer com alegria o trabalho de que
gostamos”5. Glosando esta frase,
escreveu: “Pode ser feito com alegria
– e não de má vontade – aquilo que
custa, aquilo de que não gostamos, se
for feito por e com amor e, portanto,
livremente”6. Faz-se com plena
liberdade, porque se compreende
que isso responde ao amor que
temos no coração. Ou seja, hoje
talvez eu não tenha muita vontade,
talvez não entenda bem por que
tenho que fazer precisamente isso...
mas faço porque sei que faz parte do
amor que abracei com a minha vida,
e nessa mesma medida sou capaz de
amá-lo. Quando atuo desse modo,
não o faço de modo automático ou
simplesmente porque “é preciso
fazer”, mas “por amor e com amor”,
com voluntariedade atual. Com o
tempo, o que faço agora contra a
vontade, movido pelo amor a quem
entreguei a minha vida, vai adquirir
seu sentido mais profundo.



“Perceber a própria vocação como
um dom de Deus – e não como uma
simples teia de obrigações –, mesmo
quando sofremos, é também uma
manifestação de liberdade de
espírito”7.

A liberdade como resposta

Uma parte importante da cultura
atual, em sua concepção da
liberdade, muitas vezes não
consegue ver além da capacidade de
escolha em cada momento, sem
coerção nem determinação alguma:
parece que, se isso for questionado, a
liberdade se esfuma. É um fato, no
entanto, que escolher uma coisa
significa muitas vezes renunciar a
outras; que querer não significa
necessariamente poder, e que o que
nos parece um projeto firme pode
naufragar facilmente. A antropologia
cristã propõe uma relação muito
mais harmoniosa e serena com a
liberdade quando ela é



compreendida como um dom e uma 
chamada. Fomos “chamados à
liberdade” (Gl 5, 13); e não a uma
liberdade amorfa ou sem sentido,
mas à “gloriosa liberdade dos filhos
de Deus” (Rm 8, 21). A verdade da
nossa filiação divina é que nos torna
livres (cfr. Jo 8, 31-32). Nossa
liberdade não é, por isso, uma
atividade espontânea que brota sem
saber de onde nem para onde. Em
sua dimensão mais profunda, a nossa
liberdade é uma resposta ao Amor
que nos precede. Daí que São
Josemaria pudesse descrever a vida
interior, no que tem de luta, como
um agir “porque queremos de verdade
(...) corresponder à graça do
Senhor”8. Livremente abraçamos
aquele que “nos amou primeiro” (cfr.
1 Jo 4, 19), e procuramos, com toda as
nossas forças, corresponder a esse
amor. E isto, que pode parecer um
pouco abstrato, tem na verdade
consequências bem concretas. Por
exemplo, diante das diferentes



escolhas que fazemos cada dia,
poderíamos perguntar-nos: “o que
vou fazer leva-me aonde? Está na
linha do amor de Deus, da minha
condição filial”? Por outro lado,
quando vivemos a liberdade como
resposta, descobrimos que não há
motor mais potente em nossa vida do
que manter viva a memória do Amor
que nos chama. No plano humano
também é assim: não há força maior,
para qualquer pessoa, do que a
consciência de ser amada. Como a
mulher apaixonada que sabe que o
seu amado conta com ela: “É a voz do
meu amado! Ei-lo que vem, saltando
pelos montes, pulando por sobre as
colinas (...). Ei-lo de pé atrás do
muro, espiando pelas janelas
(...).“Levanta-te, minha amada,
minha rola, minha bela, e vem! O
inverno passou, as chuvas cessaram
e já se foram” (Ct 2, 8-11). Quem se
sabe amado assim por Deus,
chamado a incendiar o mundo
inteiro em seu Amor, está disposto ao



que for necessário. Tudo lhe parece
pouco comparado com o que
recebeu; dirá, como algo evidente:
“Que pouco é uma vida para oferecê-
la a Deus!”9. Compreender que “Deus
nos espera em cada pessoa (cfr. Mt
25, 40), e que quer fazer-se presente
em suas vidas também através de
nós, leva-nos a procurar dar a
mancheias tudo o que recebemos. E
em nossa vida, minhas filhas e filhos,
recebemos e continuamos a receber
muito amor. Dar isso a Deus e aos
outros é o ato mais próprio da
liberdade”10.

Não há temor nem mandato externo
que possa mover um coração como a
força da liberdade que se identifica
com o seu Amor, até nos menores
detalhes. São Paulo dizia-o com a
convicção de quem o viveu
plenamente: “Nem a morte, nem a
vida, nem os anjos, nem os
principados, nem o presente, nem o
futuro, nem as potências, nem a



altura, nem a profundeza, nem outra
criatura qualquer será capaz de nos
separar do amor de Deus, que está no
Cristo Jesus, nosso Senhor” (Rm 8,
38-39). Para que o Amor de Deus
tenha essa força em nós, devemos
cultivar uma profunda intimidade
com Ele, em primeiro lugar na
oração. Assim, contemplando o
Senhor, aprendemos o caminho da
liberdade, e também abrimos o nosso
coração à ação transformadora do
Espírito Santo.

Que a verdadeira liberdade tome
forma de resposta, de um grande
“sim”, tem também a ver com parte
da herança que, no plano humano,
São Josemaria quer deixar a seus
filhos: o bom humor11. Não se trata
simplesmente de uma característica
de personalidade, e sim de uma
autêntica fortaleza – virtus – da
liberdade. Se a vida dos cristãos se
fundamentasse em uma decisão
ética, na luta para realizar uma ideia,



quase todos acabariam por causa de
alguma forma de cansaço, de
desânimo ou de frustração. Nem
todos, porque há temperamentos
mais fortes, que se sentem inclusive
estimulados ao ver-se obrigados a
nadar contra a corrente, mas sim 
quase todos. A situação é muito
diferente, no entanto, se a vida cristã
tem origem no encontro com uma
Pessoa que veio procurar-nos12. Esta
origem é a mesma que nos sustenta
enquanto procuramos a meta com
todas as nossas forças, mesmo que
nos pareçam poucas “Não que eu já
tenha recebido tudo isso, ou já me
tenha tornado perfeito. Mas continuo
correndo para alcançá-lo, visto que
eu mesmo fui alcançado pelo Cristo
Jesus” (Fl 3, 12). Foi Ele que nos
alcançou, Ele reparou em nós, Ele
que acreditou em nós. Por isso, ao
tocar a nossa pequenez, a nossa
miséria, o barro – humus – de que
somos feitos, nossa resposta será tão
humilde quanto cheia de humor:



responderemos com um olhar que,
“além do simples caráter natural,
permite ver o lado positivo – e, se for
o caso, divertido – das coisas e das
situações”13. É claro que somos de
barro; se alguma vez tentamos
levantar voo não é porque tenhamos
perdido isso de vista, mas porque há
Alguém que nos conhece melhor que
nós mesmos e que nos convida a dar
esse passo.

É muito bonito – e tem graça – o
diálogo que o profeta Jeremias tem
com o Senhor (Jr 1, 5-8). Poucos
profetas sofreram tanto quanto ele
para tornar presente a palavra de
Deus em meio a seu povo. A
iniciativa tinha sido de Deus “Antes
que no seio fosses formado, eu já te
conhecia; antes de teu nascimento,
eu já te havia consagrado, e te havia
designado profeta das nações”.
Jeremias, por seu lado, só parece
perceber a sua própria inadequação:
“E eu respondi: Ah! Senhor Javé, eu



nem sei falar, pois que sou apenas
uma criança”. Mas Deus não se dá
por vencido: “Não digas: Sou apenas
uma criança: porquanto irás
procurar todos aqueles aos quais eu
te enviar e a eles dirás o que eu te
ordenar”. Como poderá ir em frente
o profeta? Qual será a sua
segurança? O mandato que ele
recebeu? Muito mais que isso: “Não
deverás temê-los porque estarei
contigo para livrar-te”. Às vezes, o
pior inimigo da nossa liberdade
somos nós mesmos, sobretudo
quando perdemos de vista o
autêntico fundamento da nossa
existência.

O surpreendente, afinal de contas,
não é que sejamos fracos e caiamos,
mas que sendo assim, continuemos a
nos levantar novamente; que
continue havendo lugar, em nosso
coração, para sonhar os sonhos de
Deus. Ele conta com a nossa
liberdade e com o nosso barro. Trata-



se de olhar mais para ele, e menos
para a nossa incapacidade. A
intimidade com Deus, a confiança
nele: surgem daí a força e a leveza
necessárias para viver no meio do
mundo como filhos de Deus. “Um
escritor disse que os anjos podem
voar porque não se levam muito a
sério. E nós talvez pudéssemos voar
um pouco mais, se não nos déssemos
tanta importância”14.

[1] Cfr. J. M. Casciaro, “El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos”,
em P. Rodríguez et al. (eds), El
Espíritu Santo y la Iglesia, Eunsa,
Pamplona 1999, 65.

[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
31.

[3] Ibidem.



[4] São Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 678, cit. em Caminho,
edição comentada (comentário ao
ponto 946).

[5] São Josemaria, Carta 13, n. 106.

[6] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 6.

7 Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 7.

[8] São Josemaria, Carta 2, n. 45.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 420.

[10] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral
9/01/2018, n. 4.

[11] Cfr. São Josemaria, Carta 24, n. 22.

[12] Cfr. Bento XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 1

[13] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
9/01/2018, n. 6.

https://opusdei.org/pt-br/tool/opusdeicms/article/109383/change/#_ftnref9
https://opusdei.org/pt-br/tool/opusdeicms/article/109383/change/#_ftnref9


[14] Bento XVI, Entrevista em
Castelgandolfo, 5/08/2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-18-liberdade-

interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-
e/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-e/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-e/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-e/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-e/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-18-liberdade-interior-ou-a-alegria-de-ser-quem-voce-e/

	Muito humanos, muito divinos (18): Liberdade interior, ou a alegria de ser quem você é

