
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (17): A
delicada força da
confiança

A confiança descobre as
potencialidades escondidas no
interior de cada um. Faz-nos
crescer de forma natural, com
harmonia. Torna-nos capazes
de mais.

16/04/2023

“Nenhuma pessoa é um verso solto:
fazemos todos parte de um mesmo
poema divino”. Os relatos individuais



que tecem a história dos homens
estão entrelaçados por relações de
filiação, fraternidade, amizade.
Nosso coração começa a bater graças
à vida de outros, e será depois
continuamente animado, consolado,
fortalecido – ferido também – pelas
pessoas que compartilham conosco o
caminho da vida. O fato de depender
delas, e elas de nós, não é um efeito
colateral do pecado original, ao qual
deveríamos resignar-nos, mas algo
constitutivo do nosso ser imagem de
Deus.

Embora nossa vida em sociedade
pareça às vezes uma correnteza
frenética que tende a nos tornar
individualistas, sabemos que só
somos nós mesmos apenas na
relação, na interdependência: só nos
encontramos quando estamos
dispostos a sair de nós mesmos.
Quem descobre plenamente esta
realidade deixa de ver em seus
próprios limites obstáculos que o



impedem de ser feliz. Então os
relacionamentos aparecem como
pontes que ampliam o próprio
mundo. Nem todos, porém, fazem
esta descoberta, ou não na mesma
medida e por isso em igualdade de
condições, de posição social, de
educação, de caráter, diferentes
pessoas podem viver de modos
radicalmente diversos, em função da
qualidade dos seus relacionamentos:
alguns, perdidos numa multidão
solitária; outros, sempre
acompanhados e sempre
acompanhantes.

Um olhar transformador

No final da sua vida na terra, Jesus
diz a seus apóstolos: “chamei-vos
amigos” (Jo 15, 15). Aquele que é
perfeito Deus e perfeito Homem, o
modelo que contemplamos para
aprender a ser homens, percorre o
caminho da vida de mãos dadas com
os outros. Trata-se de algo que já



percebemos desde o seu primeiro
encontro com os doze: Jesus cria com
cada um deles uma relação que
progride em um crescendo de
conhecimento, de amizade, de amor,
até entregar-lhes seu coração aberto
de par em par. O leitor do Evangelho
conhece as limitações, os defeitos
daqueles que seriam depois colunas
da Igreja. Por acaso, Ele não via isso?
É óbvio que sim, mas a palavra do
Verbo é criadora; seu olhar de amor
os fortalece, porque é um olhar cheio
de confiança. Esses homens toscos,
sabem-se amados, escolhidos e
crescem mais do que ninguém se
atreveria a esperar, porque
percebem a confiança do Senhor
neles. O mesmo acontece também em
nossa vida, quando percebemos o
amor que Deus nos tem. Embora
falemos frequentemente da
importância de crer em Jesus, não
devemos esquecer que o que mais
nos transforma é o fato de que Ele
confia em nós. Sim, sinal seguro de



que a nossa fé está amadurecendo é
que nos apoiamos cada vez mais na
confiança que Deus tem em nós.

Observemos o discípulo que se
manteve fiel junto de Jesus ao pé da
cruz. Qual é o segredo da sua
fortaleza? Talvez precisamente o
título com que se refere a si mesmo:
“o discípulo amado”. João descobre
sua identidade no fato de ser amado
por Jesus, o que dilata as suas forças,
o seu coração e o torna capaz de uma
fidelidade admirável. O relato que
faz da última ceia reflete até que
ponto ele tinha entrado, pela
confiança, no coração de Jesus. E é
assim: a confiança nos dá acesso a
um conhecimento muito mais
profundo do que é possível apenas
com a razão.

Da mesma forma que Ele entrou na
vida dos Apóstolos, seus amigos,
Deus quer entrar na nossa. Então a
nossa relação de amizade com Ele



também pode seguir essa linha
ascendente, de modo que a nossa
capacidade de amar se dilate cada
vez mais. Com um profundo respeito
à nossa liberdade, Jesus nos oferece a
sua amizade que manifesta uma
confiança que revela quem somos
para Ele. Para crescer e exercitar
com leveza a nossa liberdade,
precisamos ter certa segurança em
nós mesmos; uma segurança
fundamentada, sobretudo, em saber
que alguém como Ele (e quem como
Deus?) aposta em nós... Tal convicção
torna possível o crescimento, porque
quando uma coisa boa for difícil para
nós, quando nos sentirmos incapazes
de nos superarmos, a confiança de
Deus em nós fortalece a nossa. A
confiança sincera revela as
potencialidades ocultas no interior
de cada um, frequentemente
escondidas por uma baixa
autoestima ou pelo medo do fracasso,
e impulsiona a desenvolvê-las a
serviço dos outros: faz-nos crescer de



forma natural, harmoniosa; torna-
nos capazes de mais.

É assim que Jesus ama aos seus: sabe
quem escolheu, conhece-os melhor
que ninguém – melhor que eles
mesmos – e aposta neles. Sabe até
onde podem chegar e, contando com
o tempo e com a sua
correspondência, vai conduzindo-os
pouco a pouco, não tem pressa de
formá-los, porque sabe que esta é
uma arte que requer paciência. Ele é
um bom mestre e sabe “perder”
tempo com eles, como os amigos.
Ganha a confiança dos seus com o
carinho e proporciona o
conhecimento mútuo com a sua
disponibilidade paciente, com a sua
compreensão. Este modo de amar,
tão divino e tão humano, forja uma
verdadeira amizade entre o mestre e
os discípulos que os envolve e faz
sobressair o que há de melhor neles.

Deixando Deus entrar até o fundo



Ao Senhor, “interessam-lhe as tuas
alegrias, os teus êxitos, o teu amor e
também os teus apertos, a tua dor, os
teus fracassos”. É necessário, por
isso, falar com Ele com confiança,
abrir o coração de par em par,
compartilhar com Ele tudo que é
nosso. Quando confiamos de verdade
em alguém, tiramos as máscaras com
as quais nos protegemos em outras
circunstâncias: parecem-nos então
inúteis; sentimos que podemos ser
nós mesmos sem medo. Esta
confiança revela a verdade de nosso
ser e proporciona uma grande
liberdade interior. Sabendo que não
há amizade mais sincera que a dele,
podemos deixá-lo entrar até o fundo
da casa da nossa alma. Vamos deixá-
lo, por acaso, na sala de estar, onde
recebemos os convidados?

À medida que cresce a amizade, será
natural querer mostrar-lhe cada
canto da nossa vida: o escritório,
para que ele nos veja realizar nosso



trabalho oculto; o quarto de
brinquedos onde estão as coisas que
nos entusiasmam, os sonhos que nos
movem; mostraremos também o
quarto de despejo, cheio de coisas,
umas mais úteis que outras, e dos
pedaços que foram quebrando pelo
caminho. Se nos dermos a conhecer,
se acendermos as luzes... Ele
iluminará os cantos que parecem
escuros e nos fará ver os espaços que
devemos pôr em ordem. E fará isso
com clareza, mas sobretudo
infundindo esperança, pois o seu
olhar não julga, não intimida; é um
olhar de amor que fortalece e eleva:
é um olhar criador e redentor.

A confiança leva à confiança

O amor humano, em suas melhores
expressões, fala-nos do amor de
Deus. Experimentar o impulso da
confiança em uma amizade,
descobrir que alguém acredita em
nós, leva-nos a dar o melhor de nós



mesmos: percebemos que assim deve
ser o olhar de Deus. Por isso, nós
também devemos procurar olhar os
outros como Jesus; aprender dele a
ser luz para os que estão ao nosso
redor. À medida que
experimentamos o valor
transformador da confiança de Deus
e da confiança em Deus, percebemos
a necessidade de oferecê-la aos
outros.

“Deus muitas vezes se serve de uma
amizade autêntica para realizar a
sua obra salvadora”. A confiança que
os bons amigos têm uns nos outros é,
com frequência, o meio que Deus nos
oferece para nos fazer ver o que
talvez não nos atrevamos a enfrentar
sozinhos. Se temos a sorte de ter
verdadeiros amigos, pessoas que nos
amam, que querem que sejamos
melhores, felizes, e, se já nos
atrevemos a abrir-lhes esses espaços
de intimidade, teremos percebido
muitas vezes que o nosso mundo



interior se enriquece quando o
compartilhamos.

Quando existe um clima de
confiança, não temos medo de que os
outros vejam nossas fraquezas e
lutas, nem de compartilhar projetos e
sonhos. Sabemos que quem nos ama
nos ajudará precisamente a superar
os nossos limites e a evitar que se
transformem em barreiras. Na
dinâmica humana de dar e receber, 
dar-nos implica compartilhar a nossa
singularidade, mostrar-nos com
autenticidade. Chegar a este ponto
dá-nos uma liberdade muito grande,
mas requer o esforço de sair de nós
mesmos: a disposição de expor-nos
apesar de saber que isso nos torna
vulneráveis. A confiança leva à
confiança, e o risco de ser ferido não
se compara com o ganho que
representa amar e ser amado.

Palavra que fortalece, que cura,
que anima



A confiança é base para que
qualquer relação funcione; para que
as pessoas cresçam pessoal e
profissionalmente; para qualquer
trabalho de formação. Por isso,
quando queremos ajudar outras
pessoas, destacamos imediatamente
a importância da escuta, a
compreensão ou a paciência, etc.,
mas na verdade necessitamos de
muito mais: confiar nas pessoas leva-
nos a olhar para elas com otimismo,
a acreditar nelas, a projetar as suas
potencialidades, a ter esperança no
que podem chegar a ser, de modo
que nos entusiasmemos também com
suas lutas.

“Seguindo o exemplo do Senhor –
escreve São Josemaria – compreendei
vossos irmãos com um coração muito
grande, que não se assuste com nada,
e amai-os verdadeiramente (...).
Sendo muito humanos, sabereis
passar por cima de pequenos
defeitos e ver sempre, com



compreensão maternal, o lado bom
das coisas”.

Agir assim não implica afastar-nos da
realidade, deixar de ver as limitações
ou defeitos dos outros. Se tivermos
carinho por eles, vamos querer que
sejam melhores: conhecendo-os e
amando-os, a partir da amizade e da
fraternidade que nos une,
poderemos adverti-los sobre os
possíveis perigos que não veem, ou
poderemos sugerir-lhes algo que não
entendem à primeira vista e
descobriremos com eles o bem que
se esconde atrás dessa nova
perspectiva. O carinho sincero para
com o outro torna possível um clima
de liberdade, de confiança, que se
manifesta na clareza com que
expomos a razão pela qual lhe
convém esforçar-se num
determinado ponto de luta, de modo
que se sinta acompanhado por nós
no caminho e não empurrado a atuar
de modo irracional. “A função do



diretor espiritual é ajudar a que a
alma queira – que queira mesmo –
cumprir a vontade de Deus”.

Pode suceder, às vezes, que
querendo ajudar alguém que parece
não ouvir, deixamo-nos levar pelo
preconceito de que, na verdade, a
pessoa não quer, não aceita. Não
podemos esquecer que somos frágeis,
e que o caminho, além de
proporcionar aprendizagem, deixa
às vezes feridas que tardam a
cicatrizar. Não raramente a dor
provocada por esses golpes leva a
construir barreiras que isolam, que
protegem de possíveis sofrimentos,
mas que também tornam difícil
recuperar a confiança necessária
para continuar crescendo.

A palavra que fortalece, que cura,
que anima, é a palavra mais
puramente humana. Só se houver
confiança, carinho sincero, gratuito,
conectaremos com o outro, e nossa



palavra participará, com a graça de
Deus, do seu poder criador: será
então manifestação do seu amor, e
ajudará a cicatrizar essas feridas
“Deus conhece cada um
profundamente, incluindo as
jornadas de sofrimento, e olha para
todos nós com ternura. Aprendamos
do Senhor a olhar deste modo, a
compreender a todos (...) a nos
colocarmos no lugar do outro”.
Temos que ser pacientes e ir
semeando confiança com carinho,
com detalhes que manifestam o
nosso interesse sincero. Deus quis
que precisássemos uns dos outros, e
atua na história humana através dos
homens e das mulheres, contando
com cada um para que nos ajudemos
mutuamente.

Quem tem uma responsabilidade
sobre outros deve ficar atento ao
risco de querer dar sempre soluções
ou respostas. Podemos pensar, às
vezes, quase inconscientemente, que



ajudamos o outro quando
conseguimos que ele assuma o nosso
modo pessoal de obter os melhores
resultados. A tarefa de formação, no
entanto, não consiste em conseguir
que o outro caminhe como nós
queremos. Pretender que os outros
se ajustem a certos moldes
predeterminados não abre
horizontes; ao contrário, poderia
leva-los à frustração de quem não
consegue realizar certas
expectativas.

Uma boa formação é, na realidade,
aquela que consegue que cada um
seja, com a ajuda de Deus, o
autêntico protagonista de sua vida.
Quem deseja colaborar nessa tarefa,
deve acompanhar, facilitar o
conhecimento próprio, fazendo boas
perguntas que ajudem a refletir,
dando mais pistas do que respostas,
embora isso exija mais esforço.
Quando é a própria pessoa que
descobre um horizonte e se propõe



uma meta, o esforço por alcançá-la é
muito mais eficaz, porque nasce de
um motor interior. Embora seja
preciso mais tempo conseguir os
‘resultados’ que poderíamos esperar,
o próprio esforço irá configurando a
pessoa de um modo bom, estável,
virtuoso. Ter vivido esta experiência
em primeira pessoa nos levará a dar
uma grande importância à iniciativa
pessoal e a estimular o protagonismo
de cada um.

A confiança surge onde se percebe o
amor de Deus, que é paciente, não se
irrita, não guarda na memória o mal,
mas tudo desculpa e tudo crê (cfr. 1
Cor 13, 4-7). Quem ama assim
converte-se em mestre, em
referência firme, em força delicada
que leva os outros muito mais longe
do que pareceria possível. Quantas
surpresas temos quando respeitamos
essa terra sagrada que são os outros!
O Espírito Santo pode então ajudá-los
a ser a melhor versão de si mesmos.



Se tivermos esperança no que podem
chegar a ser, se confiarmos na graça
e em tudo de bom que Deus realiza
neles, daremos a eles asas para voar.

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 111.

[2] Cfr. Catecismo da Igreja Católica, n.
1937.

[3] Cfr. Sal 8,5-7: "O que é o homem,
para que você se lembre dele, e do
filho de Adão, para que você possa
cuidar dele? Você o fez pouco menos
do que os anjos, você o coroou com
glória e honra. Você lhe dá o
comando sobre as obras de suas
mãos."

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
218.



[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-XI-2019,
n. 5.

[6] São Josemaria, Carta 27, n. 35.

[7] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 3-6.

[8] São Josemaria, Carta 26, n. 38.

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16-
II-2023, n. 15.

Carmen Córcoles

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-17-a-delicada-

forca-da-confianca/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-delicada-forca-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-delicada-forca-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-delicada-forca-da-confianca/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-17-a-delicada-forca-da-confianca/

	Muito humanos, muito divinos (17): A delicada força da confiança

