
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (16): A
obediência, abertura
do coração

Permanecer abertos à voz de
Deus dilata o nosso coração;
permite-nos estar, como Jesus
nas coisas de nosso Pai.

06/02/2023

Maria e José “iam todos os anos a
Jerusalém para a festa da Páscoa” (Lc
2,41). Todos os homens do povo de
Israel deviam fazer isso. Como outras
mulheres, Maria acompanhava seu



marido nesta viagem de oração e de
lembrança dos prodígios de Deus a
favor de seu povo. E Jesus? É possível
que começasse a acompanhar os seus
pais desde muito cedo. Seja como for,
sabemos que viajou com eles quando
tinha doze anos. Nessa ocasião
aconteceu algo insólito.

Surpresa

No caminho para Jerusalém e
durante a sua permanência na
Cidade Santa, tudo transcorreu com
normalidade. Assim também foi
durante a primeira viagem de volta.
Pelo menos foi essa a impressão de
Maria e José, até que perceberam que
o Menino não estava na comitiva.
Tiveram que voltar atrás. Também
não conseguiram encontrá-lo em
Jerusalém. À medida que o tempo
passava, a sua angustia crescia. São
Josemaria imagina Maria e José
chorando pela preocupação e



impotência: já não sabiam o que
fazer[1].

No terceiro dia foram outra vez ao
Templo, provavelmente para rezar e
ver se podiam obter algum indício
sobre o paradeiro de Jesus. Talvez
alguém, respondendo às suas
pesquisas, indicou-lhes que havia um
menino com os doutores da Lei que
correspondia à sua descrição. De
fato, lá o encontraram e ficaram
maravilhados (Lc 2,48).

Aqueles que ouviam o Menino
também estavam admirados (Lc
2,47), ainda que o motivo da sua
surpresa fosse diferente do que
provocou a admiração de Maria e
José. Os doutores se surpreenderam
com a sabedoria e as respostas de
Jesus. Isso não era uma novidade
para os seus pais. Na verdade, o que
era novo foi a maneira de Jesus agir.
Por isso Maria pergunta a razão
desse comportamento tão



extraordinário: “Meu filho, que nos
fizeste? Eis que teu pai e eu
andávamos à tua procura, cheios de
aflição” (Lc 2,48).

A resposta do Senhor não é menos
surpreendente que a sua conduta. De
fato, eles não compreenderam o que
lhes disse (cfr. Lc 2,50). Interessa-nos
aprofundar nessa resposta, porque
pode nos ensinar muitas coisas sobre
as disposições de Jesus, que nós
queremos imitar. Uma explicação
que simplifique o drama do diálogo
não é suficiente para nós. Vamos
concentrar, pois, nossa atenção em
três ensinamentos deste evento.
Poderemos descobrir duas delas na
atitude do Senhor; a terceira, na
reação de Nossa Senhora.

A vontade do Pai

“Não sabíeis que devo ocupar-me das
coisas de meu Pai?” (Lc 2,49). Claro
que sabiam. Com a sua pergunta,
Jesus considera isso evidente.



Simplesmente deseja destacar a
conexão entre um comportamento
que lhes parecia surpreendente e um
princípio que o torna compreensível
e razoável.

Se a resposta de Jesus deixou Maria e
José perplexos, com mais motivo, às
vezes, a maneira de atuar de um
cristão poderá surpreender quem
ainda não descobriu o amor de Deus,
e não aspira, portanto, a ser
contemplativo, a cultivar um
relacionamento intenso e assíduo
com Deus. Muito daquilo que um
cristão faz será perfeitamente
razoável para uma pessoa honrada,
mas haverá detalhes que podem
parecer incompreensíveis, porque o
fim último ao que se dirige e a partir
do qual raciocina é diferente do seu.

O desejo de estar nas coisas de seu
Pai guia a vida de Jesus Cristo: “Meu
alimento é fazer a vontade daquele
que me enviou e cumprir a sua



obra” (Jo 4,34) e “Meu Pai, se é
possível, afasta de mim este cálice!
Todavia, não se faça o que eu quero,
mas sim o que tu queres” (Mt 26,39)
[2]. E guia a sua vida até o final, até a
morte e “morte de cruz” (Flp 2,8). É
justamente esse amor à vontade do
Pai que dá um juízo preciso sobre o
valor das realidades humanas: “meu
julgamento é justo, porque não busco
a minha vontade, mas a vontade
daquele que me enviou” (Jo 5,30).

Esse critério é chave para ter uma
vida feliz. Deus é bom, nos ama[3] e
deseja a nossa felicidade aqui na
terra, e para sempre no céu.
Ninguém como Ele, nem sequer nós
mesmos, sabe o que contribui para
edificar essa felicidade, para criar em
nós as condições que nos capacitam
para descobrir, apreciar e deixar-nos
conquistar por todo o bem – o
próprio Deus, o Espírito Santo – que
Ele infunde em nós.



Amar a vontade de Deus não consiste
em aceitar submeter-se a certas
regras em vista de um prêmio que
nos será concedido se superamos
algumas provas. Consiste mais em
confiar no amor de Deus e em
edificar a nossa vida sobre essa
confiança, porque sabemos que o
Senhor deseja compartilhar conosco
a sua felicidade: “Nós conhecemos e
cremos no amor que Deus tem para
conosco. Deus é amor, e quem
permanece no amor permanece em
Deus e Deus nele” (1 Jo 4, 16).

Na cena que estamos considerando,
Jesus nos lembra que vale a pena
buscar a vontade de Deus, também
se para cumpri-la for necessário
sofrer, e, inclusive, fazer sofrer.
Porém algumas vezes, pode não ser
tão claro como realizar na prática o
desejo de fazer o que Deus quer.
Qual é a vontade de Deus aqui e
agora? Se estamos perante
alternativa de roubar ou respeitar a



propriedade alheia, ou de dizer a
verdade ou mentir para obter uma
vantagem econômica, a resposta é
evidente. Mas há muitas outras
situações em que é mais difícil
discernir, porque várias opções
podem ser boas e duvidamos sobre
qual é preferível nesse caso concreto:
a aceitação de um emprego, uma
compra, uma viagem, um plano de
descanso, uma mudança do nosso
horário habitual etc.

Podemos imaginar o Menino Jesus
perguntando-se o que deveria fazer
nessa ocasião: fico em Jerusalém
para aproveitar esta oportunidade,
mesmo não tendo como avisar os
meus pais, ou volto com eles e lhes
poupo um desgosto? Ao tomar a sua
decisão, o Senhor nos ensina que
nesse julgamento ninguém pode nos
substituir. Somos nós quem temos
que enfrentar a situação e decidir: a
responsabilidade é toda nossa.



Naturalmente, isso não significa
negar o valor do conselho alheio.
Pelo contrário. Ninguém pode nos
substituir, mas podemos ser
ajudados. Basta conhecer-nos um
pouquinho para perceber a própria
insuficiência e a desordem que o
pecado original gera em nossos
desejos, raciocínios e
comportamentos. Percebemos que os
nossos sentimentos – amores, medos
– podem tornar menos objetivos os
nossos julgamentos, ou que podem
nos faltar dados que talvez somente
consigamos se considerarmos a
situação a partir de outros pontos de
vista. Por isso é importante
permanecer abertos ao que os outros
veem. Isso, que é tão evidente, às
vezes é difícil de aceitar;
especialmente se o comportamento
sobre o que deliberamos nos atrai ou
nos custa muito. Por isso é essencial
a constante disposição de considerar
os conselhos que recebemos das
pessoas que nos amam e têm a graça



de Deus para nos ajudar. Precisamos
considerá-los como uma ajuda com a
qual o Senhor conta para que
saibamos discernir qual é a sua
vontade.

“O conselho de outro cristão (...) é
uma ajuda poderosa para reconhecer
o que Deus nos pede numa
circunstância determinada; mas o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. Cada um
de nós é que tem de decidir em
última análise, e é pessoalmente que
havemos de dar contas a Deus das
nossas decisões”[4]. Justamente
porque o que nos interessa acima de
tudo é fazer a vontade de Deus,
precisamos do conselho alheio, que
nos ajuda a descobrir nossos “pontos
cegos” quando, naquilo que é grande
e no que é pequeno, procuramos
resposta à pergunta mais importante
da vida: Senhor, o que você quer de
mim?



Às vezes também poderemos receber
indicações de quem tem autoridade
para dá-las. Nesses casos, São
Josemaria nos traz uma luz quando
nos insistia em que a obediência não
deve ser cega, mas sempre
inteligente[5]. Obedecer não significa
acolher a decisão de outro sem
reflexão. A obediência é inteligente
também quando nossa razão
pondera sobre a melhor maneira de
seguir a indicação recebida, seguindo
esta direção por escolha própria.
Inclusive nos casos em que não
percebemos todas as circunstâncias,
nossa obediência pode continuar
sendo inteligente, e não cega.

Senhor, o que você quer de mim? A
partir desse ponto de vista, se
compreende a grandeza dessa
virtude cristã. Quem obedece, não se
empequenece. Ao contrário, torna-se
grande por sua disposição de fazer o
que Deus quer, até o ponto de não
querer se enganar no momento de



discernir como colocar isso em
prática. Aspira a ser semelhante a
Jesus, em seu modo filial de desejar
realizar os planos misericordiosos de
seu Pai. É por isso que, para
obedecer, é preciso ter um coração
grande, um coração de filho: sonhar
com os sonhos de Deus, querer ser a
pessoa feliz que Deus quer que
sejamos, desejar aventurar-nos em
seus planos de salvação. A
obediência não, é, portanto, uma
simples submissão, mas abertura.
Não é renunciar a ver, mas ser capaz
de fazer isso também com os olhos
de outras pessoas que nos amam e
que têm a graça de Deus para nos
guiar. É superar, com abertura de
mente e de alma, essa tendência a
considerar-nos autossuficientes que
às vezes nos impede ver as coisas
com perspectiva e realismo.

Erat subditus illis



No final deste episódio, São Lucas
resume em poucas palavras a longa
série de anos que transcorreram
entre este evento e o início da vida
pública de Jesus: “e lhes era
submisso” (Lc 2,51). Erat subditus
illis: São Josemaria descobria nestas
três palavras uma das biografias
breves de Jesus Cristo que a Sagrada
Escritura nos proporciona[6].

E aqui se encontra o segundo
ensinamento que descobrimos na
atitude de Jesus: ainda que a sua
natureza divina lhe oferecesse
motivos mais que suficientes para
pensar que não precisa se deixar
guiar por seus pais, Jesus nos ensina
que a autoridade humana – na
família, na sociedade, na Igreja –
deve ser respeitada. Precisamos dela
justamente porque nos ajuda a
descobrir o que Deus quer.
Naturalmente, a autoridade humana
não é infalível e por isso ninguém é
capaz de nos transmitir a



quintessência da vontade de Deus.
Mas nós também não somos
infalíveis: às vezes podemos nos
enganar. Por isso é razoável e
inclusive necessário confiar em
quem tem autoridade sobre nós, se o
que queremos realmente é fazer a
vontade de Deus. Porque, ainda que
não se possa dizer que a indicação
concreta que recebemos se identifica
necessariamente com o que Deus
quer, estamos convencidos de que
Deus, isso sim, quer a nossa
disponibilidade para secundá-la, por
amor.

Dessa forma se entende melhor por
que São Josemaria unia o apreço à
obediência com o amor à liberdade:
“Sou muito amigo da liberdade, e
precisamente por isso estimo tanto
essa virtude cristã”[7], a obediência.
Esta afirmação talvez surpreenda a
quem aproxima pela primeira vez
aos ensinamentos de São Josemaria.
Instintivamente, tendemos a pensar



na obediência e na liberdade como
dois inimigos que combatem por
dirigir as nossas ações: se a liberdade
se impõe, parece que a obediência se
anula e se a obediência prevalece,
parece que a liberdade retrocede.
Esta é, no entanto, uma falácia.
Amamos nossa liberdade e não
queremos renunciar a ela de jeito
nenhum. Desejamos ser plenamente
donos das nossas ações justamente
para poder fazer, porque queremos
mesmo, o que entendemos que Deus
quer. E é precisamente aí, na hora de
amar a sua vontade, que a
obediência encontra o seu lugar e a
sua razão de ser.

A autêntica obediência cristã é
sempre obediência a Deus, e a
filiação divina é seu suporte, sua
razão de ser. Isso transparece na
afirmação de São Josemaria que
acabamos de citar, que continua
assim: “Devemos sentir-nos filhos de
Deus e viver com o empenho de



cumprir a vontade do nosso Pai, de
realizar tudo segundo o querer de
Deus, simplesmente porque nos
apetece, que é a razão mais
sobrenatural”[8]. Entusiasma-nos 
estar nas coisas de nosso Pai Deus
porque queremos. O critério da
autoridade humana nos ajuda a
descobrir o que Deus quer para nós,
isto é, o que significa, aqui e agora, o
que nós queremos profundamente.
E, inclusive, se em alguma ocasião
não vemos claramente a linha de
ação proposta, devemos confiar no
desejo de ajudar-nos que reside a
pessoa que tem a autoridade, e
continuamos sendo plenamente
livres. Essa atitude aberta, essa
disponibilidade que tem raízes em
nossa liberdade de filhos de Deus,
reforça a abertura da nossa razão, a
capacidade valiosíssima de nos
deixarmos orientar, de manter-nos
abertos, de ver com os olhos dos
outros e adotar um ponto de vista
diferente do nosso: uma capacidade



que nos interessa muito formar em
nós.

A obediência nos ajuda, portanto, a
realizar o que queremos
profundamente. Se, em troca, seguir
Jesus Cristo e estar nas coisas do seu
Pai – do nosso Pai – não é nosso
desejo mais profundo, que explica
todos os outros, a obediência perde o
seu sentido[9] e se vê como inimiga
da liberdade, como um obstáculo
para fazer o que queremos.

Nas conversas do dia a dia,
costumamos chamar obediência ao
fato de executar as decisões ou
orientações da autoridade. Mas para
nós não interessa somente a
obediência como um ato concreto,
mas como virtude, porque queremos
parecer-nos com Jesus Cristo. Não
basta responder afirmativamente à
pergunta: “fiz o que me mandaram
ou sugeriram?”. Alguém poderia
responder que sim e, no entanto, não



ser totalmente obediente. Quem
simplesmente acolhe uma indicação
sem assumi-la como própria, sem
liberdade, obedece somente de forma
material, mas essa não é a
obediência de Jesus Cristo. Quem age
assim, talvez esteja fazendo uma
coisa boa, mas não pode se
conformar com isso, porque a meta é
muito mais alta, e, de fato, é
irrenunciável: renunciar a ela
significaria renunciar a ser livre,
com a liberdade para a qual Jesus
nos libertou (Cfr. Gal 5,1).

No fundo, sou plenamente obediente
quando faço o que me pedem porque
eu quero fazer isso. E eu quero fazer
isso porque estou convencido de que
Deus conta com a minha docilidade.
Cheguei a essa convicção porque
tenho confiança n’Ele, que, com sua
graça, dá assistência a quem me faz a
indicação e confio, além disso, na
prudência e experiência dessa
pessoa. Nestes casos, vejo quem tem



autoridade como alguém que me
indica o que vale a pena fazer, o que
Deus quer. Sou livre não quando
obedeço “se quero”, mas quando
obedeço “porque quero”.

A escuta de Nossa Senhora

Voltamos agora à surpreendente
resposta de Jesus a seus pais,
aliviados depois desses dias de
angústia, mas perplexos diante do
seu comportamento insólito: “Por
que me procuráveis? Não sabíeis que
devo ocupar-me das coisas de meu
Pai?” (Lc 2, 49). O leitor do Evangelho
pode imaginar facilmente a sua
própria reação diante de uma
resposta assim: por que
procurávamos você? Acha que não
devíamos fazer isso? Queria que
ficássemos tranquilos, indiferentes
ao que acontecesse com você? É isso
o que esperava de nós? Maria reage
com mais calma.



É normal que alguma vez não
entendamos uma indicação ou um
conselho. Reparemos em outras
palavras de São Josemaria: “Muitas
vezes [o Senhor] fala-nos através de
outros homens, e pode acontecer
que, à vista dos defeitos dessas
pessoas, ou pensando que não estão
bem-informadas, que talvez não
tenham entendido todos os dados do
problema, surja como que um
convite para não obedecer”. Ao
chegar aqui, o leitor talvez espere um
aviso sobre o perigo que esses
pensamentos representam. No
entanto, São Josemaria continua:
“Tudo isso pode ter um significado
divino, porque Deus não nos impõe
uma obediência cega, mas uma
obediência inteligente”[10].

Um significado divino: por meio
dessas dúvidas, Deus nos diz que
quer que obedeçamos com
inteligência, sem que diminuamos a
nossa responsabilidade. Convém que



manifestemos o nosso ponto de vista,
as nossas convicções, “mas sejamos
sinceros conosco mesmos:
examinemos em cada caso se nos
deixamos conduzir pelo amor à
verdade ou antes pelo egoísmo e pelo
apego aos nossos próprios
critérios”[11]. Às vezes, de fato,
“pode suceder que se esteja
procurando um conselho que
favoreça o próprio egoísmo, que
silencie, precisamente, com a sua
pretensa autoridade, o clamor da
própria alma e, inclusive, que se vá
mudando de conselheiro, até achar o
mais benévolo”[12]. Se não
formamos a atitude habitual de que a
verdade nos interesse mais que o
nosso próprio critério – ou seja, se
não somos obedientes –, será fácil
nos enganarmos, agora ou no futuro.
A ira ou o desconcerto nos impedirão
descobrir o que o Senhor quer nos
dizer por meio daquilo que, por um
momento, parece incompreensível.



Maria também não entendeu (Lc
2,50). Mas não se rebelou. Amava a
vontade de Deus acima de tudo e
sabia bem que há coisas que somente
chegamos a compreender com o
tempo (Lc 2,51)[13]. Nossa Senhora
não vivia somente para fora, mas
considerava uma e outra vez os
acontecimentos da sua vida para
descobrir neles a ação de Deus.
Maria ouvia, o que, no final das
contas, significa ser obediente, ob-
audiens: prestar atenção,
permanecer à escuta. O tempo joga a
favor de quem escuta, confia e
persevera com calma numa oração
serena: mantendo a abertura à voz
de Deus, descobrirá, como Ela,
essesignificado divino e terminará
por agradecer inclusive a escuridão
daqueles momentos difíceis.

Maria perseverou em sua oração.
Passaram vinte anos e o seu Menino
desapareceu outra vez. Novamente
foram três dias. Novamente em



Jerusalém. Mas então Ela já sabia
que não tinha que angustiar-se
procurando-O, porque Ele estava nas
coisas de seu Pai. E talvez agradeceu
ao Senhor aquelas palavras
desconcertantes dos seus lábios
infantis: agora sustentavam a sua
esperança em meio a uma dor que,
de outra forma, a teria destruído.

Pedimos, por sua intercessão, que o
Senhor nos conceda um coração
grande, capaz de ordenar tudo na
nossa vida para a vontade de Deus.
Um coração livre e aberto, que não se
deixe encerrar na sua própria visão
estreita. Um coração capaz de
descobrir a ação de Deus em nossa
vida, também por meio de
instrumentos humanos, imperfeitos.
Um coração capaz de ouvir e esperar,
para descobrir os frutos da sua ação
em nossas almas.



[1] Cfr. São Josemaria, Santo Rosário,
quinto mistério gozoso.

[2] Cf também, por exemplo, Hb
10,5-7 e outras muitas passagens.

[3] Cfr. por exemplo Is 49,15: “Pode
uma mulher esquecer-se daquele que
amamenta? (…) E mesmo que ela o
esquecesse, eu não te esqueceria
nunca”.

[4] São Josemaria, Entrevistas com
São Josemaria, n. 93.

[5] Cf São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 17.

[6] Cf ibidem.

[7] Ibidem.

[8] Ibidem.

[9] Talvez o único valor que
conservaria seria o de facilitar a
eficácia de uma organização. Mas a



obediência de Jesus Cristo não se
reduz a isso.

[10] É Cristo que passa, n. 17.

[11] Ibidem, n. 17.

[12] Entrevistas com São Josemaria,
n. 93.

[13] Cf também Lc 2,19.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-16-a-

obediencia-abertura-do-coracao/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-16-a-obediencia-abertura-do-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (16): A obediência, abertura do coração

