
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (14):
Para dar luz,
palavras
verdadeiras

Jesus e os primeiros discípulos
demonstraram um grande
amor à verdade, com a
segurança de quem transmite
uma notícia que enche a vida
de alegria.

04/07/2022



“Eis um verdadeiro israelita, no qual
não há falsidade” (Jo 1,47). O elogio
que Jesus fez a Natanael também
poderia ser aplicado a Ele por todos
que o ouviam. O Mestre pronunciou
apenas palavras verdadeiras e vivia
profundamente de acordo com elas.
Nas palavras de Jesus, sempre se
manifesta o desejo ardente de nos
dar o melhor que tem. E esse amor
faz com que tudo o que diga seja
sempre transparente, destinado a
dar-nos a sua verdade e a sua
misericórdia. Por isso, então como
agora, sua vida e seu testemunho
deslumbram, embora às vezes
também assustem ou desestabilizem.

Sem medo da verdade

Um momento em que essa
característica do Mestre é claramente
percebida é o sexto capítulo de São
João. Pouco depois de deixar a
multidão maravilhada com a
multiplicação de alguns pães e



peixes, que todos comem até saciar-
se, o vemos determinado a revelar
uma verdade importante. Jesus sabe
bem que aqueles milhares que O
seguiram até lá terão dificuldade
para entender isso. Mas nenhuma
palavra será poupada, nem Ele
suavizará a mensagem para torná-la
mais aceitável: “Quem come a minha
carne e bebe o meu sangue tem a
vida eterna” (Jo 6,54). Quase todos se
despedem dele, justamente pelo
caráter desconcertante das suas
palavras: “Esta palavra é dura. Quem
consegue escutá-la?” (Jo 6,60).

Poderíamos dizer, usando a
linguagem das redes sociais, que
neste momento o seu excesso de
audácia o levou a perder mais de
cinco mil seguidores. Para o Mestre,
porém, este fracasso é apenas
efêmero e aparente: não o detém
nem o condiciona... Tanto é assim
que, ao descobrir o desânimo e a
decepção no rosto dos doze,



pergunta-lhes: “Quereis vós também
retirar-vos?” (Jo 6,67).
Paradoxalmente, para ficar conosco,
Jesus prefere pagar o preço da
solidão: não quer, para garantir um
sucesso temporário, deixar de nos
alimentar e de nos amar com o pão
eucarístico ao longo dos séculos. Para
Jesus, como para a sua Igreja, a
verdade é amor por nós. Ele sabe que
é decisivo manifestar-se de maneira
autêntica, para que “todos os homens
se salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade” (1Tim 2,4). E a verdade
muitas vezes dói. “A verdade não é
nada barata. É exigente e queima”,
disse Joseph Ratzinger uma vez. “A
mensagem de Jesus inclui também o
desafio que encontramos nessa luta
com os seus contemporâneos (...).
Quem não quer deixar-se queimar,
quem não está disposto a isso,
também não se aproximará d'Ele”[1].

Jesus diz o que tem a dizer, como tem
que dizer e quando tem que dizer.



Poucos dias antes de ser condenado à
morte por aqueles que o escutam no
Templo de Jerusalém, depois de tê-los
acusado perante o povo de “guias
cegos, hipócritas, (...) sepulcros
caiados” (Mt 23,26-27), Ele os
repreende assim, também
publicamente: “Serpentes! Raça de
víboras! Como escapareis ao castigo
do inferno?” (Mt 23,33). Estas
palavras podem nos impressionar.
Jesus não fala tão duramente com os
que estão no erro, nem com os
pecadores..., mas sim com aqueles
que, acreditando-se justos, impedem
que outros se aproximem de Deus
(Mt 23,13). Ele sabe perfeitamente
que as suas palavras despertam a
antipatia de quem já pensa em matá-
lo. Mas isso não importa para ele.
Nem mesmo o medo de que os seus
discípulos se tornem vítimas
indiretas do seu discurso inflamado o
detém... porque o amor à verdade e
aos homens está acima da vida
terrena. São Josemaria resume muito



bem esta atitude de Jesus: “Não
tenhas medo à verdade, ainda que
a verdade te acarrete a morte”[2].
Com essas palavras ásperas e duras
que dirigiu aos fariseus, Jesus
defende do erro e da mentira o
pequeno rebanho que com o passar
dos anos — Ele já sabe — também
sofrerá o martírio por amor a Deus e
por defender essa mesma verdade.
Porque a verdade é a primeira e a
última palavra de amor dos mártires
cristãos.

São muitas as passagens na vida do
Senhor em que prevalece esse amor
à verdade. Como ele mesmo afirmou
em seu julgamento perante Pilatos:
“É para dar testemunho da verdade
que nasci e vim ao mundo” (cf. Jo
18,37). E nós, cristãos, também fomos
batizados e confirmados como
testemunhas daquele que é “o
Caminho, a Verdade e a Vida” (Jo
14,6), diante das tentativas de
submeter a realidade a cálculos,



interesses ou ideologias.
Testemunhas: isso é o que significa a
palavra mártir. Embora Deus não
chame todos os cristãos a derramar o
seu sangue pela fé, Ele espera que
estejamos dispostos a deixar a vida,
gota a gota, por essa mesma fé; ser
“mártires sem espetáculo”, como
aqueles que “gastam os seus anos
trabalhando sem outra mira que a de
servir a Igreja e as almas, e
envelhecem sorrindo, e passam
despercebidos...”[3]. Porque, em
última análise, “a existência
temporária — tanto das pessoas
como da sociedade — só é
importante precisamente como etapa
para a eternidade. É por isso que a
vida terrena é apenas relativamente
importante, e não é um bem
absoluto. O que importa
absolutamente é que você seja feliz,
que você se salve”[4].

Não podemos deixar de falar
daquilo que vimos



Que belo reflexo da atitude corajosa
de Jesus Cristo vemos em seus
primeiros discípulos! Depois do fogo
de Pentecostes, é espantoso ouvir a
pregação dos apóstolos, que agora
falam sem medo. Assim eles
aprenderam com o Mestre. No livro
dos Atos dos Apóstolos, vemos Pedro
e João sendo presos perante o
Sinédrio por exporem publicamente
a verdade da ressurreição de nosso
Senhor e por darem explicações
sobre a cura de um coxo. Depois de
uma noite na prisão, eles são
submetidos a um interrogatório, ao
qual aquele homem curado também
assiste. Os anciãos e escribas lhes
perguntam: “Com que poder ou em
que nome fizestes isso?” (Atos 4,7). A
resposta de Pedro é exaustiva. Já não
há sequer um indício da covardia
que o levou a mentir e negar o
Senhor durante a noite escura da
paixão: “Jesus Cristo Nazareno, que
vós crucificastes, mas que Deus
ressuscitou dos mortos. Por ele é que



esse homem se acha são, em pé,
diante de vós” (Atos 4, 10). A
liberdade com que Pedro e João
falam os deixa perplexos. Eles não
sabem o que fazer, exceto ordenar
que não ensinem ou façam qualquer
coisa em Nome de Jesus novamente.
A resposta de Pedro e João destaca a
arbitrariedade do que eles estão
pedindo: “Julgai-o vós mesmos se é
justo diante de Deus obedecermos a
vós mais do que a Deus. Não
podemos deixar de falar das coisas
que temos visto e ouvido” (Atos
4,19-20).

Esses exemplos da vida de Jesus e dos
primeiros discípulos nos fornecem a
medida adequada do nosso
comportamento ao proclamar a
verdade de Jesus Cristo. Uma falsa
prudência pode levar-nos a fabricar
discursos complacentes, ou a calar
quando deveríamos falar. É claro
que evangelizar não significa entrar
sempre em conflito, mas também



não pode consistir em evitá-lo
permanentemente, comprometendo-
se com a verdade. Nesse sentido, São
Josemaria escreveu:
“Contemporizar? É palavra que só se
encontra (“é preciso
contemporizar!”) no léxico dos que
não têm vontade de lutar –
comodistas, manhosos ou covardes –,
porque de antemão se sabem
vencidos”[5]. Ao mesmo tempo,
também seria muito cômodo pensar
que a fé pode ser transmitida sem
considerarmos a solidez do nosso
discurso, ou sem prestarmos atenção
aos problemas, aos desejos e à
sensibilidade de cada momento, de
cada pessoa.

Em todo caso, quando um cristão
quer viver de acordo com sua
identidade, às vezes terá que superar
o medo do ridículo, daquilo “que vão
dizer”. Hoje talvez seja menos
frequente os discípulos de Jesus
acabarem entre os leões ou numa



cela, como aconteceu a Pedro e João e
a tantos santos que nos precederam
na custódia e testemunho da fé. Pode
acontecer, porém, que nossa imagem
pública se ressinta, ou mesmo que
sejamos perseguidos por causa de
nossa defesa da dignidade humana e
da liberdade de consciência, que
estão na base do exercício da fé, do
respeito à vida e de tantas outras
realidades a que jamais podemos
renunciar.

A vida dos cristãos, escreve São
Josemaria, não é “anti-nada”: é
“afirmação, otimismo, juventude,
alegria e paz”[6]. Mas, precisamente
por isso devemos ter “a coragem de
viver pública e constantemente de
acordo com a nossa santa fé”[7]:não
podemos permitir que o amor de
Deus e a verdade percam força nas
nossas vidas, porque sem esse amor
e essa verdade não teríamos nada
para anunciar ao mundo. Junto a
isso, é importante encontrar uma



maneira de fazer o maior bem
possível em cada situação, tendo em
mente que a transmissão da verdade
não depende apenas de dizermos as
coisas, mas também de que, quem
nos ouve, entenda. Também Jesus às
vezes preferiu calar-se (Cf. Lc 4,28-30;
Mt 26,63); e, se muitas vezes falava
sem rodeios, sempre procurava uma
forma de se fazer entender por uns e
por outros. Nesse sentido, às vezes é
contraproducente insistir em uma
ideia e, em vez disso, convém esperar
outra ocasião, ou repensar as nossas
razões; e, como parte deste trabalho,
teremos que nos esforçar para
entender as razões dos outros, que
muitas vezes podem nos iluminar
para entender melhor a nossa fé e as
deficiências de nosso discurso.

Na sua primeira carta, que
poderíamos chamar a primeira
encíclica da história, São Pedro
apresenta em poucas palavras todo
este programa apostólico: “santificai



em vossos corações Cristo, o Senhor.
Estai sempre prontos a responder
para vossa defesa a todo aquele que
vos pedir a razão de vossa esperança,
mas fazei-o com suavidade e
respeito.Tende uma consciência reta
a fim de que, mesmo naquilo em que
dizem mal de vós, sejam confundidos
os que desacreditam o vosso santo
procedimento em Cristo” (1 Pe 3,
15-16).

Nos areópagos do nosso século

O desafio de evangelizar não requer
apenas coragem, mas também
preparação intelectual e teológica —
a que cada um pode obter —, dom de
línguas e empatia com a cultura
contemporânea, que é a nossa. Ver o
próprio São Paulo em Atenas pode
ajudar-nos a compreender como nos
manifestar no areópago do nosso
século (cf. At 17,16ss). Primeiro
observamos um Paulo que se
consumia em seu interior ao



observar uma cidade entregue à
idolatria. No entanto, o seu ardor não
o leva a falar com amargura, ou de
modo pouco educado[8]. Ele explora
o terreno e ouve: primeiro, os seus
irmãos judeus na sinagoga e, depois,
na rua, os filósofos epicuristas e
estoicos, com quem dialoga e
expressa as suas ideias sobre Deus e
sobre a vida. Além de olhar com
interesse para a arquitetura da
cidade, São Paulo mostra um bom
conhecimento da sua literatura. Isso
permite que adapte sua mensagem a
esse público que demonstrou
curiosidade sobre suas palavras. São
Paulo adapta a sua pregação a esse
público já difícil, mas não rebaixa
nem atenua o evangelho. O discurso
que ele faz no Areópago continua
sendo um modelo, que vale a pena
ser relido de vez em quando.

Num primeiro momento, São Paulo
elogia a beleza de um altar
construído ao Deus desconhecido,



que descobriu enquanto caminhava
pela cidade. Essa referência cultural
o aproxima dos seus interlocutores e
lhe permite falar desse Deus
misterioso, que ele afirma conhecer.
Com várias referências literárias aos
poetas gregos, São Paulo
enfaticamente dirige o discurso para
a verdade que quer transmitir: que
todos somos criaturas daquele Deus
desconhecido, porque ele é o Criador
e Senhor de todas as coisas. Também
lhes explica como Deus se fez
presente entre nós, não por meio de
ídolos construídos pela mão do
homem, mas encarnando-se e
oferecendo como prova da sua
divindade a sua ressurreição dos
mortos...

São Paulo consegue fazer
resplandecer com todo o seu
esplendor a autenticidade do 
kerigma, o coração da fé, perante um
povo culto e pagão. É verdade que,
como aconteceu com o Senhor no



discurso sobre o Pão da Vida, a maior
parte do público se retira
educadamente: “A respeito disso te
ouviremos outra vez” (Atos 17,32).
Nem todos os ouvidos estão
preparados para aceitar a palavra de
Deus em primeiro lugar. Mas alguns
permanecem: a história acrescenta
que Dionísio, o Areopagita, uma
mulher chamada Damaris e alguns
outros abraçaram a fé naquele dia. A
coragem de Paulo, a preparação
intelectual e a capacidade de lidar
com as pessoas, como a de tantos
cristãos, é madeira que permite que
o Espírito Santo acenda o fogo de
Jesus Cristo em muitos corações.
Finalmente, esta passagem da vida
de São Paulo ensina muito sobre
como proceder em uma cultura que
às vezes perdeu até a própria
linguagem usada para nomear Deus.

Tudo para todos



As palavras e a vida de um cristão às
vezes podem ser escandalosas, não
porque ele faz algo errado, mas por
causa do que é considerado como
socialmente aceitável. Certamente, o
seu modo de vida pode revelar,
mesmo sem querer, o modo de vida
de muitas pessoas: em suas relações
afetivas, em certos hábitos
profissionais, nas formas de se
divertir. Formas e hábitos que não
apenas recebem a aprovação do
sentimento comum, mas às vezes se
tornam direitos legalmente exigíveis.

Nesse contexto, é possível que uma
pessoa se sinta julgada e desprezada
em seu coração diante de uma
declaração de São Paulo: “Não vos
enganeis: nem os impuros, nem os
idólatras, nem os adúlteros, nem os
efeminados, nem os devassos, nem os
ladrões, nem os avarentos, nem os
bêbados, nem os difamadores, nem
os assaltantes hão de possuir o Reino
de Deus” (1 Cor 6,9). Essas palavras



podem ter chocado alguns dos
coríntios que as receberam, e
certamente isso acontece hoje. Nós
cristãos vivemos de afirmação, e os
modos de falar podem mudar
dependendo do momento ou dos
interlocutores; mas não podemos
fazer como aqueles mestres que
dizem o que cada um gostaria de
ouvir (2 Tim 4,4). Já o profeta Isaías
escreveu: “Ai daqueles que ao mal
chamam bem, e ao bem, mal, que
mudam as trevas em luz e a luz em
trevas, que tornam doce o que é
amargo, e amargo o que é
doce!” (Isaías 5, 20).

Ao mesmo tempo, o nosso
testemunho da verdade não se reduz
a denunciar o mal: o Evangelho é
sobretudo um anúncio do amor
incondicional de Deus por cada um.
As próprias palavras de São Paulo
não se limitam a uma enunciação
condenatória de vícios e pecados; por
trás dessas linhas fortes, ele



acrescenta: “Ao menos alguns de vós
têm sido isso. Mas fostes lavados,
mas fostes santificados, mas fostes
justificados, em nome do Senhor
Jesus Cristo e pelo Espírito de nosso
Deus” (1 Cor 6,10-11).

Talvez hoje mais do que nunca
percebamos como “a tarefa
evangelizadora transita entre os
limites da linguagem e das
circunstâncias. Procura sempre
comunicar melhor a verdade do
Evangelho em um determinado
contexto, sem abrir mão da verdade,
do bem e da luz que pode trazer
quando a perfeição não é possível.
Um coração missionário conhece
esses limites e se torna ‘fraco com os
fracos […] tudo para todos’ (1 Cor
9,22)”[9]. Quem vive de uma
profunda amizade com Deus e com
os outros pode deixar-se conquistar
pela verdade e manifestá-la livre e
amorosamente, acompanhando os
outros num plano inclinado. É



verdade, “O santo, para a vida de
muitos, é ‘incômodo’. Mas isso não
significa que tenha de ser
insuportável. – O seu zelo nunca
deve ser amargo; a sua correção
nunca deve ferir; o seu exemplo
nunca deve ser uma bofetada moral,
arrogante, na cara do próximo”[10].

Hoje como ontem, para ter acesso à
misericórdia de Deus é preciso bater
no peito e reconhecer-se pecador, o
que às vezes exige um caminho lento
e paciente, primeiro em cada um de
nós... Como é importante que, ao
longo da vida, todos possamos ter
amigos ao nosso lado que, ao mesmo
tempo que nos compreendem, nos
iluminam com palavras verdadeiras.
Porque somente a verdade nos
liberta; só ela pode libertar os nossos
corações (cf. Jo 8,32), só com ela vem
realmente a alegria. E é isso que
significa evangelizar: “se trata
sempre de fazer felizes, muito felizes,



as pessoas”, porque “a Verdade é
inseparável da autêntica alegria”[11].

[1] J. Ratzinger, Deus e o mundo – Fé e
vida em nosso tempo, Paulus Editora

[2] São Josemaria, Caminho, n. 34.

[3] São Josemaria, Via Sacra, 7.4.

[4] São Josemaria, Cartas, VI. 1973, n.
12.

[5] Caminho, n. 54.

[6] São Josemaria, Forja, n. 103.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 46.

[8] Cf. Caminho,nn. 396 e 397

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, n. 44.

[10] Forja, n. 578.



[11]Sulco, n. 185.

Carlos Ayxelá y José María
García

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-14-para-dar-

luz-palavras-verdadeiras/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-14-para-dar-luz-palavras-verdadeiras/

	Muito humanos, muito divinos (14): Para dar luz, palavras verdadeiras

