
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (13):
Com todo o coração

A virtude da castidade tem
relação com a nossa capacidade
de perceber, aspirar e desfrutar
do que preenche o coração
humano; permite-nos descobrir
a Deus em tudo.

07/04/2022

“Bem-aventurados os puros de
coração, porque verão a Deus” (Mt 5,
8). Ver a Deus: sem filtros, sem
pressa, sem limites... Quem poderia



sonhar em alcançar algo assim com
as próprias forças? Contemplar na
fonte a beleza, a bondade, a grandeza
que procuramos incessantemente em
todos os lugares. Contemplar, que
não significa observar de fora, mas
de dentro, sabendo que somos
inundados por toda essa realidade
cheia de luz, por esse “Amor que
sacia sem saciar”[1] os nossos desejos
mais profundos: desejos que neste
mundo só encontram uma resposta
parcial, embora as criaturas, muitas
vezes, nos pareçam tão belas, boas e
grandiosas quanto se pode imaginar.

Evidentemente, ao falar de pureza de
coração, o Senhor não se refere
apenas à castidade. Se existisse uma
pessoa muito casta, mas injusta,
insincera, desleal, preguiçosa ou
egoísta, não diríamos que o seu
coração é limpo. Quando o rei Davi
suplica “Ó Deus, cria em mim um
coração puro” (Sl 51{50}, 12), está
pedindo um coração que agrupe



harmoniosamente todas as virtudes;
um coração que vibre com coisas
valiosas e não com coisas
insubstanciais, que seja capaz de dar
a vida por algo maior do que ele, que
não se deixe dominar por coisas
efêmeras e superficiais. À medida
que crescemos nas diferentes
virtudes, o nosso olhar – nossos
desejos, interesses, aspirações –
torna-se mais claro e nos torna
capazes de perceber o verdadeiro
valor das coisas. Vamos aprendendo
a ver, a contemplar, a desfrutar.

Perplexidades

Deus nos criou para esta
contemplação, que conjuga todas as
aspirações do coração. É uma graça
que Ele quer nos dar. Trata-se,
porém, de uma graça pela qual é
preciso lutar. Precisamos conquistar
o nosso coração para que se torne
capaz de receber este dom, porque
corremos o risco de deixá-lo fechado,



esquecido num canto. Com palavras
de São Josemaria, a castidade “é
combate, mas não renúncia.
Respondemos com uma afirmação
gozosa, com uma entrega livre e
alegre. O teu comportamento não há
de limitar-se a evitar a queda, a
ocasião. Não há de reduzir-se de
maneira nenhuma a uma negação
fria e matemática. Já te convenceste
de que a castidade é uma virtude e
de que, como tal deve crescer e
aperfeiçoar-se?”[2] A castidade é uma
afirmação gozosa e sempre pode
crescer. São duas ideias que podem
ser familiares, mas talvez não sejam
suficientemente compreendidas, o
que pode gerar certa perplexidade.

A ideia da castidade como afirmação
contrasta com a de quem dá uma
ênfase excessiva ao não, como se a
virtude consistisse precisamente em
não fazer, não pensar, não olhar, não
querer. A castidade é, pelo contrário,
um sim ao amor, porque é o amor



que a torna necessária e lhe confere
o seu significado. Naturalmente, é
necessário dizer não a certos atos ou
atitudes que lhe são contrários e que
toda pessoa sensata vê precisamente
como negações do amor, que é por si
sempre total, exclusivo e definitivo.
Apesar de requerer alguns nãos,a
castidade é, porém, uma realidade
eminentemente positiva.

Imaginemos uma pessoa com um
bom conhecimento da fé e da vida
cristã, sinceramente decidida a levá-
la à prática; uma pessoa que talvez
tenha inclusive transmitido a outros
esta visão positiva da santa pureza
porque compreende esses raciocínios
e os compartilha. Pode ser que a sua
experiência prática desta virtude não
corresponda à ideia de algo positivo
que sempre pode crescer. Por um
lado, porque não precisa exercer a
pureza constantemente; há outros
interesses que normalmente estão
em primeiro plano e que relegam a



castidade ao quarto ou quinto lugar
dos seus problemas, de modo que a
castidade não parece ser para ela, de
modo habitual, nem uma afirmação,
nem uma negação. Por outro lado,
porque quando tem que lutar mais
intensamente em algumas ocasiões
para vivê-la, ela a sente precisamente
como uma negação e não como uma
afirmação.

Acrescenta-se a isto outra fonte de
perplexidade: sendo uma virtude, a
castidade está destinada a “crescer e
aperfeiçoar-se”[3]. Este bom cristão
poderia outra vez dizer: consigo
normalmente evitar atos,
pensamentos, olhares contrários à
castidade, não se trata disto? Não
posso dizer que tenho a virtude? O
que mais deveria eu fazer? Em que
sentido deveria crescer e
aperfeiçoar-se em mim a castidade?

A origem destas perplexidades
encontra-se, na verdade, na ideia,



bastante estendida, mas muito
redutiva, de que a virtude é
fundamentalmente um suplemento
de força na vontade que nos torna
capazes de respeitar normas morais,
mesmo quando elas se opõem à
nossa inclinação. Se esta visão fosse
correta, a virtude consistiria na
capacidade de ignorar a afetividade,
e opor-se sistematicamente ao que
sentimos sempre que o respeito a
essas normas o exigir. Há nisso,
naturalmente, uma parte de verdade,
porque na formação da virtude
frequentemente é necessário atuar
contra a inclinação afetiva. É muito
importante, no entanto, não esquecer
que este não é o objetivo; trata-se
apenas de um passo que, se não for
seguido por outros, formará apenas a
capacidade de se dominar, de dizer 
não. Quem pensa assim sobre as
virtudes, mesmo que possa dizer que
a castidade é uma afirmação gozosa,
na verdade ainda não entendeu,



porque não consegue ver o seu
significado na prática.

Integração

A virtude, mais do que uma
capacidade de opor-se à inclinação,
constitui a formação da própria
inclinação. A virtude consiste
precisamente em gozar, em desfrutar
do bem, porque cresceu em nós uma
conaturalidade afetiva, quer dizer,
uma espécie de cumplicidade com o
bem. É precisamente neste sentido
que chamamos temperança à ordem
na tendência natural ao prazer. Se o
prazer fosse mau, ordená-lo
significaria anulá-lo. O prazer,
porém, é bom, e a nossa natureza
tende a ele. Que ele seja bom em
princípio não significa, no entanto,
que o seja em todos os casos: o objeto
de uma tendência pode não ser bom
para a pessoa num caso concreto. Por
isso, temos que ordenar a nossa
inclinação ao prazer. Se o



conseguirmos, teremos convertido
esta tendência em um dos nossos
melhores aliados para fazer o bem; e
se não, será um grande inimigo que
pode nos destruir, da mesma forma
que a água, que mata a sede, hidrata
o corpo e faz crescer as plantas...
pode também provocar um tsunami,
uma inundação, uma destruição.

Em que consiste ordenar essa
tendência? É evidente que não se
trata de fazer desaparecer a atração
do prazer, coisa que por outro lado, é
impossível. Tampouco em ignorá-la
ou em viver como se não existisse;
nem sequer em reprimi-la. Ordenar a
tendência ao prazer significa integrá-
la ao bem da pessoa[4]: conferir
unidade aos nossos desejos, de modo
que se harmonizem
progressivamente com a nossa
identidade e a reforcem. Um coração
impuro é um coração fragmentado,
sem rumo; um coração puro, pelo



contrário, é um coração unificado,
com uma direção na vida.

Como se pode realizar isto? As
tendências humanas são modos de
perceber o bem: cada uma delas
apresenta-nos como sendo
conveniente o que a satisfaz.
Dizemos que temos tendência ao
prazer porque somos atraídos por
algo que pode produzi-lo: aquilo
parece conveniente aos nossos olhos.
O que é bom para a tendência pode,
no entanto, não sê-lo para a pessoa.
Um doce pode atrair-me porque é
agradável comê-lo, mas talvez não
convenha à minha saúde (porque sou
diabético, por exemplo), à minha
forma física (estou tentando
emagrecer) ou à minha relação com
os outros (o doce não é meu). Toda
tendência tem o seu próprio ponto de
vista, avalia a realidade da sua
perspectiva e não pode fazê-lo a
partir de outra. A razão [inteligência]
é a única faculdade que pode adotar



todos os pontos de vista e integrá-
los[5], identificando o bem da pessoa e
não apenas o bem de uma tendência
concreta ou de um aspecto particular
da vida. A razão ouve o que cada
tendência tem a dizer, avalia o
conjunto de todas os pareceres e
julga se uma ação é boa para a
pessoa.

A razão não é fria: é apaixonada,
condicionada pelas tendências ou
paixões. Se uma tendência fala muito
mais alto que as outras, pode
confundir a razão. Daí a importância
de que as tendências sejam bem
formadas (bem temperadas). Serão
assim apoio, em vez de obstáculo,
para o juízo da razão. Esta integração
à razão requer, evidentemente, que o
sentido da tendência seja
compreendido e respeitado, e que se
atue de modo que esse respeito
impregne a nossa afetividade. A gula,
por exemplo, revela que não se
compreendeu – pelo menos de modo



prático, que influa no
comportamento – o significado da
necessidade de comer. Ou seja, ainda
não se assimilou completamente
como o prazer de comer contribui
para o bem integral da pessoa. Algo
semelhante se pode dizer da
castidade, e de qualquer outra
virtude.

Um mundo interior

Ouçamos o conselho de São
Josemaria num brevíssimo ponto de 
Caminho: “Para que hás de olhar, se
‘o teu mundo’, o levas dentro de ti”[6].
É verdade: se temos um mundo
dentro de nós – um mundo feito de
coisas grandes, divinas e humanas –
o olhar, a ação, o pensamento contra
a castidade, podem ter uma certa
força de atração, mas serão muito
mais fáceis de combater, porque
serão vistos como uma ameaça à
harmonia do próprio mundo
interior.



Poderíamos inclusive dizer, que a
castidade se refere à sexualidade só
secundariamente. Tem a ver,
principalmente, com a abertura do
nosso mundo interior – do nosso
coração – às coisas grandes, com a
capacidade de perceber, de aspirar e
de desfrutar do que é capaz de
preencher o coração humano. Por
isso, São Josemaria também dizia:
“nunca me agradou falar de
impureza. Eu quero considerar os
frutos da temperança. (...) Ao viver
assim – com sacrifício – {o homem} se
livra de muitas escravidões e no
íntimo de seu coração consegue
saborear todo o amor de Deus (...);
ficamos em condições de nos
preocuparmos com os outros, de
compartilhar com todos as coisas
pessoais, de nos dedicarmos a tarefas
grandes”[7].

A pessoa casta é capaz de se conectar
afetivamente e de desfrutar de tudo
o que é belo, nobre, genuinamente



divertido. O seu olhar não é
possessivo, mas agradecido: deixa o
outro ser; não permite que a relação
que o une a cada coisa e a cada
pessoa fique manchada,
despersonalizada. Quem não é casto
tem um olhar baixo; um olhar que
não é capaz de receber, mas só de
exigir. Na verdade, não é capaz de
desfrutar das pequenas coisas da
vida e das relações pessoais; não é
capaz de estar verdadeiramente com
os outros. As coisas delicadas que os
outros apreciam parecem-lhe
insípidas; não lhe dizem nada,
porque necessita de emoções fortes
para reagir e experimentar algo
positivo e agradável.

Entende-se assim que quem vive a
castidade como afirmação gozosa
não precise, em geral, de um esforço
extraordinário da vontade para
dominar o impulso sexual
desordenado: o seu mundo interior,
tecido de realidades valiosas e



relações verdadeiras, entra
fortemente em contraste com este
impulso desordenado e o rejeita.
Vivendo assim, sente-se totalmente
livre, porque faz o que lhe agrada. O
luxurioso, o incontinente, ou mesmo
o meramente continente, pelo
contrário, se conseguissem fazê-lo,
sentir-se-iam reprimidos: como se
algo lhes faltasse.

Para São Tomás de Aquino, o
luxurioso, o incontinente, o
continente e o casto são quatro
figuras distintas[8]. O casto e o
luxurioso possuem, um a virtude e
outro, o vício. O incontinente, sem
chegar a ter o vício estabelecido, não
vive de forma justa. E o continente,
como indica o termo, se contém: não
peca contra a castidade, mas
tampouco possui a virtude: diante de
uma tentação limita-se a reprimir o
impulso, sem chegar ao gozo do bem.
É o caso, por exemplo, de quem não
quer olhar, mas gostaria que fosse



inevitável ver. Salta simplesmente
obstáculos que desejaria não
precisar saltar e, ao fazê-lo, não se
propõe formar a sua interioridade
para configurá-la com o bem. Esta
situação pode ser um passo em
frente para quem vem de mais longe,
essa pessoa, porém, terá ainda que
percorrer um caminho até formar a
virtude. Quem não se afasta
decididamente da fronteira, embora
consiga não pecar, nunca será mais
que continente, não chegará a gozar
da virtude nem a vê-la como uma
afirmação gozosa.

Verão a Deus em tudo

“Felizes os limpos de coração porque
verão a Deus” (Mt 5, 8). Jesus talvez
não queira dizer que os impuros de
coração serão proibidos de ver a
Deus, mas sim que não conseguirão
ver nada onde os de coração limpo
perceberão uma beleza indescritível,
cheia de nuances, que satisfaz todas



as aspirações do seu coração. É isto
de fato o que acontece aqui em
baixo: os virtuosos são capazes de
encontrar a Deus em cada pessoa, em
cada situação comum da vida,
enquanto os que não o são, não
sentem a sua presença ou a acham
incômoda e desagradável, acham que
limita a sua liberdade.

A virtude, assim entendida, como
criação de um mundo interior belo,
de uma conaturalidade afetiva que
faz sentir alegria ao fazer o bem,
constitui uma resposta às
perplexidades já mencionadas. Se o
esforço por formar a santa pureza
não pretende, com efeito, apenas
negar-se aos atos desordenados, mas
também e sobretudo constituir um
mundo interior cheio de realidades
valiosas, sobrenaturais e humanas,
compreende-se bem que esta virtude
cresça e se forme não só quando é
preciso vencer uma tentação, mas
também quando a nossa atenção se



dirige ao que há de valioso e belo na
realidade, embora, por si, não tenha
a ver nada com a sexualidade. A
castidade não é uma virtude só para
os momentos de combate: não é só
para as tentações, mas é uma virtude
da atenção, daquilo a que o nosso
coração está atento. Também se
compreende assim que essa
delicadeza interior, essa abertura à
grandeza, não tem limites e sempre
pode crescer.

Os meios são muitos

Como formar esse mundo interior? É
preciso, evidentemente, evitar o que
possa perturbá-lo, procurando que a
vista e a imaginação não se
dispersem ou se turvem, pondo
certos freios à curiosidade, e
evitando também cair no ócio,
atitude passiva de quem cede o
domínio das suas decisões aos
acontecimentos. Porque navegar sem
objetivo, deixando-se levar por



qualquer vento, é um modo muito
fácil de perder-se e terminar em um
lugar ao qual preferiríamos não ter
chegado.

Convém também crescer em
fortaleza, porque sem ela é muito
difícil manter o rumo em meio às
ondas: a constância nas pequenas
mortificações no trabalho, na relação
com os outros, nos gostos, fortalece o
coração. E a sinceridade: ter a
simplicidade de falar do que nos
acontece por dentro é um modo
muito eficaz de oxigenar o nosso
coração e de impedir que se
intoxique com afetos que são
excessivamente pequenos para ele.

São também muito importantes
outros meios que dirigem o olhar da
alma para o sobrenatural ou o
humanamente valioso: a devoção
eucarística, o carinho à Mãe de Deus,
a oração e o tom habitual do
relacionamento pessoal com o



Senhor. As amizades e todas as
relações humanas nobres cumprem
também este papel: enquanto isolar-
se ou fechar-se em si mesmo é fonte
fácil de infecções, a dedicação
sincera aos outros mantém o coração
saudável.

É muito conveniente, além disso, ter
interesses culturais de valor,
especialmente a boa literatura, o
bom cinema, a música, etc., que
ajudam a desenvolver a
sensibilidade estética e o sentido da
beleza. Quem desfruta unicamente
de filmes, leituras, planos ou vídeos
de alta intensidade, quem se habitua
a viver só de emoções banais,
precisará de um esforço notável para
dominar-se quando essas emoções
entrarem na esfera sexual. E se o
conseguir, verá tal domínio, no
melhor dos casos, como repressão,
como negação. É muito mais bonito,
e mais eficaz, criar um clima interior
limpo, luminoso, afirmativo. O nosso



coração não foi feito para menos:
desfrutar da beleza de Deus já nesta
vida, e por toda a eternidade.

[1] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

[2] Amigos de Deus, n. 182.

[3] Ibid.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
2337: “A castidade significa a
integração correta da sexualidade na
pessoa e, com isso, a unidade interior
do homem em seu ser corporal e
espiritual”.

[5] Cfr. São Tomás de Aquino, Suma
teológica,I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 184.

[7] Amigos de Deus, n. 84.



[8] Cfr. Suma Teológica, II-II, qq.
151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-

coracao/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (13): Com todo o coração

