opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (13):
Com todo o coracao

A virtude da castidade tem
relacdo com a nossa capacidade
de perceber, aspirar e desfrutar
do que preenche o coracio
humano; permite-nos descobrir
a Deus em tudo.

07/04/2022

“Bem-aventurados os puros de
coracao, porque verdo a Deus” (Mt 5,
8). Ver a Deus: sem filtros, sem
pressa, sem limites... Quem poderia



sonhar em alcancar algo assim com
as proprias forgas? Contemplar na
fonte a beleza, a bondade, a grandeza
que procuramos incessantemente em
todos os lugares. Contemplar, que
ndo significa observar de fora, mas
de dentro, sabendo que somos
inundados por toda essa realidade
cheia de luz, por esse “Amor que
sacia sem saciar”™ os nossos desejos
mais profundos: desejos que neste
mundo s6 encontram uma resposta
parcial, embora as criaturas, muitas
vezes, nos parecam tdo belas, boas e
grandiosas quanto se pode imaginar.

Evidentemente, ao falar de pureza de
coracao, o Senhor ndao se refere
apenas a castidade. Se existisse uma
pessoa muito casta, mas injusta,
insincera, desleal, preguicosa ou
egoista, ndo diriamos que o seu
coracdo € limpo. Quando o rei Davi
suplica “O Deus, cria em mim um
coragdo puro” (S151{50}, 12), esta
pedindo um coracdo que agrupe



harmoniosamente todas as virtudes;
um coracao que vibre com coisas
valiosas e ndo com coisas
insubstanciais, que seja capaz de dar
a vida por algo maior do que ele, que
ndo se deixe dominar por coisas
efémeras e superficiais. A medida
que crescemos nas diferentes
virtudes, o nosso olhar — nossos
desejos, interesses, aspiracoes —
torna-se mais claro e nos torna
capazes de perceber o verdadeiro
valor das coisas. Vamos aprendendo
a ver, a contemplar, a desfrutar.

Perplexidades

Deus nos criou para esta
contemplacdo, que conjuga todas as
aspiracdes do coracdo. E uma graca
que Ele quer nos dar. Trata-se,
porém, de uma graca pela qual é
preciso lutar. Precisamos conquistar
0 N0sSSO coracao para que se torne
capaz de receber este dom, porque
corremos o risco de deixa-lo fechado,



esquecido num canto. Com palavras
de Sdo Josemaria, a castidade “é
combate, mas ndo renuncia.
Respondemos com uma afirmacao
g0Z0sa, com uma entrega livre e
alegre. O teu comportamento néo ha
de limitar-se a evitar a queda, a
ocasido. Nao ha de reduzir-se de
maneira nenhuma a uma negacao
fria e matematica. Ja te convenceste
de que a castidade é uma virtude e
de que, como tal deve crescer e
aperfeicoar-se?”"” A castidade é uma
afirmacdo gozosa e sempre pode
crescer. Sao duas ideias que podem
ser familiares, mas talvez ndo sejam
suficientemente compreendidas, o
que pode gerar certa perplexidade.

A ideia da castidade como afirmacao
contrasta com a de quem da uma
énfase excessiva ao ndo, como se a
virtude consistisse precisamente em
ndo fazer, ndo pensar, ndo olhar, ndo
querer. A castidade é, pelo contrario,
um sim ao amor, porque é o amor



que a torna necessaria e lhe confere
o seu significado. Naturalmente, é
necessario dizer ndo a certos atos ou
atitudes que lhe sdo contrarios e que
toda pessoa sensata vé precisamente
como negacdes do amor, que € por si
sempre total, exclusivo e definitivo.
Apesar de requerer alguns ndos,a
castidade é, porém, uma realidade
eminentemente positiva.

Imaginemos uma pessoa com um
bom conhecimento da fé e da vida
cristd, sinceramente decidida a leva-
la a pratica; uma pessoa que talvez
tenha inclusive transmitido a outros
esta visdo positiva da santa pureza
porque compreende esses raciocinios
e os compartilha. Pode ser que a sua
experiéncia pratica desta virtude ndo
corresponda a ideia de algo positivo
que sempre pode crescer. Por um
lado, porque néo precisa exercer a
pureza constantemente; ha outros
interesses que normalmente estdo
em primeiro plano e que relegam a



castidade ao quarto ou quinto lugar
dos seus problemas, de modo que a
castidade ndo parece ser para ela, de
modo habitual, nem uma afirmacao,
nem uma negacao. Por outro lado,
porque quando tem que lutar mais
intensamente em algumas ocasides
para vivé-la, ela a sente precisamente
como uma negacao e ndo como uma
afirmacado.

Acrescenta-se a isto outra fonte de
perplexidade: sendo uma virtude, a
castidade esta destinada a “crescer e
aperfeicoar-se”™. Este bom cristdo
poderia outra vez dizer: consigo
normalmente evitar atos,
pensamentos, olhares contrarios a
castidade, ndo se trata disto? Nao
posso dizer que tenho a virtude? O
que mais deveria eu fazer? Em que
sentido deveria crescer e
aperfeicoar-se em mim a castidade?

A origem destas perplexidades
encontra-se, na verdade, na ideia,



bastante estendida, mas muito
redutiva, de que a virtude é
fundamentalmente um suplemento
de forca na vontade que nos torna
capazes de respeitar normas morais,
mesmo quando elas se opdem a
nossa inclinacdo. Se esta visao fosse
correta, a virtude consistiria na
capacidade de ignorar a afetividade,
e opor-se sistematicamente ao que
sentimos sempre que o respeito a
essas normas o exigir. Ha nisso,
naturalmente, uma parte de verdade,
porque na formacao da virtude
frequentemente é necessario atuar
contra a inclinacéo afetiva. £ muito
importante, no entanto, ndo esquecer
que este ndo é o objetivo; trata-se
apenas de um passo que, se nao for
seguido por outros, formara apenas a
capacidade de se dominar, de dizer
ndo. Quem pensa assim sobre as
virtudes, mesmo que possa dizer que
a castidade é uma afirmacao gozosa,
na verdade ainda ndo entendeu,



porque ndo consegue ver o seu
significado na pratica.

Integracao

A virtude, mais do que uma
capacidade de opor-se a inclinacao,
constitui a formacdo da propria
inclinacdo. A virtude consiste
precisamente em gozar, em desfrutar
do bem, porque cresceu em nos uma
conaturalidade afetiva, quer dizer,
uma espécie de cumplicidade com o
bem. E precisamente neste sentido
que chamamos temperanca a ordem
na tendéncia natural ao prazer. Se o
prazer fosse mau, ordend-lo
significaria anula-lo. O prazer,
porém, é bom, e a nossa natureza
tende a ele. Que ele seja bom em
principio ndo significa, no entanto,
que o seja em todos 0s casos: o0 objeto
de uma tendéncia pode ndo ser bom
para a pessoa num caso concreto. Por
isso, temos que ordenar a nossa
inclinagdo ao prazer. Se o



conseguirmos, teremos convertido
esta tendéncia em um dos nossos
melhores aliados para fazer o bem; e
se ndo, serd um grande inimigo que
pode nos destruir, da mesma forma
que a dgua, que mata a sede, hidrata
0 corpo e faz crescer as plantas...
pode também provocar um tsunami,
uma inundacao, uma destruicgdo.

Em que consiste ordenar essa
tendéncia? E evidente que ndo se
trata de fazer desaparecer a atragdo
do prazer, coisa que por outro lado, é
impossivel. Tampouco em ignora-la
ou em viver como se nao existisse;
nem sequer em reprimi-la. Ordenar a
tendéncia ao prazer significa integra-
la a0 bem da pessoa': conferir
unidade aos nossos desejos, de modo
que se harmonizem
progressivamente com a nossa
identidade e a reforcem. Um coracgao
impuro é um coracdo fragmentado,
sem rumo; um coragao puro, pelo



contrario, é um coracdo unificado,
com uma direcdo na vida.

Como se pode realizar isto? As
tendéncias humanas sdo modos de
perceber o bem: cada uma delas
apresenta-nos como sendo
conveniente o que a satisfaz.
Dizemos que temos tendéncia ao
prazer porque somos atraidos por
algo que pode produzi-lo: aquilo
parece conveniente aos nossos olhos.
O que é bom para a tendéncia pode,
no entanto, nao sé-lo para a pessoa.
Um doce pode atrair-me porque é
agradavel comé-lo, mas talvez ndo
convenha a minha saude (porque sou
diabético, por exemplo), a minha
forma fisica (estou tentando
emagrecer) ou a minha relagdo com
os outros (o doce ndo é meu). Toda
tendéncia tem o seu proprio ponto de
vista, avalia a realidade da sua
perspectiva e ndo pode fazé-lo a
partir de outra. A razdo [inteligéncia]
€ a unica faculdade que pode adotar



todos os pontos de vista e integra-
los”, identificando o bem da pessoa e
ndo apenas o bem de uma tendéncia
concreta ou de um aspecto particular
da vida. A razdo ouve o que cada
tendéncia tem a dizer, avalia o
conjunto de todas os pareceres e
julga se uma acdo € boa para a
pessoa.

A razdo ndo é fria: é apaixonada,
condicionada pelas tendéncias ou
paixodes. Se uma tendéncia fala muito
mais alto que as outras, pode
confundir a razdo. Dal a importancia
de que as tendéncias sejam bem
formadas (bem temperadas). Serao
assim apoio, em vez de obstaculo,
para o juizo da razdo. Esta integracdo
a razado requer, evidentemente, que o
sentido da tendéncia seja
compreendido e respeitado, e que se
atue de modo que esse respeito
impregne a nossa afetividade. A gula,
por exemplo, revela que néo se
compreendeu - pelo menos de modo



pratico, que influa no
comportamento — o significado da
necessidade de comer. Ou seja, ainda
ndo se assimilou completamente
como o prazer de comer contribui
para o bem integral da pessoa. Algo
semelhante se pode dizer da
castidade, e de qualquer outra
virtude.

Um mundo interior

Oucamos o conselho de Sao
Josemaria num brevissimo ponto de
Caminho: “Para que has de olhar, se
‘o teu mundo’, o levas dentro de ti”®
E verdade: se temos um mundo
dentro de nés — um mundo feito de
coisas grandes, divinas e humanas -
o olhar, a acdo, o pensamento contra
a castidade, podem ter uma certa
forca de atracdo, mas serdo muito
mais faceis de combater, porque
serdo vistos como uma ameacga a
harmonia do proprio mundo
interior.



Poderiamos inclusive dizer, que a
castidade se refere a sexualidade so
secundariamente. Tem a ver,
principalmente, com a abertura do
nosso mundo interior — do nosso
coracdo — as coisas grandes, com a
capacidade de perceber, de aspirar e
de desfrutar do que é capaz de
preencher o cora¢do humano. Por
isso, Sdo Josemaria também dizia:
“nunca me agradou falar de
impureza. Eu quero considerar os
frutos da temperancga. (...) Ao viver
assim — com sacrificio — {o homem} se
livra de muitas escravidoes e no
intimo de seu coragdo consegue
saborear todo o amor de Deus (...);
ficamos em condigdes de nos
preocuparmos com oS outros, de
compartilhar com todos as coisas
pessoais, de nos dedicarmos a tarefas
grandes’p).

A pessoa casta é capaz de se conectar
afetivamente e de desfrutar de tudo
0 que é belo, nobre, genuinamente



divertido. O seu olhar néo é
possessivo, mas agradecido: deixa o
outro ser; ndo permite que a relacado
que o une a cada coisa e a cada
pessoa fique manchada,
despersonalizada. Quem nao é casto
tem um olhar baixo; um olhar que
ndo é capaz de receber, mas sé de
exigir. Na verdade, ndo € capaz de
desfrutar das pequenas coisas da
vida e das relacdes pessoais; ndo é
capaz de estar verdadeiramente com
0s outros. As coisas delicadas que os
outros apreciam parecem-lhe
insipidas; ndo lhe dizem nada,
porque necessita de emocdes fortes
para reagir e experimentar algo
positivo e agradavel.

Entende-se assim que quem vive a
castidade como afirmacado gozosa
ndo precise, em geral, de um esforco
extraordindrio da vontade para
dominar o impulso sexual
desordenado: o seu mundo interior,
tecido de realidades valiosas e



relacdes verdadeiras, entra
fortemente em contraste com este
impulso desordenado e o rejeita.
Vivendo assim, sente-se totalmente
livre, porque faz o que lhe agrada. O
luxurioso, o incontinente, ou mesmo
0 meramente continente, pelo
contrario, se conseguissem fazé-lo,
sentir-se-iam reprimidos: como se
algo lhes faltasse.

Para Sdo Tomas de Aquino, o
luxurioso, o incontinente, o
continente e o casto sdo quatro
figuras distintas™. O casto e 0
luxurioso possuem, um a virtude e
outro, o vicio. O incontinente, sem
chegar a ter o vicio estabelecido, ndo
vive de forma justa. E o continente,
como indica o termo, se contém: nao
peca contra a castidade, mas
tampouco possui a virtude: diante de
uma tentacdo limita-se a reprimir o
impulso, sem chegar ao gozo do bem.
E o caso, por exemplo, de quem néo
quer olhar, mas gostaria que fosse



inevitavel ver. Salta simplesmente
obstaculos que desejaria ndo
precisar saltar e, ao fazé-lo, ndo se
propode formar a sua interioridade
para configura-la com o bem. Esta
situacdo pode ser um passo em
frente para quem vem de mais longe,
essa pessoa, porém, tera ainda que
percorrer um caminho até formar a
virtude. Quem nao se afasta
decididamente da fronteira, embora
consiga ndo pecar, nunca sera mais
que continente, ndo chegara a gozar
da virtude nem a vé-la como uma
afirmacdo gozosa.

Verdo a Deus em tudo

“Felizes os limpos de coracdo porque
verdo a Deus” (Mt 5, 8). Jesus talvez
ndo queira dizer que os impuros de
coracdo serdo proibidos de ver a
Deus, mas sim que ndo conseguirao
ver nada onde os de coracdo limpo
perceberdo uma beleza indescritivel,
cheia de nuances, que satisfaz todas



as aspiracdes do seu coracdo. E isto
de fato o que acontece aqui em
baixo: os virtuosos sdo capazes de
encontrar a Deus em cada pessoa, em
cada situacdo comum da vida,
enquanto os que nao o sdo, nao
sentem a sua presenca ou a acham
incomoda e desagradavel, acham que
limita a sua liberdade.

A virtude, assim entendida, como
criacdo de um mundo interior belo,
de uma conaturalidade afetiva que
faz sentir alegria ao fazer o bem,
constitui uma resposta as
perplexidades ja mencionadas. Se o
esfor¢o por formar a santa pureza
ndo pretende, com efeito, apenas
negar-se aos atos desordenados, mas
também e sobretudo constituir um
mundo interior cheio de realidades
valiosas, sobrenaturais e humanas,
compreende-se bem que esta virtude
cresca e se forme ndo s6 quando é
preciso vencer uma tentacdo, mas
também quando a nossa atencdo se



dirige ao que ha de valioso e belo na
realidade, embora, por si, ndo tenha
a ver nada com a sexualidade. A
castidade ndo é uma virtude s6 para
0s momentos de combate: nao é sé
para as tentacdes, mas € uma virtude
da ateng¢do, daquilo a que 0 nosso
coracdo esta atento. Também se
compreende assim que essa
delicadeza interior, essa abertura a
grandeza, ndo tem limites e sempre
pode crescer.

Os meios sao muitos

Como formar esse mundo interior? E
preciso, evidentemente, evitar o que
possa perturba-lo, procurando que a
vista e a imaginacdo nao se
dispersem ou se turvem, pondo
certos freios a curiosidade, e
evitando também cair no dcio,
atitude passiva de quem cede o
dominio das suas decisdes aos
acontecimentos. Porque navegar sem
objetivo, deixando-se levar por



qualquer vento, € um modo muito
facil de perder-se e terminar em um
lugar ao qual prefeririamos néo ter
chegado.

Convém também crescer em
fortaleza, porque sem ela é muito
dificil manter o rumo em meio as
ondas: a constancia nas pequenas
mortificacdes no trabalho, na relagao
com 0s outros, nos gostos, fortalece o
coracdo. E a sinceridade: ter a
simplicidade de falar do que nos
acontece por dentro € um modo
muito eficaz de oxigenar o nosso
coracao e de impedir que se
intoxique com afetos que sao
excessivamente pequenos para ele.

Sdo também muito importantes
outros meios que dirigem o olhar da
alma para o sobrenatural ou o
humanamente valioso: a devogao
eucaristica, o carinho a Mae de Deus,
a oracdo e o tom habitual do
relacionamento pessoal com o



Senhor. As amizades e todas as
relacdes humanas nobres cumprem
também este papel: enquanto isolar-
se ou fechar-se em si mesmo € fonte
facil de infecgdes, a dedicacao
sincera aos outros mantém o coragao
saudavel.

E muito conveniente, além disso, ter
interesses culturais de valor,
especialmente a boa literatura, o
bom cinema, a musica, etc., que
ajudam a desenvolver a
sensibilidade estética e o sentido da
beleza. Quem desfruta unicamente
de filmes, leituras, planos ou videos
de alta intensidade, quem se habitua
a viver s6 de emocdes banais,
precisara de um esforco notavel para
dominar-se quando essas emocoes
entrarem na esfera sexual. E se o
conseguir, vera tal dominio, no
melhor dos casos, como repressao,
como negacdo. E muito mais bonito,
e mais eficaz, criar um clima interior
limpo, luminoso, afirmativo. O nosso



coracdo ndo foi feito para menos:
desfrutar da beleza de Deus ja nesta
vida, e por toda a eternidade.

™ S&0 Josemaria, Amigos de Deus, n.
208.

! Amigos de Deus, n. 182.
BI Ihid.

" Catecismo da Igreja Catélica, n.
2337: “A castidade significa a
integracdo correta da sexualidade na
pessoa e, com isso, a unidade interior
do homem em seu ser corporal e
espiritual”.

) Cfr. Sdo Tomas de Aquino, Suma
teologica,I-11, q. 17, a. 1, ad 2.

® S&0 Josemaria, Caminho, n. 184.

"' Amigos de Deus, n. 84.



! Cfr. Suma Teoldgica, 1I-11, qq.
151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-
coracao/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-13-com-todo-o-coracao/

	Muito humanos, muito divinos (13): Com todo o coração

