
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (12): O
que realmente conta

O desafio de ser pobre de
espírito vivendo no meio do
mundo

08/03/2022

É quase meia noite. Já faz umas duas
horas que o barulho deixou as ruas e
foi para o interior das casas. Agora
reina o silêncio. Ouvem-se os passos
lentos de uma jovem nazarena,
visivelmente grávida, que avança
segurando o braço de seu esposo.



Estão procurando quase às
apalpadelas o estábulo que lhes
indicaram para passar a noite. Deus
está prestes a ver o seu Filho nascer
na terra. Ele, que tudo pode, decidiu
preparar-lhe um lugar praticamente
sujeito à intempérie. “A palavra
divina torna-seincapaz de falar (...).
Quem teria imaginado? Natal
significa celebrar o inédito de Deus,
ou melhor, celebrar um Deus inédito,
que inverte as nossas lógicas e
expectativas (...). O Natal de Jesus
não oferece o calor aconchegante da
lareira, mas o arrepio divino que
abala a história”[1].

Embora com a passagem do tempo, a
recordação da gruta de Belém tenha
ficado como a de um lugar
acolhedor, inclusive do ponto de
vista material, é provável que não
fosse tão cálida como imaginamos. O
que pretendia Deus com esta escolha
que representamos todos os anos em
nossos lares? Naquela noite, José e



Maria compartilharam o tesouro da
pobreza. Os pais de Jesus foram
liberados de tudo o que pudesse
ofuscar a verdadeira riqueza que
estavam prestes a receber. Podendo
escolher qualquer lugar, qualquer
conforto, o Criador escolhe a
privação de tudo para mostrar-nos o
que realmente conta.

O Reino pertence aos pobres

“Garantimos tudo, exceto o bom
tempo e o amor”: assim dizia um
cartaz na entrada de uma empresa
de seguros, em uma cidade onde a
meteorologia muda com muita
frequência. Se não podemos decidir o
tempo que vai fazer, podemos menos
ainda garantir o carinho dos outros.
Não existe dinheiro suficiente no
mundo para forçar alguém a amar
com sinceridade. Esta realidade pode
deixar-nos um pouco nervosos,
porque não nos oferece a segurança
que experimentamos em outros



âmbitos. É, porém, necessário viver
com essa “margem de erro”: a
preocupação de ter o controle
bloqueia qualquer tentativa de amar
e de ser amado; impossibilita a
felicidade, simples, mas firme de
quem entrega e recebe
gratuitamente. “Bem-aventurados os
que têm um coração de pobre,
porque deles é o Reino dos céus” (Mt
5, 3): assim começa Jesus o Sermão
da montanha. O Mestre oferece a
felicidade, na terra e no céu, àqueles
que põem a sua segurança e a sua
riqueza em Deus.

A virtude da pobreza – que não se
identifica com a pobreza material,
econômica, que a Igreja nos
incentiva a aliviar – faz parte da
temperança: é uma disposição que
modera, quer dizer, coloca no lugar
certo a nossa relação com os bens
que Deus criou. O pobre de coração
possui e desfruta das coisas sem ser
possuído por elas; evita pôr sua



segurança na acumulação bens; sabe
detectar em si mesmo essa tendência
que temos a construir nossa vida,
inclusive inconscientemente, como
se a felicidade dependesse
fundamentalmente do que temos... E
isso, apesar da advertência de Jesus:
“Ai de vós, ricos, porque já tendes
vossa consolação!” (Lc 6, 24).

Depois de muitos anos dedicados a
ouvir todo tipo de pessoas, São
Josemaria comentava: “Quando
alguém centra a sua felicidade
exclusivamente nas coisas daqui de
baixo – tenho testemunhado
verdadeiras tragédias – perverte o
seu uso racional e destrói a ordem
sabiamente estabelecida pelo
Criador. O coração fica triste e
insatisfeito; penetra por caminhos de
um eterno descontentamento”[2]. A
pobreza permite perceber quão
efêmeras são muitas “seguranças”
materiais ou quão superficiais são
certos momentos de consolo que não



chegam ao fundo da alma. A pobreza
de espírito permite, enfim, desfrutar
verdadeiramente da realidade,
porque nos conecta com o que é
simples, com a pessoas, com Deus:
com tudo o que deve ser,
simplesmente, contemplado, e que
sacia deste modo os nossos desejos
mais profundos.

“Pobre de espírito, não significa
exatamente ‘o homem aberto aos
outros’, isto é, a Deus e ao próximo?”
Perguntava-se São João Paulo II,
durante a visita que realizou em
1980 a uma favela do Rio de Janeiro.
“Não é verdade que esta bem-
aventurança dos “pobres em
espírito”, contém ao mesmo tempo
uma advertência e uma acusação?
(...). ‘Ai de vós’: esta palavra soa
severa e ameaçadoramente,
sobretudo na boca deste Cristo que
costumava falar com bondade e
mansidão”[3]. É verdade, o pecado
transtornou o nosso desejo de posse,



de modo que deformamos facilmente
a nossa relação com os bens criados.
A avidez por possuir se vê talvez
intensificada por uma cultura na
qual o valor econômico – que se
manifesta por sua vez em status
social ou em imagem diante dos
outros – chegou a ser às vezes a fonte
última de valor. Nossa cultura tende
a fazer pensar que a prosperidade e
o conforto são a chave da felicidade
e, no entanto, todos percebemos que
a verdadeira alegria de uma pessoa
se mede antes pela profundidade e
autenticidade das suas relações com
os outros. É essa a riqueza do pobre
de coração; a seu lado, a solidão de
quem vive rodeado de luxo surge
muitas vezes como uma dramática
pobreza.

Harmonia que cada um deve
encontrar

Ano de 1968. No marco de uma
entrevista sobre o lugar da mulher



na sociedade, a jornalista interroga
São Josemaria sobre a virtude da
pobreza: quer saber como vivê-la e
transmiti-la a partir da vida do lar. A
resposta parte de uma premissa bem
clara: “quem não amar e viver a
virtude da pobreza não tem o
espírito de Cristo. E isto é válido para
todos: tanto para o anacoreta que se
retira para o deserto como para o
simples cristão que vive em meio da
sociedade humana”[4]. Ou seja:
pessoas exteriormente muito
diferentes, como uma que se retira
para o deserto e outra que trabalha
na correria da cidade, podem viver a
virtude da pobreza com um
autêntico espírito cristão. No
entanto, enquanto ‘deserto’ parece
significar ‘pobreza’ de todos os
pontos de vista, como pode ser pobre
quem vive no meio dos bens do
mundo? Que modelo pode seguir?

São Josemaria desenvolve a questão
detalhadamente. Num primeiro



momento, identifica dois aspectos em
nossa relação com as coisas
materiais: dois polos, aparentemente
contrários, que é preciso conciliar.
Por um lado, a necessidade de uma
“pobreza real, que se note e que se
toque – feita de coisas concretas – ,
que seja uma profissão de fé em
Deus, uma manifestação de que o
coração não se satisfaz com coisas
criadas, mas aspira ao Criador”. Por
outro lado, a naturalidade com que
um cristão deve “ser mais um entre
seus irmãos os homens, de cuja vida
participa, com quem se alegra, com
quem colabora, amando o mundo e
todas as coisas criadas, a fim de
resolver os problemas da vida
humana”[5]. Nestas palavras está
proposto o desafio da pobreza de
espírito no meio do mundo: estar
desapegado das coisas e, ao mesmo
tempo, amá-las como dons de Deus
para serem compartilhados com os
homens. A pergunta segue, porém,



de pé: como orientar-nos nesse
empenho?

Se contemplamos a vida de Cristo
como os evangelhos nos mostram,
não vemos nele um abandono
absoluto dos bens. Vemos antes que,
sendo de uma posição modesta, nem
rico nem pobre, ele os utiliza de
modo equilibrado, virtuoso, perfeito.
Jesus era conhecido no povoado
porque ganhava o sustento com uma
profissão que exercia junto de seu
pai (cfr Mt 13, 55); tinha uma túnica
de boa qualidade (cfr Jo, 19, 23); em
algumas reuniões sociais, às quais ia,
havia abundância, a tal ponto que,
para acusá-lo, chamaram-no de
comilão e beberrão (cfr Mt 11, 19); e
convidou várias pessoas de boa
posição econômica – Mateus, Zaqueu,
José de Arimateia e outros – a
receber o Reino de Deus. Por outro
lado, também fica evidente a sua
predileção, tanto na atividade diária
como na pregação, por aqueles que



materialmente não tinham nada:
coloca a viúva pobre como exemplo
de relação com Deus, em comparação
com os ricos (cfr Lc 21, 1-4); conta
como o pobre Lázaro entra no seio
de Abraão, enquanto o rico que vivia
a seu lado fica fora (cfr Lc 16, 19-23);
diz claramente que “é mais fácil um
camelo passar pelo fundo de uma
agulha do que um rico entrar no
Reino de Deus” (Mt 19, 24); aconselha
seus discípulos a não levar para sua
missão nada que não seja
imprescindível (cfr Lc 10, 4-11); e ele
mesmo nasce numa gruta alheia e
será sepultado num sepulcro de
outra pessoa. Jesus vive livre de laços
materiais e, ao mesmo tempo,
desfruta dos bens criados. Não se
trata de uma questão de equilíbrio –
compromisso instável entre dois
polos – e sim de harmonia: a beleza
da forma alcançada. E encontramos
esta harmonia em Jesus Cristo.



Não existem, porém, receitas
universais: “conseguir a síntese entre
esses dois aspectos é – em boa parte –
questão pessoal, questão de vida
interior para julgar em cada
momento, para encontrar em cada
caso o que Deus pede. Não quero,
pois, dar regras fixas”[6]. Existe, com
efeito, o perigo de uniformizar, a
possibilidade de se deixar levar pela
tentação de elaborar uma lista
padrão para, de modo ilusório, ter a
segurança de estar vivendo uma
virtude. Esse tipo de atitude, no
entanto, esquece o papel
indispensável da prudência, sem a
qual as virtudes simplesmente não
podem existir. Não se trata, portanto,
de deixar-se guiar por ‘regras
teóricas’ como por “essa voz interior
que adverte de estar se infiltrando o
egoísmo ou a comodidade
desnecessária”[7]. O importante,
observava São Josemaria em outro
momento, “não é a materialidade de
possuir isto ou carecer daquilo, mas



conduzir-se de acordo com a verdade
que a nossa fé cristã nos ensina: os
bens criados são apenas meios”[8].
Com relação à elegância no vestir-se,
por exemplo, aconselhava algo que
pode ser aplicado em outros campos
da vida cotidiana: “Deves vestir-te de
acordo com o tom da tua condição,
do teu ambiente, da tua família, do
teu trabalho, ... como os teus colegas,
mas por Deus”[9]. Fazia, finalmente,
frequentes sugestões que cada um
podia aplicar às suas próprias
circunstâncias: não criar
necessidades, cuidar do que se tem,
prescindir de algo durante uma
temporada, ceder o melhor aos
outros, aceitar com alegria as
incomodidades, não se queixar se
falta algo... e tantas outras coisas
pequenas que podemos descobrir na
oração.

Amor ao mundo e solidariedade



São Josemaria experimentou a
pobreza material em vários
momentos de sua vida[10]. Procurou,
além disso, conservar certos
costumes pessoais para garantir o
seu espírito de pobreza, embora não
quisesse que todos os fiéis da Obra os
vivessem. Além disso, tinha
consciência de que Deus o chamava a
transmitir um espírito de santidade
no mundo, não fora dele. Em virtude
disso, mesmo quando outras pessoas
eram chamadas a gestos radicais de
abandono das coisas materiais como
testemunho da suprema riqueza de
Deus, estava convencido de que o
que era específico dos cristãos
comuns era converter-se em
“testemunho explicito de amor ao
mundo” e de “solidariedade com os
homens”[11].

No verão de 1974, teve um encontro
com vários casais em Lima. Aquela
reunião foi uma surpresa, pois o
fundador do Opus Dei tinha estado



indisposto nos dias anteriores.
“Padre, eu quero que minha família
viva com certo conforto”, começou
dizendo um dos assistentes, como
preâmbulo para perguntar-lhe como
viver a pobreza nesse contexto.
“Uma coisa é viver com certo
conforto, e outra é ostentar luxo”,
respondeu São Josemaria. “Dessa
última coisa, eu não gostaria; da
primeira, sim. E mais! Tens o dever
de procurar para os teus esse certo
conforto (...). Comporta-te como um
bom marido, como um bom pai e sê
generoso com tua mulher e com teus
filhos. E depois, não ostentes os seus
bens, mortifica-te um pouco e ajuda
os outros”[12]. Aqui se esboça o que
pode ser um itinerário de pobreza no
meio do mundo, amando os bens que
Deus nos deu: ser generosos sem
luxo, evitar pessoalmente a
comodidade para exercitar-nos nesta
virtude, ajudar os que necessitam.



Certa vez, São Josemaria dava como
exemplo o caso de uma mulher de
idade avançada que ele conhecia,
que vivia a virtude da pobreza em
uma vida sem problemas
econômicos: “a pessoa de que agora
falo residia num solar, mas não
gastava consigo própria nem quatro
tostões por dia. Em contrapartida,
retribuía muito bem ao seu serviço, e
o resto, destinava-o a ajudar os
mendigos, passando ela mesma por
privações de todo o gênero. Não
faltava a essa mulher muitos desses
bens que tantos ambicionam, mas ela
era pessoalmente pobre, muito
mortificada, desprendida por
completo de tudo”[13].

A virtude da pobreza vivida nas
cidades implica a preocupação
efetiva por quem passa problemas
econômicos. “A oração a Deus e a
solidariedade com os pobres e com
os que sofrem são inseparáveis”,
indica o Papa Francisco. “Para



celebrar um culto que seja agradável
ao Senhor, é necessário reconhecer
que toda pessoa, inclusive a mais
indigente e desprezada, tem
impressa em si a imagem de Deus
(...). O encontro com uma pessoa em
condição de pobreza sempre nos
provoca e interroga. Como podemos
ajudar a eliminar ou pelo menos
aliviar sua marginalização e
sofrimento, como podemos ajudá-la
em sua pobreza espiritual?”[14]. Estas
perguntas interpelam de modo
especial os cristãos que querem levar
Cristo aos ambientes profissionais,
onde tanto se pode fazer para ajudar
os outros. São Josemaria insistia, por
isso, que “temos obrigação de
procurar que cada dia haja menos
pobres no mundo (...). Meus filhos, a
riqueza é dada pelo trabalho, pela
especialização, pela promoção
profissional e a Obra está
fundamentada no trabalho”[15].



“Tende em muito pouco o que haveis
dado, pois tanto haveis de
receber”[16], diz santa Teresa de Jesus.
A virtude da pobreza permite-nos ser
felizes em qualquer circunstância;
quando nos falta o necessário
também. Ser pobre de espírito
significa que não pomos a confiança
nos bens que podemos controlar, e
sim em Deus e, através dele, nos
outros. “Livres para amar: este é o
sentido de nosso espírito de pobreza,
austeridade e desprendimento”[17].
Entrar neste espaço de liberdade no
qual já só nos importa o único
necessário (c fr. Lc 10, 42), o que
verdadeiramente conta, é ficar com a
melhor parte que não nos será
tirada.

Andrés M. Cárdenas

[1] Francisco, Audiência, 19/03/2018.



[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
118.

[3] São João Paulo II, Discurso,
2/08/1980.

[4] São Josemaria, Entrevistas, n. 110.

[5] Ibid.

[6] Entrevistas, n. 110.

[7] Ibid., n. 111.

[8] Amigos de Deus, n. 118.

[9] Ibid. , n. 122.

[10] Como amostra, pode se mencionar
a falência do comércio de seu pai
quando era adolescente, os
duríssimos anos da guerra civil
espanhola e a penúria material
quando chegou a Roma.

[11] Entrevistas, n. 110.



[12] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 25/07/1974.

[13] Amigos de Deus, n. 123.

[14] Francisco, Mensagem, 15/11/2020.

[15] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 24/04/1967.

[16] Santa Teresa, Caminho de
perfeição, 33, 2.

[17] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

Andrés Cárdenas M.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-12-o-que-

realmente-conta/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-realmente-conta/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-realmente-conta/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-realmente-conta/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-12-o-que-realmente-conta/

	Muito humanos, muito divinos (12): O que realmente conta

