opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (11):
Quando o mundo nos
fala

A temperanca no desejo de
conhecer permite-nos atingir o
nucleo da realidade, e ser almas
contemplativas no meio do
mundo.

04/02/2022

Existem diversas maneiras de olhar
para a mesma coisa. Diante de um
grande banquete, composto por
todos os tipos de alimentos, cores,



decoracdes e texturas, o olhar
admirado de um fotografo néo tem
nada que ver com o olhar ansioso de
um glutdo. Ou, pensando em
situac¢Oes mais cotidianas, nosso
olhar, ao folhear os titulos de um
jornal, costuma ser bem diferente
daquele com que contemplamos um
por do sol. As diferencas entre estas
formas de olhar ndo procedem
somente das circunstancias do
momento ou das coisas que estdo
diante dos nossos olhos. O que as
distingue, na realidade, é algo mais
profundo, que tem a ver com a forma
de nos relacionarmos com o mundo.

Toda a pregacdo de Sdo Josemaria
nos anima a ser “almas
contemplativas, dentro das
preocupacdes da terra”'"). Para isso é
preciso aprender a olhar a realidade
de uma maneira nova: um olhar que
ndo receba apenas um aspecto — o
fragmento util — do que temos diante
de nos. Um olhar que ndo procure



simplesmente apropriar-se e possuir
0 que esta olhando. O olhar
contemplativo, de fato, ndo é egoista
nem possessivo: é transparente,
sereno, receptivo, generoso. E para
quem quer viver com Deus, a
aprendizagem neste modo de olhar
ndo é opcional. Somente ao
converter nosso olhar poderemos
descobrir o brilho divino em tudo o
que nos rodeia, e vislumbraremos a
verdade profunda das coisas e dos
acontecimentos, “pois nele vivemos,
nos movemos e existimos” (Atos
17,28).

E interessante que, ao mencionar
possiveis temas para abordar na
formacdo dos jovens, o fundador do
Opus Dei tenha escrito: “A
mortificacdo exterior —
principalmente a vista; mortificacdo
interior — especialmente a
curiosidade”™. Esses dois aspectos,
intimamente conectados a vida
contemplativa, fazem parte da



virtude da temperanca em relacao ao
desejo de saber, que é um dos mais
fortemente enraizados na nossa
natureza. Embora talvez na
linguagem comum a palavra
“temperanca” traga a nossa mente a
ideia de limitacdo, essa é uma visdo
bastante incompleta. A palavra latina
temperare, de onde vem o termo que
usamos, significa “misturar as coisas
em sua dose certa”. Assim, a pessoa
temperada em seu desejo de
conhecer é alguém que ndo se deixa
absorver pelo imediato, mas sempre
consegue ir além. Desenvolve uma
atitude aberta, atenta e silenciosa,
que predispde a chegar ao nucleo das
coisas. Entdo o mundo fala com ele.

O olhar curioso

Existe uma forma de olhar que, por
ainda ndo ter sido configurada pela
temperanca, se comporta como uma
borboleta que pula de flor em flor. E
a atitude de quem se detém em algo



durante o tempo minimo
indispensavel para satisfazer a sua
curiosidade e captar o que deseja.
Esse olhar ndo pretende absorver a
realidade ou captura-la com
profundidade, mas sim buscar o
prazer proporcionado pela
percepcdo sensivel ou um gosto
fugaz provocado pelo consumo de
novas informacdes sobre o mundo. E
0 que Sdo Jodo chama de
“concupiscéncia dos olhos” (1 Jo 2,16)
e Sado Tomas de Aquino, varios
séculos depois, chamaria de
curiositas. Para este santo, o oposto
da curiositas seria a studiositas, que
consiste em encontrar essa justa dose
— como parte, precisamente, da
temperancga — em nosso desejo de
conhecer. A studiositas nao procura
simplesmente estabelecer um limite,
mas sim remover os obstaculos que
nos impedem de conhecer em
profundidade, e ndo poupa o esforgo
e a fadiga que todo processo de
aprendizagem acarreta.



Ceder a curiositas pode parecer uma
atitude sem maior importancia, que
afetaria apenas a periferia de nossa
existéncia. Que mal pode me fazer o
simples fato de andar pelo mundo de
olhos bem abertos, espremendo tudo
0 que encontro? No entanto,
oucamos estas palavras de Jesus: “O
olho é a luz do corpo. Se teu olho é
sdo, todo o teu corpo sera
iluminado”. (Mt 6,22). Se o olho
ilumina todo o corpo, nosso olhar
tem um efeito em nosso coracao.
Porque a curiositas quase sem
percebermos, vai criando raizes cada
vez mais profundas em nosso ser. As
vezes percebemos facilmente essa
dispersdo no mundo das redes
sociais ou na internet: descobrimos
que estamos navegando de pagina
em pagina, sem saber o que estamos
procurando. E por tras desse olhar
acostumado a vagar, talvez apareca
uma inquietacgdo errante do espirito,
que se manifesta em rios de palavras



insensatas, confusdo ou falta de paz
interior.

Nesse sentido, o olhar que vai de flor
em flor “pode ser o sintoma de um
verdadeiro desenraizamento; pode
significar que a pessoa perdeu a
capacidade de habitar em si
mesma”™. Mais ou menos
conscientes do nosso vazio interior,
procuramos fugir para fora, para o
mundo da distracdo, e
paradoxalmente abandonamos o
unico lugar onde encontraremos
Aquele que pode saciar a nossa sede.
Santo Agostinho expressou esta
experiéncia assim: “Eis que
habitavas dentro de mim e eu te
procurava do lado de fora! Eu,
disforme, lancava-me sobre as belas
formas das tuas criaturas. Estavas
comigo, mas eu ndo estava contigo.
Retinham-me longe de ti as tuas
criaturas, que nao existiriam se em ti
néo existissem”™.



Tudo isso explica por que, para que 0
nosso olhar chegue ao nucleo da
realidade, é necessario desenvolver
um sereno processo de
discernimento, ao mesmo tempo em
que abrimos a porta do proprio
mundo interior: deter-se, pensar, ndo
cair na pressa. Por exemplo, antes de
clicar play em qualquer video ou
série interessante, € bom pensar se
verdadeiramente € isso 0 que
queremos fazer nesse momento.
Quem sabe prescindir do que faz mal
a sua alma, ou do que simplesmente
0 impede de crescer, “apercebe-se de
que o sacrificio é apenas aparente,
porque, ao viver assim (...) livra-se de
muitas escraviddes e no intimo do
seu coracdo consegue saborear todo
o amor de Deus”®,

“Distrair-te. - Precisas distrair-te...,
abrindo muito os olhos, para que
entrem bem as imagens das coisas”,
escreve Sdo Josemaria provocando o
leitor. E rapidamente replica: “Fecha-



os de todo! Tem vida interior, e veras,
com cor e relevo inesperados, as
maravilhas de um mundo melhor, de
um mundo novo: e terds intimidade
com Deus”®.

Naturalmente, o fundador do Opus
Dei ndo pretende que ndo olhemos
nem absorvamos uma realidade que
ele mesmo nos indica como lugar de
encontro com Deus. Pelo contrario,
diz que esse olhar externo, na
realidade, esta ligado ao nosso
mundo interior e, a0 mesmo tempo,
contribui para dar-lhe forma, para o
bem ou para o mal.

O olhar interesseiro

Um olhar que néo esta influenciado
pela temperanca também pode, sem
perceber, impregnar-se de um
interesse egoista, possessivo,
parecido ao de um animal que
procura sua presa. “Lembra-te de
que um olhar maldoso é coisa



funesta” (Eclo 31,13), avisa a Sagrada
Escritura.

Tal como o olhar que divaga de flor
em flor, este olhar predador ndo
costuma manifestar um fenémeno
superficial: com frequéncia, revela
um modo de relacionar-se com o
mundo que se encontra no mais
profundo da pessoa. E a atitude de
quem vé tudo pelo filtro do proprio
interesse e, como consequéncia, julga
o mundo em relacdo ao beneficio
imediato que lhe traz. £ como se o
coracdo tivesse ficado rigido,
observando tudo a partir de um
unico angulo; como se todos o0s
outros pontos de vista tivessem se
tornado opacos.

A falta de temperanca € destruidora,
porque torna o ser humano parcial e
insensivel para perceber com calma
a realidade e as pessoas com todas as
suas nuances. Isto, por um lado,
repercute em suas decisdes, pois ndo



ter um auténtico conhecimento do
ambiente é um obstaculo para
acertar. O guloso, por exemplo, fica
preso na busca dos prazeres do
paladar. Diante de um banquete, é
incapaz de perceber toda a
criatividade e beleza que é oferecida.
Escolhera a maior porcgdo, a que
proporciona experiéncias mais
fortes, mas é incapaz de desfrutar
verdadeiramente com isso, nem de
ter uma conversa enriquecedora com
0s outros.

Este olhar interesseiro influi também
nas relacdes com os outros. Quem
ndo conseguiu um olhar livre, tende
a considerar as pessoas do ponto de
vista do beneficio que lhe trazem, do
favor que pode pedir. A sua primeira
reacdo ndo é olhar o outro nos olhos
e imaginar como estd, o que
necessita, o que pode fazer por ele.
Também ndo percebera a
singularidade ou o encanto da sua
personalidade. Esta cegueira do



espirito, esta incapacidade de ver a
marca divina em quem nos rodeia,
ndo provém de uma confuséo
causada pelos sentidos, mas de um
olhar distorcido, adormecido pela
intemperanca. “Os nossos coracgoes
podem apegar-se a tesouros
verdadeiros ou falsos, podem
encontrar um repouso auténtico ou
entdo adormentar-se tornando-se
preguicosos e entorpecidos”, dizia o
Papa Francisco, em sua mensagem
para uma Jornada Mundial da
Juventude. “Quanta forca ha nesta
capacidade de amar e ser amados!
Né&o permitais que este valor
precioso seja falsificado, destruido
ou deturpado. Isto acontece quando,
nas nossas relagdes, comparece a
manipulacdo do proximo para os
nossos objetivos egoistas””.

Alguns frutos da temperanca

Quem adquire um olhar temperado
vé o mundo com olhos novos,



descobre maravilhas inesperadas. A
moderacdo liberta, purifica o
coracdo, facilita uma relacao serena
com as pessoas e com as coisas: faz
crescer em nos uma atitude de
interesse sincero, que ndo se deixa
levar pelas aparéncias, que ndo se
apressa a fazer juizos superficiais. O
primeiro efeito da temperanca,
assim, é a “tranquilidade de espirito”,
que brota da ordem no interior do
homem™. O olhar desprendido e
limpo repara nos verdadeiros
tesouros, onde pode encontrar um
auténtico repouso. Um modo de
crescer nesta sensibilidade é decidir-
se a olhar o mundo com pessoas que
percebem detalhes preciosos e
diversos na realidade, como acontece
com os artistas e os poetas. Quem
ndo se lembra de uma conversa com
uma pessoa que, com sua refletida
opinido sobre uma obra de arte, nos
revelou novas tonalidades do
mundo?



Outro fruto da temperanca € a
capacidade de concentrar forcas nos
projetos que nos propomos. Nao
olhar desnecessariamente o celular
ou ndo se perder na internet durante
o trabalho ou estudo podem parecer
coisas de pouco valor, que ndo
influem na trama da nossa vida. Mas,
na realidade, estas pequenas
renuncias podem ser decisivas para
nos concentrarmos e realizarmos,
com todas as poténcias, o que
queremos. Dizer “ndo” ao que
dispersa a mente em mil coisas é, ao
mesmo tempo, um “sim” ao que
realmente importa. Este esforco,
além disso, desenvolve a
interioridade e, com o tempo,
contribui a descartar o superficial
como uma perda de tempo e
liberdade. “A vida recupera entao os
matizes que a intemperanca
descolore. Ficamos em condicdes de
Nnos preocuparmos com 0s outros, de
compartilhar com todos as coisas



pessoais, de nos dedicarmos a tarefas
grandes”,

O olhar desprendido, sereno e
transparente, é que mais nos
capacita para descobrir a beleza de
tudo o que existe. Viver a
temperanca é poder aproveitar mais
—ndo menos, tanto as coisas
espirituais como as coisas sensiveis.
Uma relacdo livre com o mundo,
livre da busca ansiosa de prazer ou
de autoafirmacdo, leva-nos a
perceber a verdade das coisas e das
pessoas. Permite-nos descobrir a
beleza até em coisas mais delicadas e
discretas. “Alguém disse, ndo sem
razao, que somente o que tem um
coracdo limpo é capaz de rir de
verdade. Nao é menos certo que
somente pode perceber a beleza do
mundo aquele que o contempla com
um olhar limpo”"”. A pessoa
temperada aprofunda mais na
verdade das coisas: o mundo fala-lhe
de Deus. E por isso que quem



embarcar nesta aventura se
reconhecerd, com o tempo, naquela
exclamacdo de Sdo Josemaria: “Meu
Deus! Encontro graca e beleza em
tudo o que vejo”™".

"' S40 Josemaria, Instruccion para la
Obra de San Miguel, 8/12/1941, n. 70.

! S40 Josemaria, Instruccion para la
Obra de San Rafael, 9/01/1935, n.135.

Bl Cfr. ]. Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, Sdo
Paulo.

I S50 Agostinho, Confissoes, X, 27, 38.

! S40 Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

' S30 Josemaria, Caminho, n. 283.
" Francisco, Mensagem, 31-1-2015.

®1 Cfr. ]. Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, Sdo
Paulo.



¥ S&0 Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

17, Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, Sao
Paulo.

"' S40 Josemaria, Forja, n. 415.

Maria Schoerghuber (Traducéo:
Monica Diez)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-11-quando-o-
mundo-nos-fala/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/

	Muito humanos, muito divinos (11): Quando o mundo nos fala

