
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (11):
Quando o mundo nos
fala

A temperança no desejo de
conhecer permite-nos atingir o
núcleo da realidade, e ser almas
contemplativas no meio do
mundo.

04/02/2022

Existem diversas maneiras de olhar
para a mesma coisa. Diante de um
grande banquete, composto por
todos os tipos de alimentos, cores,



decorações e texturas, o olhar
admirado de um fotógrafo não tem
nada que ver com o olhar ansioso de
um glutão. Ou, pensando em
situações mais cotidianas, nosso
olhar, ao folhear os títulos de um
jornal, costuma ser bem diferente
daquele com que contemplamos um
pôr do sol. As diferenças entre estas
formas de olhar não procedem
somente das circunstâncias do
momento ou das coisas que estão
diante dos nossos olhos. O que as
distingue, na realidade, é algo mais
profundo, que tem a ver com a forma
de nos relacionarmos com o mundo.

Toda a pregação de São Josemaria
nos anima a ser “almas
contemplativas, dentro das
preocupações da terra”[1]. Para isso é
preciso aprender a olhar a realidade
de uma maneira nova: um olhar que
não receba apenas um aspecto – o
fragmento útil – do que temos diante
de nós. Um olhar que não procure



simplesmente apropriar-se e possuir
o que está olhando. O olhar
contemplativo, de fato, não é egoísta
nem possessivo: é transparente,
sereno, receptivo, generoso. E para
quem quer viver com Deus, a
aprendizagem neste modo de olhar
não é opcional. Somente ao
converter nosso olhar poderemos
descobrir o brilho divino em tudo o
que nos rodeia, e vislumbraremos a
verdade profunda das coisas e dos
acontecimentos, “pois nele vivemos,
nos movemos e existimos” (Atos
17,28).

É interessante que, ao mencionar
possíveis temas para abordar na
formação dos jovens, o fundador do
Opus Dei tenha escrito: “A
mortificação exterior –
principalmente a vista; mortificação
interior – especialmente a
curiosidade”[2]. Esses dois aspectos,
intimamente conectados à vida
contemplativa, fazem parte da



virtude da temperança em relação ao
desejo de saber, que é um dos mais
fortemente enraizados na nossa
natureza. Embora talvez na
linguagem comum a palavra
“temperança” traga à nossa mente a
ideia de limitação, essa é uma visão
bastante incompleta. A palavra latina
temperare, de onde vem o termo que
usamos, significa “misturar as coisas
em sua dose certa”. Assim, a pessoa
temperada em seu desejo de
conhecer é alguém que não se deixa
absorver pelo imediato, mas sempre
consegue ir além. Desenvolve uma
atitude aberta, atenta e silenciosa,
que predispõe a chegar ao núcleo das
coisas. Então o mundo fala com ele.

O olhar curioso

Existe uma forma de olhar que, por
ainda não ter sido configurada pela
temperança, se comporta como uma
borboleta que pula de flor em flor. É
a atitude de quem se detém em algo



durante o tempo mínimo
indispensável para satisfazer a sua
curiosidade e captar o que deseja.
Esse olhar não pretende absorver a
realidade ou capturá-la com
profundidade, mas sim buscar o
prazer proporcionado pela
percepção sensível ou um gosto
fugaz provocado pelo consumo de
novas informações sobre o mundo. É
o que São João chama de
“concupiscência dos olhos” (1 Jo 2,16)
e São Tomás de Aquino, vários
séculos depois, chamaria de 
curiositas. Para este santo, o oposto
da curiositas seria a studiositas, que
consiste em encontrar essa justa dose
– como parte, precisamente, da
temperança – em nosso desejo de
conhecer. A studiositas não procura
simplesmente estabelecer um limite,
mas sim remover os obstáculos que
nos impedem de conhecer em
profundidade, e não poupa o esforço
e a fadiga que todo processo de
aprendizagem acarreta.



Ceder à curiositas pode parecer uma
atitude sem maior importância, que
afetaria apenas a periferia de nossa
existência. Que mal pode me fazer o
simples fato de andar pelo mundo de
olhos bem abertos, espremendo tudo
o que encontro? No entanto,
ouçamos estas palavras de Jesus: “O
olho é a luz do corpo. Se teu olho é
são, todo o teu corpo será
iluminado”. (Mt 6,22). Se o olho
ilumina todo o corpo, nosso olhar
tem um efeito em nosso coração.
Porque a curiositas quase sem
percebermos, vai criando raízes cada
vez mais profundas em nosso ser. Às
vezes percebemos facilmente essa
dispersão no mundo das redes
sociais ou na internet: descobrimos
que estamos navegando de página
em página, sem saber o que estamos
procurando. E por trás desse olhar
acostumado a vagar, talvez apareça
uma inquietação errante do espírito,
que se manifesta em rios de palavras



insensatas, confusão ou falta de paz
interior.

Nesse sentido, o olhar que vai de flor
em flor “pode ser o sintoma de um
verdadeiro desenraizamento; pode
significar que a pessoa perdeu a
capacidade de habitar em si
mesma”[3]. Mais ou menos
conscientes do nosso vazio interior,
procuramos fugir para fora, para o
mundo da distração, e
paradoxalmente abandonamos o
único lugar onde encontraremos
Aquele que pode saciar a nossa sede.
Santo Agostinho expressou esta
experiência assim: “Eis que
habitavas dentro de mim e eu te
procurava do lado de fora! Eu,
disforme, lançava-me sobre as belas
formas das tuas criaturas. Estavas
comigo, mas eu não estava contigo.
Retinham-me longe de ti as tuas
criaturas, que não existiriam se em ti
não existissem”[4].



Tudo isso explica por que, para que o
nosso olhar chegue ao núcleo da
realidade, é necessário desenvolver
um sereno processo de
discernimento, ao mesmo tempo em
que abrimos a porta do próprio
mundo interior: deter-se, pensar, não
cair na pressa. Por exemplo, antes de
clicar play em qualquer vídeo ou
série interessante, é bom pensar se
verdadeiramente é isso o que
queremos fazer nesse momento.
Quem sabe prescindir do que faz mal
à sua alma, ou do que simplesmente
o impede de crescer, “apercebe-se de
que o sacrifício é apenas aparente,
porque, ao viver assim (...) livra-se de
muitas escravidões e no íntimo do
seu coração consegue saborear todo
o amor de Deus”[5].

“Distrair-te. - Precisas distrair-te...,
abrindo muito os olhos, para que
entrem bem as imagens das coisas”,
escreve São Josemaria provocando o
leitor. E rapidamente replica: “Fecha-



os de todo! Tem vida interior, e verás,
com cor e relevo inesperados, as
maravilhas de um mundo melhor, de
um mundo novo: e terás intimidade
com Deus”[6].

Naturalmente, o fundador do Opus
Dei não pretende que não olhemos
nem absorvamos uma realidade que
ele mesmo nos indica como lugar de
encontro com Deus. Pelo contrário,
diz que esse olhar externo, na
realidade, está ligado ao nosso
mundo interior e, ao mesmo tempo,
contribui para dar-lhe forma, para o
bem ou para o mal.

O olhar interesseiro

Um olhar que não está influenciado
pela temperança também pode, sem
perceber, impregnar-se de um
interesse egoísta, possessivo,
parecido ao de um animal que
procura sua presa. “Lembra-te de
que um olhar maldoso é coisa



funesta” (Eclo 31,13), avisa a Sagrada
Escritura.

Tal como o olhar que divaga de flor
em flor, este olhar predador não
costuma manifestar um fenômeno
superficial: com frequência, revela
um modo de relacionar-se com o
mundo que se encontra no mais
profundo da pessoa. É a atitude de
quem vê tudo pelo filtro do próprio
interesse e, como consequência, julga
o mundo em relação ao benefício
imediato que lhe traz. É como se o
coração tivesse ficado rígido,
observando tudo a partir de um
único ângulo; como se todos os
outros pontos de vista tivessem se
tornado opacos.

A falta de temperança é destruidora,
porque torna o ser humano parcial e
insensível para perceber com calma
a realidade e as pessoas com todas as
suas nuances. Isto, por um lado,
repercute em suas decisões, pois não



ter um autêntico conhecimento do
ambiente é um obstáculo para
acertar. O guloso, por exemplo, fica
preso na busca dos prazeres do
paladar. Diante de um banquete, é
incapaz de perceber toda a
criatividade e beleza que é oferecida.
Escolherá a maior porção, a que
proporciona experiências mais
fortes, mas é incapaz de desfrutar
verdadeiramente com isso, nem de
ter uma conversa enriquecedora com
os outros.

Este olhar interesseiro influi também
nas relações com os outros. Quem
não conseguiu um olhar livre, tende
a considerar as pessoas do ponto de
vista do benefício que lhe trazem, do
favor que pode pedir. A sua primeira
reação não é olhar o outro nos olhos
e imaginar como está, o que
necessita, o que pode fazer por ele.
Também não perceberá a
singularidade ou o encanto da sua
personalidade. Esta cegueira do



espírito, esta incapacidade de ver a
marca divina em quem nos rodeia,
não provém de uma confusão
causada pelos sentidos, mas de um
olhar distorcido, adormecido pela
intemperança. “Os nossos corações
podem apegar-se a tesouros
verdadeiros ou falsos, podem
encontrar um repouso autêntico ou
então adormentar-se tornando-se
preguiçosos e entorpecidos”, dizia o
Papa Francisco, em sua mensagem
para uma Jornada Mundial da
Juventude. “Quanta força há nesta
capacidade de amar e ser amados!
Não permitais que este valor
precioso seja falsificado, destruído
ou deturpado. Isto acontece quando,
nas nossas relações, comparece a
manipulação do próximo para os
nossos objetivos egoístas”[7].

Alguns frutos da temperança

Quem adquire um olhar temperado
vê o mundo com olhos novos,



descobre maravilhas inesperadas. A
moderação liberta, purifica o
coração, facilita uma relação serena
com as pessoas e com as coisas: faz
crescer em nós uma atitude de
interesse sincero, que não se deixa
levar pelas aparências, que não se
apressa a fazer juízos superficiais. O
primeiro efeito da temperança,
assim, é a “tranquilidade de espírito”,
que brota da ordem no interior do
homem[8]. O olhar desprendido e
limpo repara nos verdadeiros
tesouros, onde pode encontrar um
autêntico repouso. Um modo de
crescer nesta sensibilidade é decidir-
se a olhar o mundo com pessoas que
percebem detalhes preciosos e
diversos na realidade, como acontece
com os artistas e os poetas. Quem
não se lembra de uma conversa com
uma pessoa que, com sua refletida
opinião sobre uma obra de arte, nos
revelou novas tonalidades do
mundo?



Outro fruto da temperança é a
capacidade de concentrar forças nos
projetos que nos propomos. Não
olhar desnecessariamente o celular
ou não se perder na internet durante
o trabalho ou estudo podem parecer
coisas de pouco valor, que não
influem na trama da nossa vida. Mas,
na realidade, estas pequenas
renúncias podem ser decisivas para
nos concentrarmos e realizarmos,
com todas as potências, o que
queremos. Dizer “não” ao que
dispersa a mente em mil coisas é, ao
mesmo tempo, um “sim” ao que
realmente importa. Este esforço,
além disso, desenvolve a
interioridade e, com o tempo,
contribui a descartar o superficial
como uma perda de tempo e
liberdade. “A vida recupera então os
matizes que a intemperança
descolore. Ficamos em condições de
nos preocuparmos com os outros, de
compartilhar com todos as coisas



pessoais, de nos dedicarmos a tarefas
grandes”[9].

O olhar desprendido, sereno e
transparente, é que mais nos
capacita para descobrir a beleza de
tudo o que existe. Viver a
temperança é poder aproveitar mais
– não menos, tanto as coisas
espirituais como as coisas sensíveis.
Uma relação livre com o mundo,
livre da busca ansiosa de prazer ou
de autoafirmação, leva-nos a
perceber a verdade das coisas e das
pessoas. Permite-nos descobrir a
beleza até em coisas mais delicadas e
discretas. “Alguém disse, não sem
razão, que somente o que tem um
coração limpo é capaz de rir de
verdade. Não é menos certo que
somente pode perceber a beleza do
mundo aquele que o contempla com
um olhar limpo”[10]. A pessoa
temperada aprofunda mais na
verdade das coisas: o mundo fala-lhe
de Deus. É por isso que quem



embarcar nesta aventura se
reconhecerá, com o tempo, naquela
exclamação de São Josemaria: “Meu
Deus! Encontro graça e beleza em
tudo o que vejo”[11].

[1] São Josemaria, Instrucción para la
Obra de San Miguel, 8/12/1941, n. 70.

[2] São Josemaria, Instrucción para la
Obra de San Rafael, 9/01/1935, n.135.

[3] Cfr. J. Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, São
Paulo.

[4] São Agostinho, Confissões, X, 27, 38.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 283.

[7] Francisco, Mensagem, 31-I-2015.

[8] Cfr. J. Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, São
Paulo.



[9] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
84.

[10] J. Pieper, As virtudes
fundamentais, Cultor de Livros, São
Paulo.

[11] São Josemaria, Forja, n. 415.

Maria Schoerghuber (Tradução:
Mônica Diez)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-11-quando-o-

mundo-nos-fala/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-11-quando-o-mundo-nos-fala/

	Muito humanos, muito divinos (11): Quando o mundo nos fala

