opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (10):
Seguir-te-ei para
onde quer que fores

A virtude da fortaleza permite-
nos seguir Jesus sem depender
das condicOes mutaveis da
nossa vida e do ambiente em
que vivemos.

26/12/2021

Em casa de Simao, no umbral da
porta, Jesus acaba de curar muitos
doentes, além de ter expulsado
outros tantos deménios. E a hora de



passar para a outra margem do lago
quando se aproxima um escriba,
deslumbrado talvez por todos esses
prodigios e diz: “Mestre, seguir-te-ei
para onde quer que fores” (Mt 8, 19).
Que inteng¢des havia no fundo do
coracao daquele homem? Até que
ponto percebia o0 que representava
seguir o Mestre? Sabemos apenas o
que Jesus respondeu: “As raposas
tém suas tocas e as aves do céu, seus
ninhos, mas o Filho do Homem néao
tem onde repousar a cabeca” (Mt 8§,
20).

Embora a primeira vista estas
palavras possam parecer duras,
quase decepcionantes para qualquer
pessoa, tudo depende do que o
escriba estivesse procurando em
Cristo. Os apdstolos, certamente,
ouviram respostas semelhantes e,
mais do que uma adverténcia ou um
ndo, descobriram nela um convite.
Compreende-se assim, por exemplo,
que Pedro, Jodo e Tiago deixassem



“todas as coisas” quando Jesus 0s
chamou ao terminar a jornada de
trabalho (cfr Lc. 5, 11), ou que
Mateus fizesse a mesma coisa
quando o Senhor foi procura-lo onde
ele cobrava impostos (cfr. Lc 5, 18).
Os apostolos percebem que, embora
ndo ter “onde reclinar a cabeca”
possa implicar muito sacrificio, tudo
€ pouco comparado com uma vida
junto de Jesus.

O Senhor fala, pois, com energia,
porque ndo quer que este homem se
engane, pensando que esta
abracando um projeto fantasioso, no
qual tudo ird sempre de vento em
popa. Porque no caminho junto de
Jesus, as dificuldades - o cansaco, 0s
defeitos proprios ou alheios, as
incompreensdes, os mal-entendidos -
pesam, muitas vezes, mais do que
pensavamos. E é entdo que a virtude
da fortaleza, elevada pela graca
divina, revela-se decisiva: da-nos as
armas para que nossos desejos de



seguir a Jesus “para onde quer que
Ele for” seja maior do que qualquer
obstaculo.

Uma afetividade orientada sempre
para Deus

“A felicidade do Céu é para os que
sabem ser felizes na terra”pui,
costumava repetir Sdo Josemaria. Em
nosso dia a dia ha muitas coisas que
nos proporcionam alegria, mas,
surgem também contrariedades que
nos pdem a prova. Nesse sentido, a
nossa felicidade na terra tem
logicamente muito a ver com a
capacidade de aceitar esses
momentos complicados, os dias em
que quase nada sai como tinhamos
planejado. E ai que entra a fortaleza,
que transforma os obstaculos em
oportunidades para voltar a orientar
0s nossos desejos mais profundos,
repetidas vezes, rumo a direcado
correta: rumo a Deus. A fortaleza
modela a nossa afetividade para que



se deixe afetar mais por Deus do que
pelas circunstancias pessoais ou
externas que podem mudar.

Ha coisas desnecessarias para
sermos felizes que talvez, as vezes,
nos parecam imprescindiveis.
Podemos ver assim certas
comodidades que hoje sdo quase
moeda corrente, mas também outras
necessidades que podemos ter
inventado sem perceber. Além de
tomar consciéncia dessas
dependéncias, queremos ser
suficientemente livres para que as
circunstancias externas ndo tomem
decisdes por nos: que um momento
desagradavel ndo nos impeca o
Sorriso, que 0 cansaco ndo nos venca
tdo rapidamente ou que sejamos
capazes de renunciar a um gosto
pessoal em favor de outra pessoa. A
fortaleza nos torna menos
dependentes de tudo o que ndo for
amor de Deus, de modo que
estejamos contentes com pessoas de



varios tipos, em qualquer lugar, e
realizando qualquer tarefa.

Assim, quando as multiddes queriam
proclama-lo rei, entusiasmadas por
seus milagres, Jesus “ndo se deixou
enganar pelo triunfalismo: era livre.
Como no deserto, quando afasta as
tentagdes de Satanas porque era
livre, e sua liberdade era seguir a
vontade do Pai (...). Pensemos hoje
em nossa liberdade (...). Sou livre?
Ou, pelo contrario, sou escravo de
minhas paixdes, de minhas
ambicdes, das riquezas, da moda?”"*,
Sao Paulo transmite a sua
experiéncia: “Aprendi a contentar-me
com o que tenho. Sei viver na penuria,
e sei também viver na abundancia.
Estou acostumado a todas as
vicissitudes: a ter fatura ou a passar
fome, a ter abundancia e a padecer
necessidade. Tudo possa naquele que
me conforta” (F1 4, 11). Para ele nada
constitui obstaculo no caminho rumo



ao que ele verdadeiramente quer:
amar a Deus com todo coragao.

O bem maior é as vezes o menos
evidente

Basta olharmos o mundo com
realismo para reconhecer a
necessidade da fortaleza. Vemos que
as circunstancias, positivas ou
adversas, influem em nos.
Percebemos a necessidade de
superar certos periodos dificeis sem
nos abatermos nem perder a
serenidade. Sabemos, além disso, por
experiéncia propria, que as coisas
que valem requerem esforco e
paciéncia: desde levar adiante os
estudos ou vencer um defeito de
carater, até cultivar relacoes
profundas com outras pessoas ou
crescer em amizade com Deus.
Apesar de o bom senso mostrar-nos
isso claramente, ndo é raro, no
entanto, que em algum momento o
nosso raciocinio se distorca e



fiquemos com uma visdo estreita da
fortaleza: como se fosse apenas um
esforgo cansativo para andar a
contragosto.

Mas ndo, a fortaleza nao consiste
num exercicio sem gracga da vontade
para superar-se, para ndo se queixar,
para negar-se ou para resistir diante
do que ndo queremos ou ndo
entendemos. Vé-la assim acaba por
esgotar qualquer um. Ser fortes
consiste, antes, em robustecer as
proprias convicgdes, em renovar
sempre 0 amor que nos move, em
fazer brilhar com maior forca em
nos os bens mais auténticos.
Escolheremos entdo, cada vez com
mais facilidade, inclusive com gosto,
0 que, verdadeiramente queremos,
aquela “melhor parte” da qual Jesus
fala (cfr Lc 10, 42).

Vejamo-lo com um exemplo: quem
carece de fortaleza talvez nao seja
capaz de evitar um comentario



brusco ou de sorrir quando esta
cansado. Nesse tipo de situacoes, a
fadiga é motivo que pesa mais em
suas reacdes ou em suas decisdes e 0
faz perder de vista outros motivos
pelos quais talvez valeria a pena
esforcar-se. Quem exercitou-se na
fortaleza, pelo contrdario, ndo so6 pode
vencer o cansago, mas o faz porque
percebe o bem que isso lhe traz,
tanto a ele como aos outros, e
descobre nisso inclusive um caminho
para amar a Deus. SO assim, acgoes
como privar-se de um pequeno gosto,
levantar-se na hora, evitar uma
queixa ou fazer um favor que
espontaneamente ndo fariamos,
transformam-se num modo de
aprendermos a perceber um bem
maior mas talvez menos evidente,
pelo menos no principio.

Este processo, do qual poderiamos
ver apenas o desafio de vencer-se,
acaba de fato por tornar-nos mais
livres, jd que nossa alegria e nossa



paz dependerdo mais do que
verdadeiramente queremos e menos
de pequenas tiranias do momento,
quer externas, quer internas. A luta
para ganhar fortaleza é precisamente
explorar esses pontos cegos que nos
impedem de ver alguns aspectos do
bem, simplesmente porque implicam
esforco. Quem aprende a viver com
fortaleza perseverara no bem
quando as boas decisdes ndo forem
as mais atraentes. Ser forte é a
atitude propria de quem percebe o
valor real das coisas.

Agir com flexibilidade e realismo

Quando ouvimos Jesus dizer ao
escriba que “ndo tem onde reclinar a
cabeca”, poderiamos pensar também
que esta querendo po-lo a prova:
“seguir-me ndo é coisa facil, estas
certo de que queres fazé-lo?”
Encontramos outras passagens do
Evangelho, no entanto, nas quais o
Senhor se expressa de modo



semelhante e ndo o faz como uma
adverténcia e sim — nds o vimos com
a chamada de varios dos apostolos -
como um convite: “se alguém quer
Vir apos mim, renegue-se a si mesmo,
tome cada dia sua cruz e siga-me” (Lc
9, 23); “Entrai pela porta estreita,
porque larga é a porta e espacoso o
caminho que conduzem a

perdicdo” (Mt 7, 13). Ndo se trata em
nenhum caso de chamadas a um
sofrimento sem sentido, mas ao
desenvolvimento de uma liberdade
grande: a fazer crescer em nos,
pouco a pouco, uma disposicao de
coracdo capaz de amar até o extremo
como ele mesmo o fez.

“O que é preciso para conseguir a
felicidade ndo é uma vida comoda,
mas um corag¢do enamorado”z).0
caminho do cristao é exigente
porque requer um amor cada vez
mais profundo; e, como diz aquela
velha cancdo, “coragdo que nao
queira sofrer dores, passe a vida



inteira livre de amores”™. A vida de
Jesus mostra como devemos encarar
a adversidade ou a dor. A sua
fortaleza ndo é a de quem constroi
muros ao seu redor, nem a de quem
coloca uma armadura para evitar as
feridas, ou para que a realidade néo
o afete. Com paredes e armaduras, a
resisténcia nao se torna realmente
parte da nossa personalidade; pelo
contrario, tais recursos impedem o
contato, a relacdo com a realidade. A
sua rigidez impede-nos de nos
mexermos com desenvoltura.

A fortaleza de Jesus, pelo contrario,
entra em contato constantemente
com o que o rodeia. Jesus ndo aceita
a dor so porque ela é ardua, ou entdo
para mostrar-se ou para demonstrar-
nos algo. De fato, Ele simplesmente a
assume-a quando é necessario, sem
permitir que o desarmem. Vé nas
dificuldades um sentido que da razao
e profundidade ao que esta vivendo,
em vez de tornar tudo absurdo. E



isso é amar o mundo
apaixonadamente no seu sentido mais
pleno. Amar o mundo significa ter a
capacidade de poder relacionar-se
com ele em toda sua riqueza,
também com o valor oculto do
imperfeito, nas situacdes da vida, em
nds mesmos, nos outros. Se
procurarmos a fortaleza de Cristo
seremos pessoas mais sensiveis e
profundas, mais imersas na
realidade, mais capazes de encontrar
a Deus em tudo. Pessoas, numa
palavra, mais contemplativas.

Paciéncia para chegar até o fim

“N0s nos gloriamos na esperanga de
possuir um dia a gloria de Deus”,
escreve Sao Paulo. “Ndo so isso, mas
nos gloriamos até das tribulagoes.
Pois sabemos que a tribulagdo produz
a paciéncia, a paciéncia prova a
fidelidade e a fidelidade comprovada,
produz a esperanca. E a esperanca
ndo engana. Porque o amor de Deus



foi derramado em nossos coragoes
pelo Espirito Santo que nos foi

dado” (Rm 5, 2-5). Cada sacrificio
livremente assumido, cada
dificuldade acolhida sem rebeldia,
cada vencer-se por amor, reafirma
em naés a conviccdo de que a nossa
felicidade esta em Deus, mais do que
em qualquer outra realidade. A luta
cotidiana converte-se entdo, em uma
conquista progressiva do bem
verdadeiro, que nos concede algo da
gloria futura a qual aspiramos: a luta
converte-se em um caminho de
esperanga.

Procurar habitualmente, em nossas
decisdes, o bem auténtico e oculto,
proporciona-nos a coragem para nao
nos conformarmos com o imediato
ou com o efémero. E isso gera
paciéncia: comecamos a esperar cada
vez mais no amor que nao falha e
que da sentido a nossos esforcos. Por
isso, o forte ndo se desespera, ndo
perde a serenidade diante de um



fracasso ou quando os frutos do
trabalho custam a aparecer. A
paciéncia ndo é nem otimismo
simplorio nem resignacao: é a
atitude do homem livre, que ama néo
SO por temporadas, mas que luta
tendo sempre os olhos no fim que o
aguarda. A convicc¢do profunda de
ndo querer se conformar a ndo ser
com a felicidade do céu pode manter
0 necessario combate diario que
permite seguir a Jesus “para onde
quer que ele for”. E isso a fortaleza.
Um coracdo forte, que ndo perde de
vista o fim, pode “lutar, por Amor, até
o0 ultimo instante”s).

"' S&0 Josemaria, Forja, n. 1005.
I Francisco, Homilia, 13/04/2018.
B S&0 Josemaria, Sulco, n. 765.

“' Tuan de Encina, “A los drboles
altos”.



' S&0 Josemaria, “Tempo de
reparar”, n. 4, em “Em didlogo com o
Senhor”.

Magdalena Oyarzun

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-
para-onde-quer-que-fores/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/

	Muito humanos, muito divinos (10): Seguir-te-ei para onde quer que fores

