
opusdei.org

Muito humanos,
muito divinos (10):
Seguir-te-ei para
onde quer que fores

A virtude da fortaleza permite-
nos seguir Jesus sem depender
das condições mutáveis da
nossa vida e do ambiente em
que vivemos.

26/12/2021

Em casa de Simão, no umbral da
porta, Jesus acaba de curar muitos
doentes, além de ter expulsado
outros tantos demônios. É a hora de



passar para a outra margem do lago
quando se aproxima um escriba,
deslumbrado talvez por todos esses
prodígios e diz: “Mestre, seguir-te-ei
para onde quer que fores” (Mt 8, 19).
Que intenções havia no fundo do
coração daquele homem? Até que
ponto percebia o que representava
seguir o Mestre? Sabemos apenas o
que Jesus respondeu: “As raposas
têm suas tocas e as aves do céu, seus
ninhos, mas o Filho do Homem não
tem onde repousar a cabeça” (Mt 8,
20).

Embora à primeira vista estas
palavras possam parecer duras,
quase decepcionantes para qualquer
pessoa, tudo depende do que o
escriba estivesse procurando em
Cristo. Os apóstolos, certamente,
ouviram respostas semelhantes e,
mais do que uma advertência ou um
não, descobriram nela um convite.
Compreende-se assim, por exemplo,
que Pedro, João e Tiago deixassem



“todas as coisas” quando Jesus os
chamou ao terminar a jornada de
trabalho (cfr Lc. 5, 11), ou que
Mateus fizesse a mesma coisa
quando o Senhor foi procurá-lo onde
ele cobrava impostos (cfr. Lc 5, 18).
Os apóstolos percebem que, embora
não ter “onde reclinar a cabeça”
possa implicar muito sacrifício, tudo
é pouco comparado com uma vida
junto de Jesus.

O Senhor fala, pois, com energia,
porque não quer que este homem se
engane, pensando que está
abraçando um projeto fantasioso, no
qual tudo irá sempre de vento em
popa. Porque no caminho junto de
Jesus, as dificuldades – o cansaço, os
defeitos próprios ou alheios, as
incompreensões, os mal-entendidos –
pesam, muitas vezes, mais do que
pensávamos. E é então que a virtude
da fortaleza, elevada pela graça
divina, revela-se decisiva: dá-nos as
armas para que nossos desejos de



seguir a Jesus “para onde quer que
Ele for” seja maior do que qualquer
obstáculo.

Uma afetividade orientada sempre
para Deus

“A felicidade do Céu é para os que
sabem ser felizes na terra”[1],
costumava repetir São Josemaria. Em
nosso dia a dia há muitas coisas que
nos proporcionam alegria, mas,
surgem também contrariedades que
nos põem à prova. Nesse sentido, a
nossa felicidade na terra tem
logicamente muito a ver com a
capacidade de aceitar esses
momentos complicados, os dias em
que quase nada sai como tínhamos
planejado. É aí que entra a fortaleza,
que transforma os obstáculos em
oportunidades para voltar a orientar
os nossos desejos mais profundos,
repetidas vezes, rumo à direção
correta: rumo a Deus. A fortaleza
modela a nossa afetividade para que 



se deixe afetar mais por Deus do que
pelas circunstâncias pessoais ou
externas que podem mudar.

Há coisas desnecessárias para
sermos felizes que talvez, às vezes,
nos pareçam imprescindíveis.
Podemos ver assim certas
comodidades que hoje são quase
moeda corrente, mas também outras
necessidades que podemos ter
inventado sem perceber. Além de
tomar consciência dessas
dependências, queremos ser
suficientemente livres para que as
circunstâncias externas não tomem
decisões por nós: que um momento
desagradável não nos impeça o
sorriso, que o cansaço não nos vença
tão rapidamente ou que sejamos
capazes de renunciar a um gosto
pessoal em favor de outra pessoa. A
fortaleza nos torna menos
dependentes de tudo o que não for
amor de Deus, de modo que
estejamos contentes com pessoas de



vários tipos, em qualquer lugar, e
realizando qualquer tarefa.

Assim, quando as multidões queriam
proclamá-lo rei, entusiasmadas por
seus milagres, Jesus “não se deixou
enganar pelo triunfalismo: era livre.
Como no deserto, quando afasta as
tentações de Satanás porque era
livre, e sua liberdade era seguir a
vontade do Pai (...). Pensemos hoje
em nossa liberdade (...). Sou livre?
Ou, pelo contrário, sou escravo de
minhas paixões, de minhas
ambições, das riquezas, da moda?”[2].
São Paulo transmite a sua
experiência: “Aprendi a contentar-me
com o que tenho. Sei viver na penúria,
e sei também viver na abundância.
Estou acostumado a todas as
vicissitudes: a ter fatura ou a passar
fome, a ter abundância e a padecer
necessidade. Tudo possa naquele que
me conforta” (Fl 4, 11). Para ele nada
constitui obstáculo no caminho rumo



ao que ele verdadeiramente quer:
amar a Deus com todo coração.

O bem maior é às vezes o menos
evidente

Basta olharmos o mundo com
realismo para reconhecer a
necessidade da fortaleza. Vemos que
as circunstâncias, positivas ou
adversas, influem em nós.
Percebemos a necessidade de
superar certos períodos difíceis sem
nos abatermos nem perder a
serenidade. Sabemos, além disso, por
experiência própria, que as coisas
que valem requerem esforço e
paciência: desde levar adiante os
estudos ou vencer um defeito de
caráter, até cultivar relações
profundas com outras pessoas ou
crescer em amizade com Deus.
Apesar de o bom senso mostrar-nos
isso claramente, não é raro, no
entanto, que em algum momento o
nosso raciocínio se distorça e



fiquemos com uma visão estreita da
fortaleza: como se fosse apenas um
esforço cansativo para andar a
contragosto.

Mas não, a fortaleza não consiste
num exercício sem graça da vontade
para superar-se, para não se queixar,
para negar-se ou para resistir diante
do que não queremos ou não
entendemos. Vê-la assim acaba por
esgotar qualquer um. Ser fortes
consiste, antes, em robustecer as
próprias convicções, em renovar
sempre o amor que nos move, em
fazer brilhar com maior força em
nós os bens mais autênticos.
Escolheremos então, cada vez com
mais facilidade, inclusive com gosto,
o que, verdadeiramente queremos,
aquela “melhor parte” da qual Jesus
fala (cfr Lc 10, 42).

Vejamo-lo com um exemplo: quem
carece de fortaleza talvez não seja
capaz de evitar um comentário



brusco ou de sorrir quando está
cansado. Nesse tipo de situações, a
fadiga é motivo que pesa mais em
suas reações ou em suas decisões e o
faz perder de vista outros motivos
pelos quais talvez valeria a pena
esforçar-se. Quem exercitou-se na
fortaleza, pelo contrário, não só pode
vencer o cansaço, mas o faz porque
percebe o bem que isso lhe traz,
tanto a ele como aos outros, e
descobre nisso inclusive um caminho
para amar a Deus. Só assim, ações
como privar-se de um pequeno gosto,
levantar-se na hora, evitar uma
queixa ou fazer um favor que
espontaneamente não faríamos,
transformam-se num modo de
aprendermos a perceber um bem
maior mas talvez menos evidente,
pelo menos no princípio.

Este processo, do qual poderíamos
ver apenas o desafio de vencer-se,
acaba de fato por tornar-nos mais
livres, já que nossa alegria e nossa



paz dependerão mais do que
verdadeiramente queremos e menos
de pequenas tiranias do momento,
quer externas, quer internas. A luta
para ganhar fortaleza é precisamente
explorar esses pontos cegos que nos
impedem de ver alguns aspectos do
bem, simplesmente porque implicam
esforço. Quem aprende a viver com
fortaleza perseverará no bem
quando as boas decisões não forem
as mais atraentes. Ser forte é a
atitude própria de quem percebe o
valor real das coisas.

Agir com flexibilidade e realismo

Quando ouvimos Jesus dizer ao
escriba que “não tem onde reclinar a
cabeça”, poderíamos pensar também
que está querendo pô-lo à prova:
“seguir-me não é coisa fácil, estás
certo de que queres fazê-lo?”
Encontramos outras passagens do
Evangelho, no entanto, nas quais o
Senhor se expressa de modo



semelhante e não o faz como uma
advertência e sim – nós o vimos com
a chamada de vários dos apóstolos –
como um convite: “se alguém quer
vir após mim, renegue-se a si mesmo,
tome cada dia sua cruz e siga-me” (Lc
9, 23); “Entrai pela porta estreita,
porque larga é a porta e espaçoso o
caminho que conduzem à
perdição” (Mt 7, 13). Não se trata em
nenhum caso de chamadas a um
sofrimento sem sentido, mas ao
desenvolvimento de uma liberdade
grande: a fazer crescer em nós,
pouco a pouco, uma disposição de
coração capaz de amar até o extremo
como ele mesmo o fez.

“O que é preciso para conseguir a
felicidade não é uma vida cômoda,
mas um coração enamorado”[3].O
caminho do cristão é exigente
porque requer um amor cada vez
mais profundo; e, como diz aquela
velha canção, “coração que não
queira sofrer dores, passe a vida



inteira livre de amores”[4]. A vida de
Jesus mostra como devemos encarar
a adversidade ou a dor. A sua
fortaleza não é a de quem constrói
muros ao seu redor, nem a de quem
coloca uma armadura para evitar as
feridas, ou para que a realidade não
o afete. Com paredes e armaduras, a
resistência não se torna realmente
parte da nossa personalidade; pelo
contrário, tais recursos impedem o
contato, a relação com a realidade. A
sua rigidez impede-nos de nos
mexermos com desenvoltura.

A fortaleza de Jesus, pelo contrário,
entra em contato constantemente
com o que o rodeia. Jesus não aceita
a dor só porque ela é árdua, ou então
para mostrar-se ou para demonstrar-
nos algo. De fato, Ele simplesmente a
assume-a quando é necessário, sem
permitir que o desarmem. Vê nas
dificuldades um sentido que dá razão
e profundidade ao que está vivendo,
em vez de tornar tudo absurdo. E



isso é amar o mundo
apaixonadamente no seu sentido mais
pleno. Amar o mundo significa ter a
capacidade de poder relacionar-se
com ele em toda sua riqueza,
também com o valor oculto do
imperfeito, nas situações da vida, em
nós mesmos, nos outros. Se
procurarmos a fortaleza de Cristo
seremos pessoas mais sensíveis e
profundas, mais imersas na
realidade, mais capazes de encontrar
a Deus em tudo. Pessoas, numa
palavra, mais contemplativas.

Paciência para chegar até o fim

“Nós nos gloriamos na esperança de
possuir um dia a glória de Deus”,
escreve São Paulo. “Não só isso, mas
nos gloriamos até das tribulações.
Pois sabemos que a tribulação produz
a paciência, a paciência prova a
fidelidade e a fidelidade comprovada,
produz a esperança. E a esperança
não engana. Porque o amor de Deus



foi derramado em nossos corações
pelo Espírito Santo que nos foi
dado” (Rm 5, 2-5). Cada sacrifício
livremente assumido, cada
dificuldade acolhida sem rebeldia,
cada vencer-se por amor, reafirma
em nós a convicção de que a nossa
felicidade está em Deus, mais do que
em qualquer outra realidade. A luta
cotidiana converte-se então, em uma
conquista progressiva do bem
verdadeiro, que nos concede algo da
glória futura à qual aspiramos: a luta
converte-se em um caminho de
esperança.

Procurar habitualmente, em nossas
decisões, o bem autêntico e oculto,
proporciona-nos a coragem para não
nos conformarmos com o imediato
ou com o efêmero. E isso gera
paciência: começamos a esperar cada
vez mais no amor que não falha e
que dá sentido a nossos esforços. Por
isso, o forte não se desespera, não
perde a serenidade diante de um



fracasso ou quando os frutos do
trabalho custam a aparecer. A
paciência não é nem otimismo
simplório nem resignação: é a
atitude do homem livre, que ama não
só por temporadas, mas que luta
tendo sempre os olhos no fim que o
aguarda. A convicção profunda de
não querer se conformar a não ser
com a felicidade do céu pode manter
o necessário combate diário que
permite seguir a Jesus “para onde
quer que ele for”. É isso a fortaleza.
Um coração forte, que não perde de
vista o fim, pode “lutar, por Amor, até
o último instante”[5].

[1] São Josemaria, Forja, n. 1005.

[2] Francisco, Homilia, 13/04/2018.

[3] São Josemaria, Sulco, n. 765.

[4] Juan de Encina, “A los árboles
altos”.



[5] São Josemaria, “Tempo de
reparar”, n. 4, em “Em diálogo com o
Senhor”.

Magdalena Oyarzún

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-
para-onde-quer-que-fores/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-muito-divinos-10-seguir-te-ei-para-onde-quer-que-fores/

	Muito humanos, muito divinos (10): Seguir-te-ei para onde quer que fores

