
opusdei.org

Muito humanos e
muito divinos (15):
Simplicidade, para
ver claramente o
caminho

Saber-nos olhados por Deus e
viver no presente: duas atitudes
para cultivar a simplicidade na
nossa vida

29/12/2022

“Busquem o suficiente, mais nada. O
resto é peso, não alívio, é fardo e não
honra”[1]. É verdade: a vida cristã nos



leva a procurar a intimidade com
Deus e a nos desprendermos do que
não nos leva a Ele. Trata-se de uma
viagem interior em que nos
esforçamos a cada passo por
identificar e escolher “o suficiente”, a
única coisa necessária que não nos
será tirada (cfr. Lc 10,42).

A experiência nos mostra, no
entanto, que essa busca pode ser
complexa. Há épocas em que a vida
se converte numa espécie de
labirinto: momentos de confusão
interior e de caos exterior, dias em
que temos a cabeça cheia e o coração
vazio. Pode acontecer também que,
por nossa maneira de ser ou por
atravessarmos períodos difíceis,
tenhamos a tendência a complicar as
coisas, analisando mil vezes a
realidade. Nesses momentos,
qualquer decisão pode nos paralisar,
e talvez não consigamos sintonizar
com a vontade do Senhor.
Desejaríamos então que a vida fosse



mais simples e os nossos raciocínios
mais diretos. Desejamos possuir essa
simplicidade que é capaz de iluminar
a mente e deixar a alma mais leve.

Como discernir a vontade de Deus
em cada ocasião? Como aceitar com
serenidade os acontecimentos da
vida cotidiana? Como relacionar-nos
com quem nos rodeia sem julgar ou
distorcer suas intenções? Convém
refletir, em primeiro lugar, sobre as
raízes da nossa tendência à
complicação. A partir daí,
descobriremos duas disposições que
podem nos ajudar a desfazer os nós
de nossa alma: a humildade e o
abandono.

O Criador da vida e o “criador” do
medo

Todo artista deixa uma marca em
suas obras. Deus também deixou na
criação um dos traços mais
profundos da sua essência: a
unidade. Ele é Unidade na Trindade,



e a harmonia e a beleza do paraíso
mostram que não faltava nem
sobrava nada em sua criação. (cf Gn
2,1). O mundo e o ser humano
tinham surgido do Amor, porque
somente o Amor é capaz de criar, e o
Amor os mantinha unidos.

No entanto, diante do Deus da
afirmação, do sim, do “seja” (cf Gn
1,3), surge a voz do tentador. Como o
diabo não pode criar, ele se dedica,
de certa forma, a descriar e insinua
ao homem uma leitura distorcida da
realidade. Desde aquele primeiro
episódio com Adão e Eva, o diabo
joga com os nossos medos para que
nos angustiemos com o futuro ou
para que imaginemos intenções
rebuscadas nas palavras e ações dos
outros. Dessa forma, nos transforma,
pouco a pouco, em almas inseguras,
calculistas e preocupadas.

“É verdade que Deus vos proibiu
comer do fruto de toda árvore do



jardim?”, pergunta o diabo (Gn 3,1).
O inimigo concentra a nossa atenção
na árvore proibida para deixarmos
de apreciar o resto dos dons de Deus:
plantas, animais, outros seres
humanos, uma vida em estado de
graça... Começamos então a ver o
mundo com suspeita, com olhos
complicados. Satanás nos faz
acreditar que nos falta alguma coisa,
que Deus não é sincero, que esconde
as coisas de nós. O Eclesiastes explica
assim: “Somente descobri isto: Deus
fez o homem reto, mas é ele quem
procura os extravios” (Ecl 7,29).

E a complicação prepara para o
pecado. O homem não dialoga nem
passeia mais com Deus… e acaba por
se esconder dele (cf Gn 3,8), com
medo de ser visto nu, desarmado,
que, no final das contas é como a
criatura sempre se encontra diante
do seu Criador. Para o diabo não é
suficiente fazer-nos cair: volta logo
com outra sugestão, outra “não-



criação”, que nos afasta ainda mais
de Deus. Quando se perde a
confiança entre Criador e criatura,
quando queremos nos esconder do
seu olhar, entram no mundo a
ansiedade e a fadiga (cf Gn 3,16-17).
O homem e a mulher vivem então
com medo do futuro[2]; o seu coração
acaba ficando exausto e se converte,
dessa forma, em um terreno fértil
para a tristeza, essa grande aliada do
inimigo.

A complicação que o pecado traz
consigo fez que nos seja difícil
perceber onde está o bem e tomar
decisões que conduzem a Deus. O
livro dos Provérbios diz isso sem
rodeios: “O homem de coração falso
não encontra a felicidade” (Pr 17,20).
Mas sentimos falta da harmonia do
nosso passado junto a Deus, e é
precisamente essa espécie de
lembrança, essa nostalgia que ficou
na alma o que continua nos atraindo
ao Senhor. A liturgia da Sexta-Feira



Santa o expressa assim: “Deus todo-
poderoso e eterno, Tu criaste todos
os homens para que, desejando-Te
sempre, Te procurem, e, quando Te
encontrem, descansem em Ti”[3].

Humildade: saber-nos olhados por
Deus

Para ver-nos e para ver o mundo com
olhos simples, é necessário em
primeiro lugar encontrar o nosso
descanso no olhar de Deus. Saber
que Ele está nos contemplando dá
muita segurança: entendemos que
Deus nos ama em nossa verdade e
que o resto tem uma importância
muito relativa. À margem desse
olhar, por outro lado, sentimos a
necessidade de proteger a nossa
fragilidade e nos encerramos em nós
mesmos, ou ficamos paralisados pelo
medo. Quem se refugia nesse olhar
de amor desfruta da serenidade dos
simples, porque não depende de
circunstâncias que, no fim das



contas, fogem do seu controle.
“Somos da verdade – diz São João – e
tranquilizaremos a nossa consciência
diante de Deus” (1 Jo 3,19).

Podemos pensar em Simão Pedro,
que era um homem bom, mas com
um coração às vezes complicado. Em
seu amor ao Senhor misturam-se a
dúvida com a decisão, a obediência
com a rebeldia, a coragem com o
medo... Seu maior momento de
confusão aconteceu no pátio de
Ananias, durante a Paixão do Senhor
(cf Lc 22,65-72). Podemos imaginar
como, enquanto Jesus é interrogado,
a angústia do discípulo cresce a cada
minuto: quer ser fiel, mas não
compreende o que está acontecendo.
Os acontecimentos são muito difíceis
para ele. Gostaria de retornar a essas
caminhadas com o Mestre pelos
campos da Galileia, quando a sua voz
ressoava clara e os problemas se
resolviam com um gesto ou uma
palavra do Senhor. Naqueles dias,



era fácil crer nas promessas. O
futuro era esplêndido, nítido.

Agora não tem mais o Senhor para
tirá-lo da água e o medo se apodera
dele. Pedro cede à pressão e nega
conhecer o Mestre. O evangelho
conta que, pouco tempo depois, seus
olhares se cruzam: “Voltando-se o
Senhor, olhou para Pedro. Então,
Pedro se lembrou da palavra do Se‐
nhor: Hoje, antes que o galo cante, tu
me negarás três vezes. Saiu dali e
chorou amargamente” (Lc 22,61-62).
O olhar de Jesus desbloqueia a
confusão de Pedro. Quando o Senhor
olha para ele, Pedro consegue ver a si
mesmo em sua verdade,com o olhos
de Deus. “Olhai-me – pedia o futuro
Bento XVI numa Sexta-Feira Santa –
como olhastes para Pedro depois de
Vos ter negado. Fazei com que o
vosso olhar penetre nas nossas almas
e indique a direção à nossa vida”[4].



Ver-nos como somos, ver claramente
a nossa própria realidade, pode
fazer-nos chorar amargamente como
aconteceu com Pedro. Mas é a única
forma de termos uma base firme e
abandonar a ansiedade que nos
produz pretender ser quem não
somos. Precisamos olhar-nos com os
olhos de Deus e ser capazes de dizer
a nós mesmos: “sou como sou, e
desse jeito Deus me quis, para
alguma coisa grande”.

São Josemaria resumia em duas
palavras os vários temas da oração
de um cristão: “conhecê-Lo e
conhecer-te”[5]. De fato, os nossos
tempos de conversa com Deus são o
momento adequado para obter uma
visão serena dos problemas e de nós
mesmos, para que o emaranhado dos
nossos pensamentos possa se
desfazer com a graça de Deus.
Também nos irão ajudar as
orientações que possamos receber na
direção espiritual ou nos meios de



formação. Confiar em alguém que
nos conhece pode ser muito útil para
descomplicar a realidade e para tirar
importância dessa voz interior que
se empenha em confundir os nossos
pensamentos. De fato, São Josemaria
explicava que o objetivo da formação
cristã que se oferece no Opus Dei é a
simplicidade: “nossa ascética tem a
simplicidade do evangelho. Ficaria
complicada se fôssemos complicados,
se deixássemos o coração escuro”[6].
Por isso, às vezes, o primeiro passo
para crescer em simplicidade será
simplesmente acolher com boa
disposição um conselho e ver na
presença de Deus a melhor forma de
colocá-lo em prática.

Abandono: agora é o tempo do
amor

A dificuldade para se abandonar em
Deus pode ter muitas causas: um
certo complexo de inferioridade,
baixa autoestima, dificuldade para



conviver com os próprios erros... Por
outro lado, o ritmo de trabalho atual
tende a complicar a vida e, em
ocasiões, o caráter: ao poder fazer
mais coisas cada dia, as decisões que
temos que tomar aumentam. As
prioridades nem sempre se
apresentam com uma clareza bem
definida, a competitividade social
nos pressiona e introduz ambições
que acabam pesando na alma…
Desejaríamos viver uma vida
simples, mas a realidade é
complicada demais para que nos
permitamos isso.

Diante deste panorama, São
Josemaria nos convida a ocupar-nos
do presente, que é o kairós,o tempo
oportuno da nossa santidade. Afinal,
o agora é o único tempo em que
podemos receber a graça de Deus:
“Porta-te bem ‘agora’, sem te
lembrares do ‘ontem’, que já passou,
e sem te preocupares com o
‘amanhã’, que não sabes se chegará



para ti”[7]. De fato, o passado ou o
futuro podem acabar se convertendo
em pesos que nos impedem de
discernir claramente a vontade do
Senhor. Ele mesmo nos diz: “Não vos
preocupeis com o dia de amanhã,
pois o dia de amanhã terá suas
preocupações! Para cada dia, bastam
seus próprios problemas” (Mt 6,33).
Concentrar-nos em uma tarefa, sem
nos determos muito em considerar o
que os outros vão pensar ou nos
efeitos que terá em nossa vida, nos
ajudará a concentrar a nossa vontade
e a fazer melhor uso dos nossos
talentos. Sem dúvida, é necessário
ponderar os acontecimentos vividos
e planificar o futuro, mas isso não
deve impedir que, guiados pela mão
de Deus, nos concentremos em amar
aqui e agora, porque somente neste
instante podemos dar e receber o
amor.

Quando se apresenta aos apóstolos
pela primeira vez com seu corpo



glorioso, o Senhor ressuscitado
percebe a sua agitação: “Por que
estais perturbados, e por que essas
dúvidas nos vossos corações? Vede
minhas mãos e meus pés, sou eu
mesmo”(Lc 24,38). Os
acontecimentos que os discípulos
viveram nos dias anteriores entram
em colisão com o que veem; o
escândalo da Paixão ainda pesa
muito em seus corações; se quem eles
têm diante deles é verdadeiramente
Jesus, de repente o futuro se abre de
par em par... São tantas as emoções,
que o Senhor tem que trazê-los de
volta ao presente com uma pergunta
amigável: “Tendes aqui alguma coisa
para comer?” (Lc 24,41).

Jesus volta para uma cena tantas
vezes vivida, quando se sentavam
juntos para comer, e isso tira os seus
discípulos da confusão. De igual
modo, o empenho por servir os
outros no concreto e por desenvolver
esmeradamente e por amor as



ocupações da vida cotidiana
abandonando em Deus aqueles
problemas que escapam ao nosso
controle, será a maneira mais
habitual de evitar que nos
compliquemos e de tornar-nos, cada
vez mais, “simples como as
pombas” (Mt 10, 16).

* * *

Quando lemos os evangelhos,
podemos descobrir que estamos
longe da fé dos simples: a fé do povo
que, talvez sem muito conhecimento
da Lei de Deus, aceitou de bom grado
a mensagem de Jesus. Essa aceitação
simples da Palavra do Senhor pode
contrastar com a nossa dificuldade
para confiar n’Ele. Talvez a nossa fé
seja, às vezes, a fé dos complicados.

Contudo, Deus não deixa de nos
convidar em cada instante a
recuperar essa harmonia perdida,
essa simplicidade que é “como que o
sal da perfeição”[8]. Necessitamos ver



claramente o caminho da volta à
casa, ao paraíso. Pela via da
simplicidade, nos elevaremos acima
dos problemas com a leveza que o
amor dá: levados pela graça,
conseguiremos contemplar a
realidade com os olhos de Deus.

[1] Santo Agostinho, Sermão 85, 5.6.

[2] Cfr. Ecl 6,12, Mt 6,25-34.

[3] Missal Romano, Sexta-feira Santa,
Oração universal.

[4] Card. Joseph Ratzinger, Via Sacra,
2005, 1ª estação.

[5] São Josemaria, Caminho, n. 91.

[6] Cfr. Cuadernos 3, p. 149 (AGP,
biblioteca, P07).

[7] Caminho, n. 253.



[8] Caminho, n. 305.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-e-muito-divinos-15-

simplicidade-para-ver-claramente-o-
caminho/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-claramente-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-claramente-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-claramente-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-claramente-o-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-15-simplicidade-para-ver-claramente-o-caminho/

	Muito humanos e muito divinos (15): Simplicidade, para ver claramente o caminho

