opusdei.org

Muito humanos e
muito divinos (1):
Jesus, que devemos
fazer?

Neste primeiro artigo sobre as
virtudes humanas,
consideramos como todos o0s
nossos desejos podem
encontrar harmonia em Deus.
Descobrir isso leva um tempo,
mas € libertador.

12/04/2021

Pode parecer estranho que Santo
Agostinho, ao longo das suas



memorias, em determinado
momento, comece a descrever a
influéncia do “peso” nas coisas fisicas
que tem ao seu redor. Com o0 seu
conhecimento do século IV, aquele
que viria a ser bispo de Hipona
observa que ha algo que faz com que
o fogo sempre va para cima,
enquanto a pedra sempre vem para
baixo. Mais tarde nota que o dleo
sempre fica acima da 4gua quando
sdo misturados ou que, de alguma
forma, tudo o que estd desordenado
procura a ordem e ai fica. Santo
Agostinho intui que, em todos esses
movimentos, as coisas sdo guiadas
pelo seu “peso”. E é entdo que, com
linguagem poética, confessa: “O meu
peso € o meu amor, ele leva-me para
onde eu for levado”[1]. E uma
experiéncia universal: o que
desejamos, o que buscamos, o que
queremos é 0 que nos move.
Buscamos sempre a satisfacdo de um
desejo que aspira a ser duradouro.
Esse “peso” leva-nos a felicidade,



mais ou menos plena, por isso ndo
queremos ser enganados por um
simples e fugaz passar bem. Como
descobrir aquele amor pelo qual
Santo Agostinho se sentiu atraido?

O processo de toda a historia

“Que hei de fazer para alcancar a
vida eterna?”, perguntou um jovem a
Jesus (cf. Lc 18,18). E uma passagem
da Escritura diante da qual
guardamos um siléncio expectante,
porque levanta uma questao que
envolve a todos nos. O que
respondera aquele que é Deus e
Homem? No entanto, pouco antes da
sua pergunta, o jovem tinha usado
uma frase em que o Senhor detectou
algo estranho: dirigiu-se a Jesus
chamando-O “bom mestre”. A
resposta pode parecer um pouco
contundente: “Ninguém é bom senao
Deus” (Lc 18,19). O Senhor tinha
percebido, ndo sabemos como, que
certamente o jovem procurava algo



mais em sua vida, mas que realmente
pensou que lhe seria dado por um
bem criado, algo que poderia
controlar, algo a que poderia
segurar-se aqui na terra.

Portanto, embora na pergunta
seguinte, Jesus se certifique de que o
jovem esta se esfor¢ando para
cumprir a lei de Deus, quer ir mais
longe, quer que o jovemn rompa
definitivamente com a secreta
complacéncia que ha neste
cumprimento e com os idolos da
prosperidade humana: “Uma coisa
ainda te falta: vende tudo o que tens,
da aos pobres, e teras um tesouro no
céu. Depois vem e segue-me” (Lc
18,22). Nesta cena observamos o
chamado do Senhor, a seguir
intuimos a batalha interior do jovem,
até concluir com a sua triste retirada.
Jesus pode ter sonhado com um
grande discipulo, mas o jovem voltou
ao conforto da sua casa, a sua
riqueza e aos seus conhecidos.



Essa grande felicidade almejada pelo
jovem ndo estd imediatamente ao
nosso alcance. Nao podemos
administra-la ou domina-la. So
podemos recebé-la abandonando-nos
em Deus. Diz Sdo Jodo Paulo II que
“se sO Deus é o Bem, nenhum esforgo
humano, nem sequer a observancia
mais rigorosa dos mandamentos,
consegue ‘cumprir’ a Lei, isto é,
reconhecer o Senhor como Deus e
prestar-Lhe a adoracdo que so a Ele é
devida (cf. Mt 4, 10). O ‘cumprimento’
pode vir apenas de um dom de
Deus”[2]. Por isso, talvez, acima de
tudo, seja necessdaria paciéncia, saber
esperar ativamente.

O amor cristdo ndo é um clardo
momentaneo — embora também
possa existir — mas uma historia de
amor, e todas as historias tém o seu
processo. “Normalmente, a graca
segue as suas horas, e ndo gosta de
violéncias...”[3]. Talvez o jovem
procure a satisfacdo imediata do seu



desejo, fica impaciente, ndo percebe
que o amor de Deus, como o0 grao
semeado, precisa de tempo para
crescer junto a Cristo. No entanto,
vemos no Evangelho como Jesus
preparou 0s Seus aos poucos, sem
pressa, mas também sem pausas. Do
carcere, Sao Joao Batista, talvez um
pouco impaciente, mandou
perguntar a Cristo através dos seus
discipulos: “Es tu aquele que hé de
vir ou devemos esperar outro?” (Lc
7,20). Pode parecer-nos, as vezes, que
Jesus ndo tem suficiente pressa, e
ficamos impacientes por ser bons da
noite para o dia.

Para formar um desejo firme

Sabemos que os discipulos — como
todo o mundo - precisavam de tempo
porque, como o jovem rico, primeiro
tinham que purificar as vas
imaginacdes que tinham forjado: a
tentacdo do sucesso, do prestigio, da
gloria humana, da vida confortavel.



Precisavam compreender coisas
importantes como a determinacao de
“orar sempre, sem nunca

desistir” (Lc 18,1) ou aprender a
perdoar “setenta vezes sete” (Mt
18,22). Mas, quando o Senhor viu que
0s apostolos ja tinham uma
preparacdo minima, depois de ter
rezado a noite toda, mandou-os um a
um (cf. Mt 10,1-5; Lc 6,12). Isso nao
significa que o caminho formativo
dos discipulos ja tivesse terminado,
longe disso. Sdo Josemaria repetiu
muitas vezes que a formacado de um
apostolo nunca termina. Era
evidente que, em muitos, o chamado
de Deus ndo tinha penetrado
profundamente: houve os que
perderam o interesse pela Sua
doutrina, “o abandonaram e nao
mais andavam com ele” (Jo 6,66), ou
0s que abandonaram Jesus mesmo
durante a Sua prova final. Em suma,
nuns e noutros, os desejos ainda nao
eram firmes, estaveis, disciplinados.



Pouco a pouco, com paciéncia divina,
Deus aproxima-se do nosso coragao,
chama-nos e envia-nos a comunicar
o Evangelho a todos os homens. Faz
isso através de momentos de
meditacdo pessoal, de adoracao
eucaristica, de oracdes vocais em que
usamos as palavras que a Igreja nos
propoe e também através da
contemplacdo continua ao longo do
dia. Descobrimos a intimidade com
Ele, saboreamos a Sua amizade, o
Seu olhar, a Sua firmeza, a Sua
compreensao... Deus também nos
prepara através das contradicdes, um
processo consciente e ndo
automatico com o qual vamos, pouco
a pouco, quebrando os nossos idolos,
pequenos e grandes, internos e
externos, para abrir mais espaco
para Jesus na nossa alma. Aproxima-
se do nosso coracdo, enfim, através
do trabalho continuo que preenche o
nosso dia: “Meu Pai trabalha sempre,
e eu também trabalho” (Jo 5,17). Ele,
que colocou nos nossos coragdes 0



desejo de bem - 0 “peso” que guiou
Santo Agostinho — serd quem
realizard esse desejo.

A harmonia dos bens

Ao longo da vida, muitas vezes
erramos em busca de bens efémeros
que ndo preenchem o coracdo, bens
aparentes que ndo nos levam a Deus,
fonte de todo o bem. Recordando a
preocupacdo do jovem rico sobre o
que se deve fazer para chegar ao céu,
Sao Jodo Paulo II destaca que “s6
Deus pode responder a questdo sobre
0 bem, porque ele é o Bem.
Interrogar-se sobre o bem, com efeito,
significa dirigir-se em tltima andalise a
Deus, plenitude da bondade. Jesus
mostra que a pergunta do jovem &,
na verdade, uma pergunta religiosa, e
que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é o
proprio Deus”[4].



Jesus, quando muitos o
abandonaram, perguntou aos doze se
eles também iam embora. Pedro
responde: “A quem iremos nas,
Senhor? (...). Tu é que és o Santo de
Deus” (Jo 6,68-69). Nesse chamado de
amor, descobriram o sentido ultimo
da sua vida: o Reino de Deus, a vida
eterna, o céu. Pedro descobriu o que
Santa Teresa de Avila diria mais
tarde: “S6 Deus basta”[5]. Encontrou
o tesouro escondido. E entdo que os
outros desejos encontram um lugar
harmonioso, medido e razoavel no
seu coracdo; € entdo que os bens aos
quais esses desejos se referem
formam um conjunto ordenado. Nao
é preciso fugir deles, mas ndo o
dominam. Quem encontra Deus
acima de todos os outros bens sente-
se agil, desapegado, livre para levar a
forca do Evangelho a todas as
criaturas. Precisamente, a
possibilidade de ndo o fazer “compde
o claro-escuro da liberdade humana.
O Senhor convida-nos, incita-nos —



porque nos ama profundamente! — a
escolher o bem”[6].

Sdo Josemaria animava-nos a amar o
mundo apaixonadamente, ndo
porque o mundo criado seja um
absoluto, mas porque € o primeiro
dom de Deus, a primeira fonte dos
desejos que nascem no coracao do
homem. No entanto, esses desejos
pedem ser ampliados pelo amor que
nos leva a dar sentido a todas as
nossas tarefas. Este grande desejo
divino da unidade a toda a nossa
existéncia, ndo elimina os desejos
humanos - de companhia, de futuro,
de projetos — mas os purifica e 0s
reune no apelo a intimidade com
Deus.

Santo Agostinho observava que as
virtudes morais, ao conduzirem-nos
a felicidade, se identificam
efetivamente com o amor de Deus.
Todos os nossos esfor¢os para
adquirir tranquilidade e gosto pelo



bem sdo sempre esforcos para amar.
Por isso, o bispo de Hipona definia
cada uma das virtudes a servico
desse amor: a temperanca € 0 amor
que permanece incorruptivel, a
fortaleza é o amor que tudo sustenta,
a justica € o amor que nao se desvia e
a prudéncia é o amor que discerne
como amar mais[7].

KoKk

Esse caminho para encontrar a
harmonia dos nossos desejos
consolida-se ao longo da vida, pois é
sempre uma historia. Muitas vezes
temos pressa, tomamos decisdes
precipitadas, buscamos a gratificacdo
imediata..., mas essa ndo ¢ uma boa
l6gica para seguir este caminho. Em
inglés, as vezes diz-se que alguém “se
apaixona”, falls in love, como algo
que acontece de repente. Mesmo que
as vezes esse fulgor exista, ndo sera
assim até o fim. Pode ser
surpreendente que Maria tenha



respondido tdo rapidamente ao anjo
quando lhe foi anunciado que seria a
made do Messias; como se de repente
tivesse descoberto todo o amor
divino. Mas, na realidade, Deus
trabalhou na alma da nossa Mae
desde a sua Imaculada Conceigdo e
ao longo de toda a sua vida, que foi,
desde o inicio, uma histéria de amor.

Paul O'Callaghan

[1] Santo Agostinho, Confissdes, livro
13, cap. 9

[2] Sdo Jodo Paulo II, enciclica
Veritatis Splendor, n. 11.

[3] Sdo Josemaria, Sulco, n. 668.

[4] Sao Jodo Paulo II, enciclica
Veritatis Splendor, n. 9



[5] Santa Teresa de Jesus, fragmento
de um autégrafo encontrado no seu
livro de oracdes.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n.
24

[7] Cf. Santo Agostinho, Sobre os
costumes da Igreja Catolica e dos
maniqueus, 1, 15, 25.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-e-muito-divinos-1/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/

	Muito humanos e muito divinos (1): Jesus, que devemos fazer?

