
opusdei.org

Muito humanos e
muito divinos (1):
Jesus, que devemos
fazer?

Neste primeiro artigo sobre as
virtudes humanas,
consideramos como todos os
nossos desejos podem
encontrar harmonia em Deus.
Descobrir isso leva um tempo,
mas é libertador.

12/04/2021

Pode parecer estranho que Santo
Agostinho, ao longo das suas



memórias, em determinado
momento, comece a descrever a
influência do “peso” nas coisas físicas
que tem ao seu redor. Com o seu
conhecimento do século IV, aquele
que viria a ser bispo de Hipona
observa que há algo que faz com que
o fogo sempre vá para cima,
enquanto a pedra sempre vem para
baixo. Mais tarde nota que o óleo
sempre fica acima da água quando
são misturados ou que, de alguma
forma, tudo o que está desordenado
procura a ordem e aí fica. Santo
Agostinho intui que, em todos esses
movimentos, as coisas são guiadas
pelo seu “peso”. E é então que, com
linguagem poética, confessa: “O meu
peso é o meu amor, ele leva-me para
onde eu for levado”[1]. É uma
experiência universal: o que
desejamos, o que buscamos, o que
queremos é o que nos move.
Buscamos sempre a satisfação de um
desejo que aspira a ser duradouro.
Esse “peso” leva-nos à felicidade,



mais ou menos plena, por isso não
queremos ser enganados por um
simples e fugaz passar bem. Como
descobrir aquele amor pelo qual
Santo Agostinho se sentiu atraído?

O processo de toda a história

“Que hei de fazer para alcançar a
vida eterna?”, perguntou um jovem a
Jesus (cf. Lc 18,18). É uma passagem
da Escritura diante da qual
guardamos um silêncio expectante,
porque levanta uma questão que
envolve a todos nós. O que
responderá aquele que é Deus e
Homem? No entanto, pouco antes da
sua pergunta, o jovem tinha usado
uma frase em que o Senhor detectou
algo estranho: dirigiu-se a Jesus
chamando-O “bom mestre”. A
resposta pode parecer um pouco
contundente: “Ninguém é bom senão
Deus” (Lc 18,19). O Senhor tinha
percebido, não sabemos como, que
certamente o jovem procurava algo



mais em sua vida, mas que realmente
pensou que lhe seria dado por um
bem criado, algo que poderia
controlar, algo a que poderia
segurar-se aqui na terra.

Portanto, embora na pergunta
seguinte, Jesus se certifique de que o
jovem está se esforçando para
cumprir a lei de Deus, quer ir mais
longe, quer que o jovem rompa
definitivamente com a secreta
complacência que há neste
cumprimento e com os ídolos da
prosperidade humana: “Uma coisa
ainda te falta: vende tudo o que tens,
dá aos pobres, e terás um tesouro no
céu. Depois vem e segue-me” (Lc
18,22). Nesta cena observamos o
chamado do Senhor, a seguir
intuímos a batalha interior do jovem,
até concluir com a sua triste retirada.
Jesus pode ter sonhado com um
grande discípulo, mas o jovem voltou
ao conforto da sua casa, à sua
riqueza e aos seus conhecidos.



Essa grande felicidade almejada pelo
jovem não está imediatamente ao
nosso alcance. Não podemos
administrá-la ou dominá-la. Só
podemos recebê-la abandonando-nos
em Deus. Diz São João Paulo II que
“se só Deus é o Bem, nenhum esforço
humano, nem sequer a observância
mais rigorosa dos mandamentos,
consegue ‘cumprir’ a Lei, isto é,
reconhecer o Senhor como Deus e
prestar-Lhe a adoração que só a Ele é
devida (cf. Mt 4, 10). O ‘cumprimento’
pode vir apenas de um dom de
Deus”[2]. Por isso, talvez, acima de
tudo, seja necessária paciência, saber
esperar ativamente.

O amor cristão não é um clarão
momentâneo – embora também
possa existir – mas uma história de
amor, e todas as histórias têm o seu
processo. “Normalmente, a graça
segue as suas horas, e não gosta de
violências...”[3]. Talvez o jovem
procure a satisfação imediata do seu



desejo, fica impaciente, não percebe
que o amor de Deus, como o grão
semeado, precisa de tempo para
crescer junto a Cristo. No entanto,
vemos no Evangelho como Jesus
preparou os Seus aos poucos, sem
pressa, mas também sem pausas. Do
cárcere, São João Batista, talvez um
pouco impaciente, mandou
perguntar a Cristo através dos seus
discípulos: “És tu aquele que há de
vir ou devemos esperar outro?” (Lc
7,20). Pode parecer-nos, às vezes, que
Jesus não tem suficiente pressa, e
ficamos impacientes por ser bons da
noite para o dia.

Para formar um desejo firme

Sabemos que os discípulos – como
todo o mundo – precisavam de tempo
porque, como o jovem rico, primeiro
tinham que purificar as vãs
imaginações que tinham forjado: a
tentação do sucesso, do prestígio, da
glória humana, da vida confortável.



Precisavam compreender coisas
importantes como a determinação de
“orar sempre, sem nunca
desistir” (Lc 18,1) ou aprender a
perdoar “setenta vezes sete” (Mt
18,22). Mas, quando o Senhor viu que
os apóstolos já tinham uma
preparação mínima, depois de ter
rezado a noite toda, mandou-os um a
um (cf. Mt 10,1-5; Lc 6,12). Isso não
significa que o caminho formativo
dos discípulos já tivesse terminado,
longe disso. São Josemaria repetiu
muitas vezes que a formação de um
apóstolo nunca termina. Era
evidente que, em muitos, o chamado
de Deus não tinha penetrado
profundamente: houve os que
perderam o interesse pela Sua
doutrina, “o abandonaram e não
mais andavam com ele” (Jo 6,66), ou
os que abandonaram Jesus mesmo
durante a Sua prova final. Em suma,
nuns e noutros, os desejos ainda não
eram firmes, estáveis, disciplinados.



Pouco a pouco, com paciência divina,
Deus aproxima-se do nosso coração,
chama-nos e envia-nos a comunicar
o Evangelho a todos os homens. Faz
isso através de momentos de
meditação pessoal, de adoração
eucarística, de orações vocais em que
usamos as palavras que a Igreja nos
propõe e também através da
contemplação contínua ao longo do
dia. Descobrimos a intimidade com
Ele, saboreamos a Sua amizade, o
Seu olhar, a Sua firmeza, a Sua
compreensão... Deus também nos
prepara através das contradições, um
processo consciente e não
automático com o qual vamos, pouco
a pouco, quebrando os nossos ídolos,
pequenos e grandes, internos e
externos, para abrir mais espaço
para Jesus na nossa alma. Aproxima-
se do nosso coração, enfim, através
do trabalho contínuo que preenche o
nosso dia: “Meu Pai trabalha sempre,
e eu também trabalho” (Jo 5,17). Ele,
que colocou nos nossos corações o



desejo de bem – o “peso” que guiou
Santo Agostinho – será quem
realizará esse desejo.

A harmonia dos bens

Ao longo da vida, muitas vezes
erramos em busca de bens efêmeros
que não preenchem o coração, bens
aparentes que não nos levam a Deus,
fonte de todo o bem. Recordando a
preocupação do jovem rico sobre o
que se deve fazer para chegar ao céu,
São João Paulo II destaca que “só
Deus pode responder à questão sobre
o bem, porque ele é o Bem. 
Interrogar-se sobre o bem, com efeito,
significa dirigir-se em última análise a
Deus, plenitude da bondade. Jesus
mostra que a pergunta do jovem é,
na verdade, uma pergunta religiosa, e
que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é o
próprio Deus”[4].



Jesus, quando muitos o
abandonaram, perguntou aos doze se
eles também iam embora. Pedro
responde: “A quem iremos nós,
Senhor? (…). Tu é que és o Santo de
Deus” (Jo 6,68-69). Nesse chamado de
amor, descobriram o sentido último
da sua vida: o Reino de Deus, a vida
eterna, o céu. Pedro descobriu o que
Santa Teresa de Ávila diria mais
tarde: “Só Deus basta”[5]. Encontrou
o tesouro escondido. É então que os
outros desejos encontram um lugar
harmonioso, medido e razoável no
seu coração; é então que os bens aos
quais esses desejos se referem
formam um conjunto ordenado. Não
é preciso fugir deles, mas não o
dominam. Quem encontra Deus
acima de todos os outros bens sente-
se ágil, desapegado, livre para levar a
força do Evangelho a todas as
criaturas. Precisamente, a
possibilidade de não o fazer “compõe
o claro-escuro da liberdade humana.
O Senhor convida-nos, incita-nos –



porque nos ama profundamente! – a
escolher o bem”[6].

São Josemaria animava-nos a amar o
mundo apaixonadamente, não
porque o mundo criado seja um
absoluto, mas porque é o primeiro
dom de Deus, a primeira fonte dos
desejos que nascem no coração do
homem. No entanto, esses desejos
pedem ser ampliados pelo amor que
nos leva a dar sentido a todas as
nossas tarefas. Este grande desejo
divino dá unidade a toda a nossa
existência, não elimina os desejos
humanos – de companhia, de futuro,
de projetos – mas os purifica e os
reúne no apelo à intimidade com
Deus.

Santo Agostinho observava que as
virtudes morais, ao conduzirem-nos
à felicidade, se identificam
efetivamente com o amor de Deus.
Todos os nossos esforços para
adquirir tranquilidade e gosto pelo



bem são sempre esforços para amar.
Por isso, o bispo de Hipona definia
cada uma das virtudes a serviço
desse amor: a temperança é o amor
que permanece incorruptível, a
fortaleza é o amor que tudo sustenta,
a justiça é o amor que não se desvia e
a prudência é o amor que discerne
como amar mais[7].

***

Esse caminho para encontrar a
harmonia dos nossos desejos
consolida-se ao longo da vida, pois é
sempre uma história. Muitas vezes
temos pressa, tomamos decisões
precipitadas, buscamos a gratificação
imediata..., mas essa não é uma boa
lógica para seguir este caminho. Em
inglês, às vezes diz-se que alguém “se
apaixona”, falls in love, como algo
que acontece de repente. Mesmo que
às vezes esse fulgor exista, não será
assim até o fim. Pode ser
surpreendente que Maria tenha



respondido tão rapidamente ao anjo
quando lhe foi anunciado que seria a
mãe do Messias; como se de repente
tivesse descoberto todo o amor
divino. Mas, na realidade, Deus
trabalhou na alma da nossa Mãe
desde a sua Imaculada Conceição e
ao longo de toda a sua vida, que foi,
desde o início, uma história de amor.

Paul O'Callaghan

[1] Santo Agostinho, Confissões, livro
13, cap. 9

[2] São João Paulo II, encíclica 
Veritatis Splendor, n. 11.

[3] São Josemaria, Sulco, n. 668.

[4] São João Paulo II, encíclica 
Veritatis Splendor, n. 9



[5] Santa Teresa de Jesus, fragmento
de um autógrafo encontrado no seu
livro de orações.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
24

[7] Cf. Santo Agostinho, Sobre os
costumes da Igreja Católica e dos
maniqueus, I, 15, 25.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/muito-
humanos-e-muito-divinos-1/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/muito-humanos-e-muito-divinos-1/

	Muito humanos e muito divinos (1): Jesus, que devemos fazer?

