
opusdei.org

Monte Tabor:
Basílica da
Transfiguração

No dia 6 de agosto a Igreja
celebra o Dia da Transfiguração
do Senhor. Oferecemos neste
artigo pontos de São Josemaria
para meditar sobre esta festa,
dados históricos, informações
sobre o Monte Tabor e a Basília
da Transfiguração.

05/08/2021

Monte Tabor: Basílica da
Transfiguração



Desde os tempos mais remotos,
caminhos e pistas de caravanas
sulcaram a planície fértil de
Esdrelon, na Galileia. Os viajantes
que desciam da Mesopotâmia e da
Síria, depois de contornar o mar de
Genesaré, atravessavam-na até ao
oeste, para chegar ao Mediterrâneo e
continuar rumo ao Egito. Os que
partiam do sul, de Hebron, seguindo
a estrada que passa por Belém,
Jerusalém e Samaria, cruzavam-na
em direção ao norte perto de Nazaré.
Testemunha das suas caminhadas,
solitário no meio da planície, erguia-
se o monte Tabor.

Se formasse parte de uma
cordilheira, com os seus 558 metros
acima do nível do mar, mal chamaria
a atenção. Mas devido ao seu
isolamento e forma cônica – que faz
lembrar a de um vulcão, embora seja
de origem calcária –, e por se elevar
mais de 300 metros acima do terreno
circundante, parece ter uma altura



imponente. Destaca-se a notável
vegetação das suas encostas, coberta
de carvalhos, aroeiras e plantas
silvestres, e na primavera, de lírios e
açucenas. Do seu cume, um amplo
planalto onde também abundam os
ciprestes, avista-se um panorama
muito belo. Estas características
converteram o Tabor em local de
culto dos povos cananeus, que
adoravam os ídolos nos lugares altos,
e também em fortificação militar,
como vigia sobre a região: houve de
ambos nesse lugar, onde as marcas
da presença humana remontam a
setenta mil anos.

Segundo os relatos do Antigo
Testamento, foi nas imediações do
Tabor que Débora reuniu
secretamente dez mil israelitas, sob o
comando de Barac, que puseram em
fuga o exército de Sisara[1]; ali os
madianitas e amalecitas mataram os
irmãos de Gedeão[2]; e, uma vez
conquistada a terra prometida, o



monte delimitou as fronteiras entre
as tribos de Zabulão, Issacar e
Neftali[3], que o consideravam
sagrado e ofereciam sacrifícios no
seu cume[4]. O profeta Oseias
combateu esse culto porque, no seu
tempo, sem dúvida que não só era
cismático, mas também idolátrico[5].
Finalmente, encontramos uma prova
da fama do Tabor no seu uso como
imagem literária: o salmista junta-o
ao Hermon para simbolizar nos dois
todos os montes da terra[6]; e
Jeremias compara-o com a
supremacia de Nabucodonosor sobre
os seus inimigos[7].

Embora no Novo Testamento não
apareça citado pelo seu nome, a
tradição rapidamente identificou o
Tabor como o lugar da
transfiguração do Senhor: Jesus
levou consigo Pedro, João e Tiago, e
subiu à montanha para orar.
Enquanto orava, seu rosto mudou
de aparência e sua roupa ficou



branca e brilhante. Dois homens
conversavam com ele: eram Moisés
e Elias. Apareceram revestidos de
glória e conversavam sobre a saída
deste mundo que Jesus iria
consumar em Jerusalém. Pedro e
os companheiros estavam com
muito sono. Quando acordaram,
viram a glória de Jesus e os dois
homens que estavam com ele. E
enquanto esses homens iam se
afastando, Pedro disse a Jesus:
“Mestre, é bom ficarmos aqui.
Vamos fazer três tendas: uma para
ti, outra para Moisés e outra para
Elias”. Nem sabia o que estava
dizendo[8].

A exploração arqueológica no Tabor
revelou a existência de um santuário
no séc. IV ou V – que alguns
testemunhos antigos atribuem a
Santa Helena—, construído sobre os
vestígios de um lugar de culto
cananeu. Mais tarde, as narrativas de
alguns peregrinos dos séc. VI e VII



referem três basílicas, em memória
das três tendas mencionadas por São
Pedro, e a presença de um grande
número de monges. De fato,
encontrou-se um pavimento em
mosaico dessa época, e consta que o
Concilio V de Constantinopla, em 553,
erigiu um bispado no Tabor. Durante
a dominação muçulmana, aquela
vida eremítica foi decaindo, e no ano
808, dezoito religiosos com o bispo
Teófanes encarregavam-se das
igrejas.

A partir do ano 1101, e enquanto
durou o reino latino de Jerusalém,
estabeleceu-se uma comunidade de
beneditinos no Tabor. Restauraram o
santuário e ergueram um grande
mosteiro, protegido por uma
muralha fortificada. Esta não foi
suficiente para resistir aos ataques
sarracenos, que conquistaram a
abadia e, entre 1211 e 1212, a
converteram num baluarte de
defesa. Embora se tivesse permitido



aos cristãos voltar a tomar posse do
lugar algum tempo depois, a basílica
foi novamente destruída em 1263
pelas tropas do sultão Bibars.

O monte ficou abandonado até à
chegada dos franciscanos, em 1631.
Desde então, conseguiram manter a
propriedade, não sem dificuldades;
estudaram e consolidaram as ruínas
existentes, mas tiveram de passar
três séculos até ser construída uma
nova basílica: a atual, terminada em
1924.

A Basílica atual

Hoje em dia, os peregrinos sobem o
Tabor por uma estrada sinuosa,
traçada no princípio do séc. XX para
facilitar o abastecimento de
materiais durante a construção do
santuário. A chegada ao cimo está
marcada pela porta do Vento – em
árabe, Bab el-Hawa, resto da
fortaleza muçulmana do séc. XIII,
cujos muros rodeavam toda a



planície do cume. No lado norte,
encontra-se a zona greco-ortodoxa; e
no lado sul, a católica, a cargo da
Custódia da Terra Santa.

Partindo da porta do Vento, uma
longa avenida flanqueada de
ciprestes conduz até à basílica da
Transfiguração e ao convento
franciscano. Diante da igreja, podem
ver-se as ruínas do mosteiro
beneditino do séc. XII, embora
também haja vestígios da fortaleza
sarracena. De fato, foi edificada
aproveitando as fundações da
basílica dos cruzados, os mesmos
sobre os quais se apoia o atual
santuário, de três naves, que ocupa o
plano do precedente.

A fachada, com o grande arco entre
as duas torres e os frontões
triangulares das coberturas,
transmite ao mesmo tempo as boas-
vindas e um convite para elevar a
alma. Ao atravessar as portas de



bronze, esta sensação aumenta: a
nave central, separada das laterais
por grandes arcos de volta inteira,
converte-se numa escada talhada na
rocha que desce até à cripta; e em
cima, destaca-se muito elevado, o
presbitério, que tem por detrás uma
abside em que está representada a
cena da Transfiguração sobre um
fundo totalmente dourado. A
evocação do mistério é destacada
através de uma luminosidade
especial, conseguida graças às
janelas abertas na fachada, às
paredes da nave central e à abside da
cripta.

O projeto da basílica respeitou,
incluindo-os, alguns vestígios das
igrejas anteriores: junto à porta, as
duas torres foram construídas em
cima de capelas com absides
medievais, hoje dedicadas à memória
de Moisés e de Elias; e na cripta,
embora a abóbada cruzada primitiva
fosse coberta por um mosaico, o altar



é o mesmo e também estão à vista
restos de alvenaria nas paredes.
Além disso, recentemente foi
escavada uma pequena gruta ao
norte do santuário, debaixo do lugar
identificado como refeitório do
mosteiro medieval: as paredes
continham inscrições em grego e
alguns monogramas com cruzes,
talvez vestígios do cemitério dos
monges bizantinos que habitaram na
montanha.

Jesus mostra a Sua glória

Na transfiguração, Jesus mostra a sua
glória divina, confirmando assim a
recente confissão de Pedro – tu és o
Cristo, o Filho de Deus vivo[9], e,
deste modo, também fortalece a fé
dos Apóstolos perante a proximidade
da Paixão[10], que já lhes tinha
começado a anunciar[11]. A presença
de Moisés e Elias é bastante
eloquente: eles “Moisés e Elias
haviam visto a glória de Deus sobre a



Montanha; a Lei e os profetas tinham
anunciado os sofrimentos do
Messias”[12]. Os evangelistas narram
também que, quando Pedro ainda
estava propondo que se fizessem três
tendas, uma nuvem de luz cobriu-
os e uma voz disse da nuvem: Este
é o meu filho amado, nele está meu
pleno agrado: escutai-o[13].

Glosando esta passagem, alguns
Padres da Igreja sublinham a
diferença entre os representantes do
Antigo Testamento, Moisés e Elias, e
Cristo: “eles são servos, Este é o meu
Filho (...). A eles quero-lhes bem, mas
Este é o meu Amado: portanto, ouvi-
O (...). Moisés e Elias falam de Cristo,
mas são servos como vós: Este é o
Senhor, ouvi-O”[14].

Para Bento XVI, o sentido mais
profundo da transfiguração “está
resumido nesta palavra. Os
discípulos devem descer outra vez



com Jesus e aprender sempre: é a Ele
que deveis escutar”[15].

Levados por São Josemaria, podemos
comprovar que esta exortação
destinada aos discípulos se aplica a
cada fiel cristão: Meditai uma a
uma as cenas da vida do Senhor,
os seus ensinamentos. Considerai
especialmente os conselhos e as
advertências com que Ele
preparava aquele punhado de
homens para serem seus
Apóstolos, seus mensageiros, de
um ao outro extremo da terra[16].
Para ouvir Cristo, para conhecer os
seus ensinamentos, o que disse e o
que fez, contamos com os
Evangelhos[17]. Ao transmitir a
pregação dos Apóstolos depois da
ascensão, comunicam-nos a verdade
sobre Jesus e tornam-no presente: 
Queres aprender de Cristo e tomar
exemplo da sua vida? - Abre o
Santo Evangelho e escuta o diálogo



de Deus com os homens...,
contigo[18].

Este diálogo implica primeiro uma
escuta atenta, meditada: Não basta
ter uma ideia geral do espírito de
Jesus, mas é preciso aprender d’Ele
pormenores e atitudes (...).
Quando amamos uma pessoa,
desejamos conhecer até os
menores detalhes da sua
existência, do seu caráter, para
assim nos identificarmos com ela.
É por isso que temos que meditar
na história de Cristo, desde o seu
nascimento num presépio até à sua
morte e sua ressurreição. Nos
meus primeiros anos de atividade
sacerdotal, costumava oferecer
exemplares do Evangelho ou livros
em que se narrasse a vida de Jesus.
Porque é preciso que a
conheçamos bem, que a tenhamos
toda inteira na cabeça e no
coração, de modo que, em
qualquer momento, sem



necessidade de livro algum,
fechando os olhos, possamos
contemplá-la como num filme, de
forma que, nas mais diversas
situações da nossa existência,
acudam à memória as palavras e
os atos do Senhor[19].

Mas o diálogo, depois da escuta,
exige uma resposta, porque não se
trata apenas de pensar em Jesus,
de imaginar as cenas que lemos.
Temos que intervir plenamente
nelas, ser protagonistas. Seguir
Cristo tão de perto quanto Santa
Maria, sua Mãe; quanto os
primeiros Doze, as santas
mulheres e aquelas multidões que
se comprimiam ao seu redor. Se
agirmos assim, se não criarmos
obstáculos, as palavras de Cristo
penetrarão até o fundo da alma e
transformar-nos-ão[20].

E com o seguimento de Cristo e a
identificação com Ele, sentiremos a



necessidade de unir a nossa vontade
ao seu desejo de salvar todas as
almas, e inflamar-se-ão os nossos
anseios apostólicos: Esses minutos
diários de leitura do Novo
Testamento que te aconselhei -
metendo-te e participando no
conteúdo de cada cena, como um
protagonista mais -, são para que
encarnes, para que “cumpras” o
Evangelho na tua vida... e para que o
“faças cumprir”[21].

Dom Álvaro no Tabor

No dia 17 de março de 1994, durante
a sua peregrinação à Terra Santa, o
Bem-aventurado Álvaro esteve na
Basílica da Transfiguração e celebrou
a Santa Missa na capela dedicada a
Moisés. Pouco tempo depois, D.
Javier Echevarría disse que,
considerando a altura do Monte
Tabor, o Bem-aventurado Álvaro
tinha feito uma pergunta a si mesmo:



“Por que nosso Senhor, em seus
desígnios, quis se transfigurar
naquele lugar distante de onde Ele
vivia, e que exigia um esforço físico,
uma longa caminhada, para chegar
lá? Comentou que provavelmente era
para que nos ficasse gravado que,
para chegar a Deus, tínhamos
também que colocar no esforço
humano, o esforço dos sentidos e das
potências”[22].

Ao ler o Evangelho, ao meditá-lo na
oração, ser-nos-á proveitoso pedir
luzes ao Espírito Santo, para que
venha em auxílio dos nossos desejos,
e poderemos repetir, com palavras
de São Josemaria: Senhor nosso,
aqui nos tens, dispostos a escutar
tudo o que queiras dizer-nos. Fala-
nos; estamos atentos à Tua voz.
Que as Tuas palavras, caindo na
nossa alma, abrasem a nossa
vontade, para que se lance
fervorosamente a obedecer-Te![23]



Link:

Página da Custódia da Terra Santa

[1] Cfr. Js 4, 4-24.

[2] Cfr. Js 8, 18-19.

[3] Cfr. Js 19, 10-34.

[4] Cfr. Dt 33, 19.

[5] Cfr. Os 5, 1.

[6] Cfr. Sal 89, 13.

[7] Cfr. Jr 46, 18.

[8] Lc 9, 28-33; Mt 17, 1-4; Mc 9, 2-5

[9] Mt 16, 16. Cfr. Mc 8, 29; e Lc 9, 20.

[10] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
nºs 555 e 568.

https://pt.custodia.org/


[11] Cfr. Mt 16, 21; Mc 8, 31; e Lc 9,
22.

[12] Catecismo da Igreja Católica nº.
555.

[13] Mt 17, 5. Cfr. Mc 9, 7; e Lc 9,
34-35.

[14] São Jerônimo, Comentário ao
Evangelho de São Marcos, 6.

[15] Joseph Ratzinger/Bento XVI,
Jesus de Nazaré. Do Batismo no
Jordão à Transfiguração, pág. 269.

[16] Amigos de Deus, nº. 172.

[17] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
dogm. Dei Verbum, nº. 18-19.

[18] Forja, 322.

[19] É Cristo que passa, 107.

[20] É Cristo que passa, 107.

[21] Sulco, 672.

https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus/ponto/172
https://www.escrivaworks.org.br/book/forja/ponto/322
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-ponto-107.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-ponto-107.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/sulco/ponto/672


[22] Javier Echevarría, Palavras
publicadas en Crónica, 1994, pp. 117
y 120 (AGP, biblioteca, P01).

[23] Santo Rosário, 4º Mistério
Luminoso.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-
basilica-da-transfiguracao/ (19/01/2026)

https://pt.escrivaworks.org/book/santo_rosario-ponto-19.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/santo_rosario-ponto-19.htm
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/

	Monte Tabor: Basílica da Transfiguração

