
opusdei.org

Monte Carmelo:
santuário de Stella
Maris

Na costa mediterrânea do
Líbano está o monte Carmelo
que traz à memória Elias e
Eliseu, dois grandes profetas do
Antigo Testamento; lembra
também o nascimento da
Ordem do Carmo, cuja tradição
do escapulário está muito
difundida.

15/07/2022



Jesus percorreu muitas cidades e
aldeias da Palestina durante os três
anos da sua vida pública,
anunciando o Reino de Deus. O seu
ministério itinerante desenvolveu-se
sobretudo nas margens do mar de
Genesaré, em Jerusalém e nas
viagens entre esses dois locais: do
norte para o sul e do sul para o norte,
seguindo o rio Jordão ou através da
Samaria.

Os evangelistas contam-nos também
que certa vez se retirou para lá dos
confins da Galileia, para a região de
Tiro e Sidônia que foram a antiga
Fenícia e hoje são o Líbano[1],
contudo não existem registos de que
tenha chegado até à costa do
Mediterrâneo onde a população era
maioritariamente gentia. É nesse
local que se situa o monte Carmelo,
especialmente ligado a Elias e a
Eliseu, dois grandes profetas do
Antigo Testamento e, na época cristã,

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iv-o-profeta-elias/


ao nascimento da Ordem do
Carmelitas.

O Carmelo é uma cadeia de
montanhas, de rocha calcária, que se
separa do sistema montanhoso da
Samaria, prolongando-se até o
Mediterrâneo e terminando num
promontório sobre a cidade de Haifa.
Tem 25 km de comprimento e uma
largura que varia entre os dez e os
quinze, e uma altitude média de 500
m. O nome deriva da palavra kerem
que significa horto, vinha ou jardim,
sempre com o acréscimo de uma
noção de beleza. Esta qualificação
ajusta-se à realidade: nesta cadeia
brotam muitas fontes pelo que nos
montes e barrancos cresce uma flora
rica e variada, tipicamente
mediterrânea: loureiros, murtas,
carvalhos, tamarindos, cedros,
pinheiros, alfarrobeiras, lentiscos…

Esta fertilidade foi sempre
proverbial e nos vários livros do



Antigo Testamento aparece como o
símbolo da prosperidade de Israel ou
também da sua desgraça, em caso de
aflição: O Senhor ruge em Sião, de
Jerusalém faz sair o seu grito!
Choram as pastagens dos pastores,
seca até o pico do Carmelo[2].
Existem também numerosas
cavernas – mais de mil –
especialmente no oeste, com
abertura estreita, mas muito amplas.

A história do Carmelo está
intimamente ligada ao profeta Elias
que viveu no séc. IX a.C. Segundo a
tradição recolhida pelos Santos
Padres e por outros escritores da
antiguidade, mantinha-se viva em
vários locais a memória da sua
presença: uma gruta na ladeira
norte, no cabo de Haifa, onde viveu
primeiro ele e depois Eliseu; perto
dali, o local onde se reuniam com os
seus discípulos, chamado pelos
cristãos 'Escola de Profetas' e em
árabe El Hader. Na mesma zona, a

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iv-o-profeta-elias/


oeste uma nascente conhecida como
a fonte de Elias que ele mesmo teria
feito brotar da rocha e a sudeste do
maciço, o cume de EL-Muhraqa e a
torrente do Qison onde enfrentou os
quatrocentos e cinquenta profetas de
Baal: por intermédio da sua oração,
Deus fez descer fogo do céu e deste
modo o povo abandonou a idolatria,
segundo relata o primeiro livro dos
Reis[3].

Nestes locais venerados desde o alvor
do cristianismo, onde se construíram
igrejas e mosteiros em memória de
Elias, nasceu a Ordem do Carmo. A
sua origem remonta à segunda
metade do séc. XII, quando São
Bertoldo de Malafaida, cruzado
francês, reuniu à sua volta alguns
eremitas que viviam dispersos no
Hader, na zona do monte Carmelo,
próxima de Haifa. Edificaram ali um
santuário e mais tarde, por volta de
1200, outro na ladeira ocidental, em
Wadi es-Siah. São Brocardo, sucessor



de Bertoldo como prior, solicitou
então ao patriarca de Jerusalém, uma
aprovação oficial e uma norma que
organizasse a sua vocação de solidão,
ascese e oração contemplativa: é a
Regra do Carmo – também chamada
Regra do Nosso Salvador – ainda em
vigor nos nossos dias. Por diversas
razões, o reconhecimento do Papa
atrasou-se até 1226. A partir de então
e por causa da incerteza que os
cristãos sofriam no oriente, alguns
carmelitas regressaram aos seus
países, na Europa, onde constituíram
novos mosteiros. Este êxodo foi
providencial para a sobrevivência e
expansão da Ordem do Carmo pois,
em 1291 os exércitos do Egito
conquistaram Acre e Haifa,
queimaram os santuários do Monte
Carmelo e assassinaram os monges.

Contar a história da Ordem do Carmo
seria demasiado extenso. No que diz
respeito à Terra Santa, basta referir
que, exceto um interregno no séc.



XVII, a Ordem não pôde restabelecer-
se no Monte Carmelo a não ser a
partir do princípio do séc. XIX. Entre
1827 e 1836, foi construído na ponta
norte, sobre uma gruta que lembrava
a presença de Elias, o atual mosteiro
e santuário Stella Maris: assim como
a nuvenzinha que o criado de Elias
enxergou e trouxe a chuva que
fecundaria a terra de Israel, depois
do episódio dos falsos profetas[4],
assim também de Nossa Senhora
nasceu Cristo, por quem a graça de
Deus se derramou por toda a terra.
Os edifícios de três andares, formam
um complexo retangular de sessenta
metros de comprimento por seis de
largura.

Para norte a vista da baía de Haifa é
magnífica e em dias límpidos pode
avistar-se Acre seguindo a linha do
litoral. Entra-se na igreja pela
fachada oeste: o espaço ao centro é
octogonal e está coberto por uma
cúpula decorada com cenas de Elias e

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iv-o-profeta-elias/


de outros profetas, a Sagrada
Família, os Evangelistas e alguns
santos carmelitas. As pinturas foram
feitas em 1928. Também é dessa
época o revestimento do templo em
mármore, terminado em 1931. O
ponto central é o presbitério: por trás
do altar, num nicho, encontramos
uma imagem de Nossa Senhora do
Carmo e, por debaixo, a cova onde,
segundo a tradição, habitou Elias. É
um espaço de aproximadamente três
por cinco metros, separado da nave
por duas colunas de pórfiro (rocha
vulcânica antiga) e uns degraus, no
fundo há um altar e uma imagem do
profeta.

Na tarde de 14 de março de 1994, o
Bem-Aventurado Álvaro chegou à
Terra Santa e dormiu em Tel Aviv. No
dia seguinte, a caminho da Galileia,
ele parou no santuário de Stella
Maris: “Entrou naquela igreja – disse
Dom Javier Echevarría - e, como
manifestação do seu espírito de

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iv-o-profeta-elias/


penitência, ajoelhou-se, não sobre os
joelhos do banco, mas sobre a pedra.
Ali, diante do Santíssimo Sacramento
e diante da imagem de Nossa
Senhora do Carmo, passou quase
quinze minutos rezando,
preparando-se para o encontro com
os Lugares Santos”[5].

Além de Stella Maris, a Ordem do
Carmo tem outro santuário na ponta
sul do monte Carmelo, o El-Muhraqa,
conhecido como Sacrifício de Elias:
lembra o episódio dos profetas de
Baal já referido. No entanto, do
antigo mosteiro fundado em Wadi es-
Siah, atualmente Nahal Siakh, apenas
subsistem ruínas.

O Costume do Escapulário

Ao longo dos séculos, a Ordem do
Carmo dotou a cristandade inúmeros
tesouros espirituais: basta pensar nas
vidas exemplares e nos
ensinamentos de Santa Teresa de
Ávila, São João da Cruz ou de Santa



Teresa de Lisieux, os três Doutores
da Igreja. Entre essas riquezas,
destaca-se o costume do escapulário
que São Josemaria viveu, difundiu e
estabeleceu que todos na Obra
deveriam ter: Traz sobre o teu peito
o santo escapulário do Carmo. -
Poucas devoções (há muitas e
muito boas devoções marianas)
estão tão arraigadas entre os fiéis
e têm tantas bênçãos dos
Pontífices. Além disso, é tão
maternal este privilégio sabatino!
[6].

O escapulário garante a quem o usa
com piedade duas prerrogativas:
ajuda para perseverar no bem até ao
momento da morte e a libertação das
penas do purgatório. Esta devoção
começou em 1251, durante um
momento de especial perseguição da
Ordem que dava os seus primeiros
passos na Europa. Segundo uma
redação antiga do Catálogo dos
santos carmelitas, na qual se funda



este relato, um certo São Simão –
identificado mais tarde como São
Simão Stock, prior geral inglês –
recorria insistentemente a Nossa
Senhora com a seguinte súplica:

Flos Carmeli / Flor do Carmelo

vitis florigera / vide florida

splendor coeli / esplendor do céu

Virgo puerpera / Virgem fecunda

singularis / e singular

Mater mitis / oh doce Mãe

sed viri nescia / que não conheceu
varão

Carmelitis / aos Carmelitas

da privilegia / concede privilégios

Stella Maris / Estrela do mar.

Em resposta à sua oração, a Virgem
Maria apareceu-lhe trazendo na mão



o escapulário e disse-lhe: “este é um
privilégio para ti e todos os teus:
quem morrer usando-o, salvar-se-á”.
Uma redação mais longa afirma:
“aquele que morrer usando-o, não
padecerá o fogo do Inferno, salvar-
se-á”. O escapulário formava então
parte do hábito religioso, ainda que
na sua origem tenha sido uma roupa
de trabalho que os servos e os
artesãos usavam. Consistia numa tira
de pano com uma abertura para
colocar a cabeça que se sobrepunha
sobre a túnica, e caía sobre o peito e
as costas.

Privilégio sabatino

A segunda prerrogativa, conhecida
como privilégio sabatino, procede de
uma tradição medieval: A Sé
Apostólica estabeleceu em 1613,
através de um decreto, que o povo
cristão pode acreditar piedosamente
na ajuda da Santíssima Virgem às
almas dos frades e confrades da



Ordem do Carmo que falecerem na
graça de Deus, usando o escapulário,
vivendo a castidade de acordo com o
seu estado e rezando o Ofício Breve
ou – se não sabem ler – guardarem os
jejuns e abstinências determinados
pela Igreja, e que Nossa Senhora
atuará com a sua proteção
especialmente no sábado, dia
especialmente dedicado pela Igreja à
Mãe de Deus. Isto é, o privilégio
sabatino funda-se numa verdade
usual da doutrina cristã comum: a
solicitude maternal de Santa Maria
para fazer com que os filhos que
expiam as culpas no purgatório
alcancem, o mais depressa possível,
por sua intercessão, a glória do Céu.

Ao mesmo tempo que a Ordem do
Carmo se ia desenvolvendo –
especialmente nos sécs. XVI e XVII,
graças a várias reformas – também
se multiplicaram as confrarias.
Atraiam muitos fiéis que, sem
abraçarem a vida religiosa,



participavam da devoção a Nossa
Senhora difundida pela
espiritualidade carmelita.
Manifestavam-no vestindo o
escapulário que foi se simplificando
na sua forma até se converter em
dois quadrados de tecido unidos por
fitas para usá-lo ao pescoço.

A Sé Apostólica interveio, em
numerosas ocasiões, para fomentar
este costume, unindo-lhe a faculdade
de ganhar indulgências e fixando
algumas questões práticas: a
cerimônia de imposição, que basta
receber-se uma vez apenas, pode ser
realizada por qualquer sacerdote; a
bênção de um novo escapulário para
substituir outro já gasto ou a
possibilidade de substituir o tecido
por uma medalha com as imagens do
Sagrado Coração de Jesus e de Nossa
Senhora.

Há alguns anos, na celebração do
750º aniversário da entrega do



escapulário – a aparição a São Simão
Stock – o Papa João Paulo II, que o
usava desde jovem , resumiu assim o
seu valor “Duas são, portanto, as
verdades evocadas no símbolo do
Escapulário: de um lado a proteção
contínua da Santíssima Virgem, não
só ao longo do caminho da vida, mas
também no momento da passagem
para a plenitude da glória eterna; de
outro lado, consciência de que a
devoção a Ela não pode limitar-se a
orações e obséquios em sua honra
em algumas circunstâncias, mas que
deve constituir um 'hábito'. Isto quer
dizer: uma textura permanente da
própria conduta cristã, tecida de
oração e de vida interior, mediante a
prática frequente dos Sacramentos e
o exercício concreto das obras de
misericórdia espirituais e corporais.
Deste modo, o escapulário converte-
se em símbolo de 'aliança' e de
comunhão recíproca entre Maria e os
fiéis: de fato, traduz de modo
concreto a entrega que Jesus, do alto



da cruz, fez a João, e nele a todos nós,
de sua Mãe; e a entrega do apóstolo
predileto e de nós a Ela, constituída
como Mãe espiritual”[7].

Estas ideias estão contidas nas
palavras que o celebrante pronuncia
na bênção do escapulário: “[Deus],
olhai com benevolência para estes
vossos servos que receberam com
devoção o Escapulário do Carmo e
vão usar diligentemente como sinal
de consagração a Nossa Senhora do
Carmo. Fazei que sejam imagem de
Cristo, vosso Filho, e, terminada a
sua passagem por esta vida, com a
ajuda da Virgem Mãe de Deus, sejam
admitidos na alegria da vossa
morada celeste”[8].

Ao falar da intimidade com Deus, São
Josemaria animava-nos com
frequência a sermos crianças, a
reconhecer que necessitamos sempre
da ajuda da graça. E também nos



ensinou a percorrer este caminho
pelas mãos de Nossa Senhora:

Porque Maria é Mãe, sua devoção
nos ensina a ser filhos: a amar
deveras, sem medida; a ser
simples, sem essas complicações
que nascem do egoísmo de
pensarmos só em nós; a estar
alegres, sabendo que nada pode
destruir a nossa esperança. O
princípio do caminho que leva à
loucura do amor de Deus é um
amor confiado por Maria
Santíssima. Assim o escrevi há
muitos anos, no prólogo a uns
comentários ao Santo Rosário, e
desde então voltei a comprovar
muitas vezes a verdade dessas
palavras. Não vou tecer aqui
muitas considerações para
comentar essa ideia: prefiro, antes,
convidar cada um a fazer a
experiência, a descobri-lo por si
mesmo, procurando manter uma
relação amorosa com Maria,



abrindo-lhe o coração, confiando-
lhe suas alegrias e penas, pedindo-
lhe que o ajude a conhecer e a
seguir Jesus[9].

[1] Cfr. Mt 15, 21 e Mc 7, 24.

[2] Am 1, 2. Cfr. Is 33, 9 y 35, 2; Jr 50,
19; y Na 1, 4.

[3] Cfr. 1 Re 18, 19-40.

[4] Cfr. 1 Re 18, 44.

[5] Javier Echevarría, Palavras
publicadas em Crónica, 1994, pp.
274-275 (AGP, biblioteca, P01).

[6] São Josemaria, Caminho, n. 500.

[7] João Paulo II, Mensagem à Ordem
do Carmo por ocasião da dedicação
do ano de 2001 a Maria, 25-III-2001.

[8] De benedictionibus, n. 1218.



[9] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 143.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/monte-
carmelo-santuario-de-stella-maris/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/monte-carmelo-santuario-de-stella-maris/
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-carmelo-santuario-de-stella-maris/
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-carmelo-santuario-de-stella-maris/

	Monte Carmelo: santuário de Stella Maris

