
opusdei.org

Mensagem do Papa
para o 2˚ Dia
Mundial dos Pobres

18 de novembro - 2˚ Dia
Mundial dos Pobres, com o
lema «Este pobre clama e o
Senhor o escuta». Deixamos
aqui a mensagem do Santo
Padre para este dia.

15/11/2018

“Este pobre clama e o Senhor o
escuta”

1. “Este pobre clama e o Senhor o
escuta” (Sal 34, 7). Façamos também



nossas estas palavras do Salmista,
quando nos vemos confrontados com
as mais variadas condições de
sofrimento e marginalização em que
vivem tantos irmãos e irmãs, que nos
habituamos a designar com o termo
genérico de “pobres”. O autor de tais
palavras não é alheio a esta
condição; antes pelo contrário,
experimenta diretamente a pobreza
e, todavia, transforma-a num cântico
de louvor e agradecimento ao
Senhor. Hoje, este Salmo permite-nos
também a nós, rodeados por tantas
formas de pobreza, compreender
quem são os verdadeiros pobres para
os quais somos chamados a dirigir o
olhar a fim de escutar o seu clamor e
reconhecer as suas necessidades.

Nele se diz, antes de tudo, que o
Senhor escuta os pobres que clamam
por Ele e é bom para quantos, de
coração dilacerado pela tristeza, a
solidão e a exclusão, n’Ele procuram
refúgio. Escuta todos os que são



espezinhados na sua dignidade e,
apesar disso, têm a força de levantar
o olhar para o Alto a fim de receber
luz e conforto. Escuta os que se veem
perseguidos em nome duma falsa
justiça, oprimidos por políticas
indignas deste nome e intimidados
pela violência; e contudo sabem que
têm em Deus o seu Salvador. O
primeiro elemento que sobressai
nesta oração é o sentimento de
abandono e confiança num Pai que
escuta e acolhe. Sintonizados com
estas palavras, podemos
compreender mais profundamente
aquilo que Jesus proclamou com a
bem-aventurança “felizes os pobres
em espírito, porque deles é o Reino
do Céu” (Mt 5, 3).

Entretanto devido ao caráter único
desta experiência, sob muitos aspetos
imerecida e impossível de se
expressar plenamente, sente-se o
desejo de comunicá-la a outros, a
começar pelos que são – como o



Salmista – pobres, rejeitados e
marginalizados. De fato, ninguém se
pode sentir excluído do amor do Pai,
sobretudo num mundo onde
frequentemente se eleva a riqueza ao
nível de primeiro objetivo e faz com
que as pessoas se fechem em si
mesmas.

2. O Salmo caracteriza a atitude do
pobre e a sua relação com Deus, por
meio de três verbos. O primeiro:
“clamar”. A condição de pobreza não
se esgota numa palavra, mas torna-se
um brado que atravessa os céus e
chega a Deus. Que exprime o brado
dos pobres senão o seu sofrimento e
solidão, a sua desilusão e esperança?
Podemos interrogar-nos: como é
possível que este brado, que sobe à
presença de Deus, não consiga
chegar aos nossos ouvidos e nos
deixe indiferentes e impassíveis?
Num Dia como este, somos chamados
a fazer um sério exame de
consciência para compreender se



somos verdadeiramente capazes de
escutar os pobres.

Necessitamos da escuta silenciosa
para reconhecer a sua voz. Se nós
falarmos demasiado, não
conseguiremos escutá-los a eles.
Muitas vezes, temo que tantas
iniciativas, apesar de meritórias e
necessárias, visem mais comprazer-
nos a nós mesmos do que acolher
verdadeiramente o clamor do pobre.
Se assim for, na hora em que os
pobres fazem ouvir o seu brado, a
reação não é coerente, não é capaz
de sintonizar com a condição deles.
Vive-se tão encurralado numa
cultura do indivíduo obrigado a
olhar-se ao espelho e a cuidar
exageradamente de si mesmo, que se
considera suficiente um gesto de
altruísmo para ficar satisfeito, sem se
comprometer diretamente.

3. Um segundo verbo é “responder”.
O Salmista diz que o Senhor não só



escuta o clamor do pobre, mas
também responde. A sua resposta –
como atesta toda a história da
salvação – é uma intervenção cheia
de amor na condição do pobre. Foi
assim, quando Abraão expressara a
Deus o seu desejo de possuir uma
descendência, apesar de ele e a
esposa Sara, já idosos, não terem
filhos (cf.Gn 15, 1-6). O mesmo
aconteceu quando Moisés, do fogo
duma sarça que ardia sem se
consumir, recebeu a revelação do
nome divino e a missão de fazer sair
o povo do Egito (cf. Ex 3, 1-15). E esta
resposta confirmou-se ao longo de
todo o caminho do povo pelo deserto:
tanto quando sentia os apertos da
fome e da sede (cf. Ex 16, 1-16; 17,
1-7), como quando caía na miséria
pior, ou seja, na infidelidade à
aliança e na idolatria (cf. Ex 32, 1-14).

A resposta de Deus ao pobre é
sempre uma intervenção salvadora
para cuidar das feridas da alma e do



corpo, repor a justiça e ajudar a
retomar a vida com dignidade. A
resposta de Deus é também um apelo
para que toda a pessoa que acredita
n’Ele possa, dentro dos limites
humanos, fazer o mesmo. O Dia
Mundial dos Pobres pretende ser
uma pequena resposta, dirigida pela
Igreja inteira dispersa por todo o
mundo, aos pobres de todo o gênero
e de todo o lugar a fim de não
pensarem que o seu clamor caíra em
saco roto. Provavelmente, é como
uma gota de água no deserto da
pobreza; e contudo pode ser um sinal
de solidariedade para quantos
passam necessidade a fim de
sentirem a presença ativa dum irmão
ou duma irmã. Não é de um ato de
delegação que os pobres precisam,
mas do envolvimento pessoal de
quantos escutam o seu brado. A
solicitude dos crentes não pode
limitar-se a uma forma de assistência
– embora necessária e providencial
num primeiro momento –, mas



requer aquela “atenção
amiga” (Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 199, 199) que
aprecia o outro como pessoa e
procura o seu bem.

4. O terceiro verbo é “libertar”. O
pobre da Bíblia vive com a certeza de
que Deus intervém em seu favor
para lhe devolver dignidade. A
pobreza não é procurada, mas criada
pelo egoísmo, a soberba, a avidez e a
injustiça: males tão antigos como o
homem, mas sempre pecados são,
acabando enredados neles tantos
inocentes com dramáticas
consequências sociais. A ação
libertadora do Senhor é um ato de
salvação em prol de quantos Lhe
manifestaram a sua aflição e
angústia. As amarras da pobreza são
quebradas pelo poder da intervenção
de Deus. Muitos Salmos narram e
celebram esta história da salvação,
que se verifica na vida pessoal do
pobre: “Ele não desprezou nem

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus


desdenhou a aflição do pobre, nem
desviou dele a sua face; mas ouviu-o,
quando Lhe pediu socorro” (Sal 22,
25). Poder contemplar a face de Deus
é sinal da sua amizade, da sua
proximidade, da sua salvação. “Viste
a minha miséria e conheceste a
angústia da minha alma; (…) deste
aos meus pés um caminho
espaçoso” (Sal 31, 8b.9). Dar ao pobre
um “caminho espaçoso” equivale a
libertá-lo da “armadilha do
caçador” (cf. Sal 91, 3), a tirá-lo da
armadilha montada no seu caminho,
para poder caminhar sem
impedimentos e olhar serenamente a
vida. A salvação de Deus toma a
forma duma mão estendida ao pobre,
que oferece acolhimento, protege e
permite sentir a amizade de que
necessita. É a partir desta
proximidade concreta e palpável que
tem início um genuíno percurso de
libertação: “Cada cristão e cada
comunidade são chamados a ser
instrumentos de Deus ao serviço da



libertação e promoção dos pobres,
para que possam integrar-se
plenamente na sociedade; isto supõe
estar docilmente atentos, para ouvir
o clamor do pobre e socorrê-
lo” (Evangelii gaudium, 187, 187).

5. Não cessa de comover-me o caso –
referido pelo evangelista Marcos (cf.
10, 46-52) – de Bartimeu, na pessoa
de quem vejo identificados tantos
pobres. O cego Bartimeu era um
mendigo, que “estava sentado à beira
do caminho” (10, 46); tendo ouvido
dizer que ia a passar Jesus, “começou
a gritar” e a invocar o “Filho de
David” para que tivesse piedade dele
(cf. 10, 47). “Muitos repreendiam-no
para o fazer calar, mas ele gritava
cada vez mais” (10, 48). O Filho de
Deus escutou o seu brado e
“perguntou-lhe: ‘Que queres que te
faça?’ ‘Mestre, que eu veja!’ –
respondeu o cego” (10, 51). Esta
página do Evangelho torna visível
aquilo que o Salmo anunciava como

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor


promessa. Bartimeu é um pobre que
se encontra desprovido de
capacidades fundamentais, como o
ver e o poder trabalhar. Também
hoje não faltam percursos que levam
a formas de precariedade. A falta de
meios basilares de subsistência, a
marginalização quando já não se está
na plenitude das próprias forças
laborais, as diversas formas de
escravidão social, apesar dos
progressos realizados pela
humanidade… Como Bartimeu,
quantos pobres há hoje à beira da
estrada e procuram um significado
para a sua condição! Quantos se
interrogam acerca dos motivos por
que chegaram ao fundo deste abismo
e sobre o modo como sair dele!
Esperam que alguém se aproxime
deles, dizendo: “Coragem, levanta-te
que Ele chama-te” (10, 49).

Com frequência, infelizmente,
verifica-se o contrário: as vozes que
se ouvem são de repreensão e



convite a estar calados e a sofrer. São
vozes desafinadas, muitas vezes
regidas por uma fobia para com os
pobres, considerados como pessoas
não apenas indigentes, mas também
portadoras de insegurança,
instabilidade, extravio dos costumes
da vida diária e, consequentemente,
pessoas que devem ser repelidas e
mantidas ao longe. Tende-se a criar
distância entre nós e eles, não nos
dando conta de que, assim, acabamos
distantes do Senhor Jesus, que não os
afasta mas chama-os a Si e consola-
os. Como soam apropriadas a este
caso as palavras do profeta relativas
ao estilo de vida do crente: “libertar
os que foram presos injustamente,
livrá-los do jugo que levam às costas,
pôr em liberdade os oprimidos,
quebrar toda a espécie de opressão,
repartir o teu pão com os
esfomeados, dar abrigo aos infelizes
sem casa, atender e vestir os nus” (Is
58, 6-7). Este modo de agir faz com
que o pecado seja perdoado (cf. 1 Ped



4, 8), a justiça percorra a sua estrada
e, quando formos nós a clamar pelo
Senhor, Ele nos responda dizendo:
Aqui estou! (cf. Is 58, 9).

6. Os primeiros habilitados a
reconhecer a presença de Deus e a
dar testemunho da sua proximidade
à própria vida são os pobres. Deus
permanece fiel à sua promessa e,
mesmo na escuridão da noite, não
deixa faltar o calor do seu amor e da
sua consolação. Contudo, para
superar a opressiva condição de
pobreza, é necessário aperceber-se
da presença de irmãos e irmãs que se
ocupem deles e que, abrindo a porta
do coração e da vida, lhes façam
sentir bem-vindos como amigos e
familiares. Somente deste modo
podemos descobrir “a força salvífica
das suas vidas” e “colocá-los no
centro do caminho da
Igreja” (Evangelii gaudium, 198, 198).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_lugar_privilegiado_dos_pobres_no_povo_de_Deus


Neste Dia Mundial, somos convidados
a tornar concretas as palavras do
Salmo: “Os pobres comerão e serão
saciados” (Sal 22, 27). Sabemos que
no templo de Jerusalém, depois do
rito do sacrifício, tinha lugar o
banquete. Esta foi uma experiência
que, no ano passado, enriqueceu a
celebração do primeiro Dia Mundial
dos Pobres, em muitas dioceses.
Muitos encontraram o calor duma
casa, a alegria duma refeição festiva
e a solidariedade de quantos
quiseram compartilhar a mesa de
forma simples e fraterna. Gostaria
que, também neste ano e para o
futuro, este Dia fosse celebrado sob o
signo da alegria pela reencontrada
capacidade de estar juntos. Rezar
juntos em comunidade e
compartilhar a refeição no dia de
domingo é uma experiência que nos
leva de volta à primitiva comunidade
cristã, que o evangelista Lucas
descreve em toda a sua originalidade
e simplicidade: “Eram assíduos ao



ensino dos Apóstolos, à união
fraterna, à fração do pão e às
orações. (…) Todos os crentes viviam
unidos e possuíam tudo em comum.
Vendiam terras e outros bens e
distribuíam o dinheiro por todos, de
acordo com as necessidades de cada
um” (At 2, 42.44-45).

7. Inúmeras são as iniciativas que a
comunidade cristã empreende para
dar um sinal de proximidade e alívio
às muitas formas de pobreza que
estão diante dos nossos olhos. Muitas
vezes, a colaboração com outras
realidades, que se movem impelidas
não pela fé mas pela solidariedade
humana, consegue prestar uma
ajuda que, sozinhos, não poderíamos
realizar. O fato de reconhecer que,
no mundo imenso da pobreza, a
nossa própria intervenção é limitada,
frágil e insuficiente leva a estender
as mãos aos outros, para que a
mútua colaboração possa alcançar o
objetivo de maneira mais eficaz.



Somos movidos pela fé e pelo
imperativo da caridade, mas
sabemos reconhecer outras formas
de ajuda e solidariedade que se
propõem, em parte, os mesmos
objetivos; desde que não
negligenciemos aquilo que nos é
próprio, ou seja, conduzir todos a
Deus e à santidade. Uma resposta
adequada e plenamente evangélica,
que podemos realizar, é o diálogo
entre as diversas experiências e a
humildade de prestar a nossa
colaboração, sem qualquer espécie
de protagonismo.

À vista dos pobres, não se perca
tempo a lutar pela primazia da
intervenção, mas reconheçamos
humildemente que é o Espírito quem
suscita gestos que sejam sinal da
resposta e da proximidade de Deus.
Quando encontramos o modo para
nos aproximar dos pobres, saibamos
que a primazia compete a Ele que
abriu os nossos olhos e o nosso



coração à conversão. Não é de
protagonismo que os pobres têm
necessidade, mas de amor que sabe
esconder-se e esquecer o bem
realizado. Os verdadeiros
protagonistas são o Senhor e os
pobres. Quem se coloca ao serviço é
instrumento nas mãos de Deus, para
fazer reconhecer a sua presença e a
sua salvação. Recorda-o São Paulo
quando escreve aos cristãos de
Corinto, que competiam entre eles a
propósito dos carismas procurando
os mais prestigiosos: “Não pode o
olho dizer à mão: ‘Não tenho
necessidade de ti’; nem tão pouco a
cabeça dizer aos pés: ‘Não tenho
necessidade de vós’” (1 Cor 12, 21).
Depois, o Apóstolo faz uma
consideração importante,
observando que os membros do
corpo que parecem mais fracos são
os mais necessários (cf. 12, 22) e,
“aqueles que parecem ser os menos
honrosos do corpo, a esses rodeamos
de maior honra e, aqueles que são



menos decentes, nós os tratamos com
mais decoro; os que são decentes,
não têm necessidade disso” (12,
23-24). Ao mesmo tempo em que dá
um ensinamento fundamental sobre
os carismas, Paulo educa também a
comunidade para a conduta
evangélica com os seus membros
mais fracos e necessitados. Longe dos
discípulos de Cristo sentimentos de
desprezo e de pietismo para com
eles; antes, são chamados a honrá-
los, a dar-lhes a precedência,
convictos de que eles são uma
presença real de Jesus no meio de
nós. “Sempre que fizestes isto a um
destes meus irmãos mais
pequeninos, a Mim mesmo o
fizestes” (Mt 25, 40).

8. Por isto se compreende quão
distante esteja o nosso modo de viver
do modo de viver do mundo, que
louva, segue e imita aqueles que têm
poder e riqueza, enquanto
marginaliza os pobres considerando-



os um descarte e uma vergonha. As
palavras do Apóstolo são um convite
a dar plenitude evangélica à
solidariedade com os membros mais
fracos e menos dotados do corpo de
Cristo: “Se um membro sofre, com ele
sofrem todos os membros; se um
membro é honrado, todos os
membros participam da sua
alegria” (1 Cor 12, 26). Na mesma
linha, nos exorta ele na Carta aos
Romanos: “Alegrai-vos com os que se
alegram, chorai com os que choram.
Preocupai-vos em andar de acordo
uns com os outros; não vos
preocupeis com as grandezas, mas
entregai-vos ao que é humilde” (12,
15-16). Esta é a vocação do discípulo
de Cristo; o ideal para o qual se deve
tender constantemente é assimilar
cada vez mais em nós “os mesmos
sentimentos, que estão em Cristo
Jesus” (Flp 2, 5).

9. Uma palavra de esperança torna-
se o epílogo natural para onde nos



encaminha a fé. Muitas vezes, são
precisamente os pobres que põem
em crise a nossa indiferença, filha
duma visão da vida, demasiado
imanente e ligada ao presente. O
clamor do pobre é também um brado
de esperança com que manifesta a
certeza de ser libertado; esperança
fundada no amor de Deus, que não
abandona quem a Ele se entrega (cf. 
Rm 8, 31-39). Santa Teresa de Ávila
deixara escrito no seu Caminho de
Perfeição: “A pobreza é um bem que
encerra em si todos os bens do
mundo; assegura-nos um grande
domínio; quero dizer que nos torna
senhores de todos os bens terrenos,
uma vez que nos leva a desprezá-
los” (2, 5). Na medida em que somos
capazes de discernir o verdadeiro
bem é que nos tornamos ricos diante
de Deus e sábios diante de nós
mesmos e dos outros. É mesmo
assim: na medida em que se
consegue dar à riqueza o seu justo e
verdadeiro significado, cresce-se em



humanidade e torna-se capaz de
partilha.

10. Convido os irmãos bispos, os
sacerdotes e de modo particular os
diáconos, a quem foram impostas as
mãos para o serviço dos pobres (cf. 
At 6, 1-7), juntamente com as pessoas
consagradas e tantos leigos e leigas
que, nas paróquias, associações e
movimentos, tornam palpável a
resposta da Igreja ao clamor dos
pobres, a viver este Dia Mundial
como um momento privilegiado de
nova evangelização. Os pobres
evangelizam-nos, ajudando-nos a
descobrir cada dia a beleza do
Evangelho. Não deixemos cair em
saco roto esta oportunidade de graça.
Neste dia, sintamo-nos todos
devedores para com eles, a fim de
que, estendendo reciprocamente as
mãos uns para os outros, se realize o
encontro salvífico que sustenta a fé,
torna concreta a caridade e habilita a



esperança a prosseguir segura no
caminho rumo ao Senhor que vem.

Vaticano, na Memória litúrgica de
Santo António de Lisboa, 13 de junho
de 2018.

Francisco

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-
papa-para-o-2-dia-mundial-dos-pobres/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-para-o-2-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-para-o-2-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-para-o-2-dia-mundial-dos-pobres/

	Mensagem do Papa para o 2˚ Dia Mundial dos Pobres

