
opusdei.org

Mensagem do Papa
Francisco para o 5º
dia mundial dos
pobres

“Os pobres ensinam-nos a
solidariedade e a partilha. É
verdade que são pessoas a
quem falta algo e até mesmo o
necessário; mas não falta tudo,
porque conservam a dignidade
de filhos de Deus que nada e
ninguém lhes pode tirar”.

14/11/2021



MENSAGEM DO SANTO PADRE
FRANCISCO

PARA O 5º DIA MUNDIAL DOS
POBRES

(33º Domingo do Tempo Comum – 14
de novembro de 2021)

“Sempre tereis pobres entre
vós” (Mc 14, 7)

1. “Sempre tereis pobres entre
vós” (Mc 14, 7): estas palavras foram
pronunciadas por Jesus, alguns dias
antes da Páscoa, por ocasião duma
refeição em Betânia na casa de
Simão chamado “o leproso”. Como
narra o evangelista, entrou lá uma
mulher com um vaso de alabastro
cheio de perfume muito precioso e
derramou-o sobre a cabeça de Jesus.
Este gesto suscitou grande
estupefação e deu origem a duas
interpretações diversas.



A primeira delas é a indignação de
alguns dos presentes, incluindo os
discípulos, que, ao considerar o valor
do perfume (cerca de 300 denários,
equivalente ao salário anual dum
trabalhador), pensam que teria sido
melhor vendê-lo e dar o produto aos
pobres. Segundo o Evangelho de
João, é Judas que se faz intérprete
desta posição: “Porque é que não se
vendeu este perfume por trezentos
denários, para os dar aos pobres?”. E
o evangelista observa: “Ele, porém,
disse isto, não porque se preocupasse
com os pobres, mas porque era
ladrão e, como tinha a bolsa do
dinheiro, tirava o que nela se
deitava” (Jo 12, 5-6). Não é por acaso
que esta crítica dura sai da boca do
traidor: é a prova de que, quantos
não reconhecem os pobres,
atraiçoam o ensinamento de Jesus e
não podem ser seus discípulos.
Recordemos, a este propósito, as
palavras fortes de Orígenes: “Judas,
aparentemente, estava preocupado



com os pobres. (…) Se, agora, ainda
houver alguém que tem a bolsa da
Igreja e fala a favor dos pobres como
Judas, mas depois tira o que metem
lá dentro, então tenha parte
juntamente com Judas” (Comentário
ao Evangelho de Mateus 11, 9).

A segunda interpretação é dada pelo
próprio Jesus e permite individuar o
sentido profundo do gesto realizado
pela mulher. Diz Ele: “Deixai-a.
Porque estais a atormentá-la?
Praticou em Mim uma boa ação” (Mc
14, 6). Jesus sabe que está próxima a
sua morte e vê, naquele gesto, a
antecipação da unção do seu corpo
sem vida antes de ser colocado no
sepulcro. Esta visão ultrapassa todas
as expectativas dos convivas. Jesus
recorda-lhes que Ele é o primeiro
pobre, o mais pobre entre os pobres,
porque os representa a todos. E é
também em nome dos pobres, das
pessoas abandonadas,
marginalizadas e discriminadas que



o Filho de Deus aceita o gesto
daquela mulher. Esta, com a sua
sensibilidade feminina, demonstra
ser a única que compreendeu o
estado de espírito do Senhor. Esta
mulher anônima – talvez por isso
destinada a representar todo o
universo feminino que, no decurso
dos séculos, não terá voz e sofrerá
violências –, inaugura a significativa
presença de mulheres que
participam no momento culminante
da vida de Cristo: a sua crucifixão,
morte e sepultura e a sua aparição
como Ressuscitado. As mulheres,
tantas vezes discriminadas e
mantidas ao largo dos postos de
responsabilidade, nas páginas do
Evangelho são, pelo contrário,
protagonistas na história da
revelação. E é eloquente a frase
conclusiva de Jesus, que associa esta
mulher à grande missão
evangelizadora: “Em verdade vos
digo: em qualquer parte do mundo
onde for proclamado o Evangelho, há



de contar-se também, em sua
memória, o que ela fez” (Mc 14, 9).

2. Esta forte “empatia” entre Jesus e a
mulher e o modo como Ele interpreta
a sua unção, em contraste com a
visão escandalizada de Judas e dos
outros, inauguram um fecundo
caminho de reflexão sobre o laço
indivisível que existe entre Jesus, os
pobres e o anúncio do Evangelho.

Com efeito, o rosto de Deus que Ele
revela é o de um Pai para os pobres e
próximo dos pobres. Toda a obra de
Jesus afirma que a pobreza não é
fruto de uma fatalidade, mas sinal
concreto da sua presença no nosso
meio. Não O encontramos quando e
onde queremos, mas reconhecemo-
Lo na vida dos pobres, na sua
tribulação e indigência, nas
condições por vezes desumanas em
que são obrigados a viver. Não me
canso de repetir que os pobres são
verdadeiros evangelizadores, porque



foram os primeiros a ser
evangelizados e chamados a
partilhar a bem-aventurança do
Senhor e o seu Reino (cf. Mt 5, 3).

Os pobres de qualquer condição e
latitude evangelizam-nos, porque
permitem descobrir de modo sempre
novo os traços mais genuínos do
rosto do Pai. Eles “têm muito para
nos ensinar. Além de participar do 
sensus fidei, nas suas próprias dores
conhecem Cristo sofredor. É
necessário que todos nos deixemos
evangelizar por eles. A nova
evangelização é um convite a
reconhecer a força salvífica das suas
vidas, e a colocá-los no centro do
caminho da Igreja. Somos chamados
a descobrir Cristo neles: não só a
emprestar-lhes a nossa voz nas suas
causas, mas também a ser seus
amigos, a escutá-los, a compreendê-
los e a acolher a misteriosa sabedoria
que Deus nos quer comunicar
através deles. O nosso compromisso



não consiste exclusivamente em
ações ou em programas de promoção
e assistência; aquilo que o Espírito
põe em movimento não é um excesso
de ativismo, mas primariamente
uma atenção prestada ao outro,
considerando-o como um só consigo
mesmo. Esta atenção amiga é o início
de uma verdadeira preocupação pela
sua pessoa e, a partir dela, desejo de
procurar efetivamente o seu
bem” (Papa Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 198-199).

3. Jesus não só está do lado dos
pobres, mas também partilha com
eles a mesma sorte. Isto constitui
também um forte ensinamento para
os seus discípulos de todos os
tempos. As suas palavras – “sempre
tereis pobres entre vós” – pretendem
indicar também isto: a sua presença
no meio de nós é constante, mas não
deve induzir àquela habituação que
se torna indiferença, mas empenhar
numa partilha de vida que não prevê



delegações. Os pobres não são
pessoas “externas” à comunidade,
mas irmãos e irmãs cujo sofrimento
se partilha, para abrandar o seu mal
e a marginalização, a fim de lhes ser
devolvida a dignidade perdida e
garantida a necessária inclusão
social. Aliás sabe-se que um gesto de
beneficência pressupõe um benfeitor
e um beneficiado, enquanto a
partilha gera fraternidade. A esmola
é ocasional, ao passo que a partilha é
duradoura. A primeira corre o risco
de gratificar quem a dá e humilhar
quem a recebe, enquanto a segunda
reforça a solidariedade e cria as
premissas necessárias para se
alcançar a justiça. Enfim os crentes,
quando querem ver Jesus em pessoa
e tocá-Lo com a mão, sabem aonde
dirigir-se: os pobres são sacramento
de Cristo, representam a sua pessoa e
apontam para Ele.

Temos muitos exemplos de Santos e
Santas que fizeram da partilha com



os pobres o seu projeto de vida.
Penso, entre outros, no Padre
Damião de Veuster, Santo apóstolo
dos leprosos. Com grande
generosidade, respondeu à vocação
de ir para a ilha de Molokai – tinha-
se tornado um gueto acessível
apenas aos leprosos –, a fim de viver
e morrer com eles. Lançando-se ao
trabalho, tudo fez para tornar digna
de ser vivida a existência daqueles
pobres doentes e marginalizados,
reduzidos à degradação extrema.
Fez-se médico e enfermeiro, sem se
preocupar com os riscos que corria,
levando a luz do amor àquela
“colônia de morte”, como era
designada a ilha. A lepra atingiu-o
também a ele, sinal duma partilha
total com os irmãos e irmãs pelos
quais dera a vida. O seu testemunho
é muito atual nestes nossos dias,
marcados pela pandemia de
coronavírus: com certeza a graça de
Deus está em ação no coração de
muitas pessoas que, sem dar nas



vistas, se gastam concretamente
partilhando a sorte dos mais pobres.

4. Por isso precisamos aderir com
plena convicção ao convite do
Senhor: “Convertei-vos e acreditai no
Evangelho” (Mc 1, 15). Esta conversão
consiste, primeiro, em abrir o nosso
coração para reconhecer as múltiplas
expressões de pobreza e, depois, em
manifestar o Reino de Deus através
dum estilo de vida coerente com a fé
que professamos. Com frequência, os
pobres são considerados como
pessoas aparte, como uma categoria
que requer um serviço caritativo
especial. Seguir Jesus comporta uma
mudança de mentalidade a esse
propósito, ou seja, acolher o desafio
da partilha e da participação. Tornar-
se seu discípulo implica a opção de
não acumular tesouros na terra, que
dão a ilusão de uma segurança em
realidade frágil e efêmera; ao
contrário, requer disponibilidade
para se libertar de todos os vínculos



que impedem de alcançar a
verdadeira felicidade e bem-
aventurança, para reconhecer aquilo
que é duradouro e que nada e
ninguém pode destruir (cf. Mt 6,
19-20).

Mas o ensinamento de Jesus aparece
em contracorrente também neste
caso, porque promete aquilo que só
os olhos da fé podem ver e
experimentar com certeza absoluta:
“Todo aquele que tiver deixado
casas, irmãos, irmãs, pai, mãe, filhos
ou campos por causa do meu nome,
receberá cem vezes mais e terá por
herança a vida eterna” (Mt 19, 29). Se
não se optar por tornar-se pobre de
riquezas efêmeras, poder mundano e
vanglória, nunca se será capaz de dar
a vida por amor; viver-se-á uma
existência fragmentária, cheia de
bons propósitos, mas ineficaz para
transformar o mundo. Trata-se,
portanto, de abrir-se decididamente
à graça de Cristo, que pode tornar-



nos testemunhas da sua caridade
sem limites e restituir credibilidade à
nossa presença no mundo.

5. O Evangelho de Cristo impele a ter
uma atenção muito particular para
com os pobres e requer que se
reconheça as múltiplas, demasiadas,
formas de desordem moral e social
que sempre geram novas formas de
pobreza. Parece ganhar terreno a
concepção segundo a qual os pobres
não só são responsáveis pela sua
condição, mas constituem também
um peso intolerável para um sistema
econômico que coloca no centro o
interesse de algumas categorias
privilegiadas. Um mercado que
ignora ou discrimina os princípios
éticos cria condições desumanas que
se abatem sobre pessoas que já
vivem em condições precárias. Deste
modo assiste-se à criação incessante
de armadilhas novas da miséria e da
exclusão, produzidas por agentes
econômicos e financeiros sem



escrúpulos, desprovidos de sentido
humanitário e responsabilidade
social.

Além disso, no ano passado, veio
juntar-se outra praga que
multiplicou ainda mais o número dos
pobres: a pandemia. Esta continua a
bater à porta de milhões de pessoas
e, mesmo quando não traz consigo o
sofrimento e a morte, todavia é
portadora de pobreza. Os pobres têm
aumentado desmesuradamente e o
mesmo, infelizmente, continuará a
verificar-se ainda nos próximos
meses. Alguns países estão sofrendo
gravíssimas consequências devido à
pandemia, a ponto de as pessoas
mais vulneráveis se encontrarem
privadas de bens de primeira
necessidade. As longas filas diante
das cantinas para os pobres são o
sinal palpável deste agravamento.
Um olhar atento requer que se
encontrem as soluções mais idôneas
para combater o vírus a nível



mundial, sem olhar a interesses de
parte. De modo particular, é urgente
dar respostas concretas a quantos
padecem o desemprego, que atinge
de maneira dramática tantos pais de
família, mulheres e jovens. A
solidariedade social e a generosidade
de que muitos, graças a Deus, são
capazes, juntamente com projetos
clarividentes de promoção humana,
estão dando e darão um contributo
muito importante nesta conjuntura.

6. Entretanto permanece de pé uma
questão, nada óbvia: Como se pode
dar uma resposta palpável aos
milhões de pobres que tantas vezes,
como resposta, só encontram a
indiferença, quando não a aversão?
Qual caminho de justiça é necessário
percorrer para que as desigualdades
sociais possam ser superadas e seja
restituída a dignidade humana tão
frequentemente espezinhada? Um
estilo de vida individualista é
cúmplice na geração da pobreza e,



muitas vezes, descarrega sobre os
pobres toda a responsabilidade da
sua condição. Mas a pobreza não é
fruto do destino; é consequência do
egoísmo. Portanto é decisivo dar vida
a processos de desenvolvimento onde
se valorizem as capacidades de todos,
para que a complementaridade das
competências e a diversidade das
funções conduzam a um recurso
comum de participação. Há muitas
pobrezas dos “ricos” que poderiam
ser curadas pela riqueza dos
“pobres”, bastando para isso
encontrarem-se e conhecerem-se.
Ninguém é tão pobre que não possa
dar algo de si na reciprocidade. Os
pobres não podem ser aqueles que
apenas recebem; devem ser
colocados em condição de poder dar,
porque sabem bem como
corresponder. Quantos exemplos de
partilha diante dos nossos olhos! Os
pobres ensinam-nos frequentemente
a solidariedade e a partilha. É
verdade que são pessoas a quem



falta algo e por vezes até muito, se
não mesmo o necessário; mas não
falta tudo, porque conservam a
dignidade de filhos de Deus que nada
e ninguém lhes pode tirar.

7. Impõe-se, pois, uma abordagem
diferente da pobreza. É um desafio
que os governos e as instituições
mundiais precisam perfilhar, com
um modelo social clarividente, capaz
de enfrentar as novas formas de
pobreza que invadem o mundo e
marcarão de maneira decisiva as
próximas décadas. Se os pobres são
colocados à margem, como se fossem
os culpados da sua condição, então o
próprio conceito de democracia é
posto em crise e fracassa toda e
qualquer política social. Com grande
humildade, temos de confessar que
muitas vezes não passamos de
incompetentes a respeito dos pobres:
fala-se deles em abstrato, fica-se em
estatísticas e pensa-se sensibilizar
com algum documentário. Ao



contrário, a pobreza deveria incitar a
uma projetação criativa, que permita
fazer aumentar a liberdade efetiva
de conseguir realizar a existência
com as capacidades próprias de cada
pessoa. Pensar que a posse de
dinheiro consinta e aumente a
liberdade é uma ilusão de que
devemos afastar-nos. Servir
eficazmente os pobres incita à ação e
permite encontrar as formas mais
adequadas para levantar e promover
esta parte da humanidade,
demasiadas vezes anônima e sem
voz, mas que em si mesma traz
impresso o rosto do Salvador que
pede ajuda.

8. “Sempre tereis pobres entre
vós” (Mc 14, 7): é um convite a não
perder jamais de vista a
oportunidade que se nos oferece
para fazer o bem. Como pano de
fundo, pode-se vislumbrar o antigo
mandamento bíblico: “Se houver
junto de ti um indigente entre os teus



irmãos (…), não endurecerás o teu
coração e não fecharás a tua mão ao
irmão necessitado. Abre-lhe a tua
mão, empresta-lhe sob penhor, de
acordo com a sua necessidade, aquilo
que lhe faltar. (…) Deves dar-lhe, sem
que o teu coração fique pesaroso;
porque, em recompensa disso, o
Senhor, teu Deus, te abençoará em
todas as empresas das tuas mãos.
Sem dúvida, nunca faltarão pobres
na terra” (Dt 15, 7-8.10-11). E no
mesmo cumprimento de onda se
coloca o apóstolo Paulo, quando
exorta os cristãos das suas
comunidades a socorrer os pobres da
primeira comunidade de Jerusalém e
a fazê-lo “sem tristeza nem
constrangimento, pois Deus ama
quem dá com alegria” (2 Cor 9, 7).
Não se trata de serenar a nossa
consciência dando qualquer esmola,
mas antes contrastar a cultura da
indiferença e da injustiça com que se
olha os pobres.



Neste ponto, faz-nos bem recordar as
palavras de São João Crisóstomo:
“Quem é generoso não deve pedir
contas do comportamento, mas
somente melhorar a condição de
pobreza e satisfazer a necessidade. O
pobre só tem uma defesa: a sua
pobreza e a condição de necessidade
em que se encontra. Não lhe peças
mais nada; mesmo que fosse o
homem mais malvado do mundo, se
lhe vier a faltar o alimento
necessário, libertemo-lo da fome. (…)
O homem misericordioso é um porto
para quem está em necessidade: o
porto acolhe e liberta do perigo todos
os náufragos, sejam eles malfeitores,
bons ou como forem. Aos que se
encontram em perigo, o porto acolhe-
os, coloca-os em segurança dentro da
sua enseada. Também tu, portanto,
quando vês por terra um homem que
sofreu o naufrágio da pobreza, não o
julgues, nem lhe peças conta do seu
comportamento, mas liberta-o da



desventura” (Discursos sobre o pobre
Lázaro, II, 5).

9. É decisivo aumentar a
sensibilidade para se compreender
as exigências dos pobres, sempre em
mutação por força das condições de
vida. Com efeito, nas áreas
economicamente mais desenvolvidas
do mundo, está-se menos predisposto
hoje que no passado a confrontar-se
com a pobreza. O estado de relativo
bem-estar ao qual se habituaram
torna mais difícil aceitar sacrifícios e
privações. Está-se pronto a tudo só
para não ficar privado daquilo que
foi fruto de fácil conquista. Deste
modo, cai-se em formas de rancor,
nervosismo espasmódico,
reivindicações que levam ao medo, à
angústia e, em alguns casos, à
violência. Este não é o critério sobre
o qual construir o futuro; também
estas são formas de pobreza, para as
quais não se pode deixar de olhar.
Devemos estar abertos a ler os sinais



dos tempos que exprimem novas
modalidades de ser evangelizadores
no mundo contemporâneo. A
assistência imediata para acorrer às
necessidades dos pobres não deve
impedir de ser clarividente para
atuar novos sinais do amor e da
caridade cristã como resposta às
novas pobrezas que experimenta a
humanidade de hoje.

Faço votos de que o Dia Mundial dos
Pobres, chegado já à sua quinta
celebração, possa radicar-se cada vez
mais nas nossas Igrejas locais e abrir-
se a um movimento de evangelização
que, em primeira instância, encontre
os pobres lá onde estão. Não
podemos ficar esperando que batam
à nossa porta; é urgente busca-los em
suas casas, nos hospitais e casas de
assistência, na estrada e nos cantos
escuros onde, às vezes, se escondem,
nos centros de refúgio e de
acolhimento… É importante
compreender como se sentem, o que



estão passando e quais os desejos
que têm no coração. Façamos nossas
as palavras inflamadas do Padre
Primo Mazzolari: “Gostaria de pedir-
vos para não me perguntardes se
existem pobres, quem são e quantos
são, porque tenho receio que tais
perguntas representem uma
distração ou o pretexto para escapar
duma específica indicação da
consciência e do coração. (…) Os
pobres, eu nunca os contei, porque
não se podem contar: os pobres
abraçam-se, não se contam” (Revista
“Adesso”, n.º 7, 15 de abril de 1949).
Os pobres estão no meio de nós.
Como seria evangélico, se
pudéssemos dizer com toda a
verdade: também nós somos pobres,
porque só assim conseguiríamos
realmente reconhecê-los e fazê-los
tornar-se parte da nossa vida e
instrumento de salvação.



Roma, São João de Latrão, na
Memória de Santo Antônio, 13 de
junho de 2021.

Francisco

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-
papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-

dos-pobres/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-o-5o-dia-mundial-dos-pobres/

	Mensagem do Papa Francisco para o 5º dia mundial dos pobres

