
opusdei.org

Mensagem do Papa
Francisco para a
Quaresma de 2022

"Não nos cansemos de fazer o
bem; porque, a seu tempo
colheremos, se não tivermos
esmorecido. Portanto, enquanto
temos tempo, pratiquemos o
bem para com todos" (Gal 6,
9-10a).

24/02/2022

Queridos irmãos e irmãs!

A Quaresma é um tempo favorável
de renovação pessoal e comunitária



que nos conduz à Páscoa de Jesus
Cristo morto e ressuscitado.
Aproveitemos o caminho quaresmal
de 2022 para refletir sobre a
exortação de São Paulo aos Gálatas:
"Não nos cansemos de fazer o bem;
porque, a seu tempo colheremos, se
não tivermos esmorecido. Portanto,
enquanto temos tempo (kairós),
pratiquemos o bem para com
todos" (Gal 6, 9-10a).

1. Sementeira e colheita

Neste trecho, o Apóstolo evoca a
sementeira e a colheita, uma imagem
que Jesus muito prezava (cf. Mt 13).
São Paulo fala-nos de um kairós: um
tempo propício para semear o bem
tendo em vista uma colheita. Qual
poderá ser para nós este tempo
favorável? Certamente é a Quaresma,
mas é o também a nossa inteira
existência terrena, de que a
Quaresma constitui de certa forma
uma imagem [1]. Muitas vezes, na



nossa vida, prevalecem a ganância e
a soberba, o anseio de possuir,
acumular e consumir, como se vê no
homem insensato da parábola
evangélica, que considerava
assegurada e feliz a sua vida pela
grande colheita acumulada nos seus
celeiros (cf. Lc 12, 16-21). A
Quaresma convida-nos à conversão,
a mudar mentalidade, de tal modo
que a vida encontre a sua verdade e
beleza menos no possuir do que no
doar, menos no acumular do que no
semear o bem e partilhá-lo.

O primeiro agricultor é o próprio
Deus, que generosamente "continua
a espalhar sementes de bem na
humanidade" (Enc. Fratelli tutti, 54).
Durante a Quaresma, somos
chamados a responder ao dom de
Deus, acolhendo a sua Palavra "viva
e eficaz" (Heb 4, 12). A escuta assídua
da Palavra de Deus faz maturar uma
pronta docilidade à sua ação (cf. Tg 1,
19.21), que torna fecunda a nossa



vida. E se isto já é motivo para nos
alegrarmos, maior motivo ainda nos
vem da chamada para sermos
"cooperadores de Deus" (1 Cor 3, 9),
aproveitando o tempo presente (cf. Ef
5, 16) para semearmos, também nós,
praticando o bem. Esta chamada
para semear o bem deve ser vista,
não como um peso, mas como uma
graça pela qual o Criador nos quer
ativamente unidos à sua fecunda
magnanimidade.

E a colheita? Porventura não se faz
toda a sementeira a pensar na
colheita? Certamente; o laço estreito
entre a sementeira e a colheita é
reafirmado pelo próprio São Paulo,
quando escreve: "Quem pouco
semeia, também pouco há de colher;
mas quem semeia com generosidade,
com generosidade também
colherá" (2 Cor 9, 6). Mas de que
colheita se trata? Um primeiro fruto
do bem semeado, temo-lo em nós
mesmos e nas nossas relações



diárias, incluindo os gestos mais
insignificantes de bondade. Em Deus,
nenhum ato de amor, por menor que
seja, e nenhuma das nossas
"generosas fadigas" se perde (cf.
Exort. Evangelii gaudium, 279). Tal
como a árvore se reconhece pelos
frutos (cf. Mt 7, 16.20), assim também
a vida repleta de obras boas é
luminosa (cf. Mt 5, 14-16) e difunde
pelo mundo o perfume de Cristo (cf. 
2 Cor 2, 15). Servir a Deus, livres do
pecado, faz maturar frutos de
santificação para a salvação de todos
(cf. Rm 6, 22).

Na realidade, só nos é concedido ver
uma pequena parte do fruto daquilo
que semeamos, pois, segundo o dito
evangélico, "um é o que semeia e
outro o que ceifa" (Jo 4, 37). É
precisamente semeando para o bem
do próximo que participamos na
magnanimidade de Deus: constitui
"grande nobreza ser capaz de
desencadear processos cujos frutos



serão colhidos por outros, com a
esperança colocada na força secreta
do bem que se semeia" (Enc. Fratelli
tutti, 196). Semear o bem para os
outros liberta-nos das lógicas
mesquinhas do lucro pessoal e
confere à nossa atividade a
respiração ampla da gratuidade,
inserindo-nos no horizonte
maravilhoso dos desígnios
benfazejos de Deus.

A Palavra de Deus alarga e eleva
ainda mais a nossa perspectiva,
anunciando-nos que a colheita mais
autêntica é a escatológica, a do
último dia, do dia sem ocaso. O fruto
perfeito da nossa vida e das nossas
ações é o "fruto em ordem à vida
eterna" (Jo 4, 36), que será o nosso
"tesouro no céu" (Lc 18, 22; cf. 12, 33).
O próprio Jesus, para exprimir o
mistério da sua morte e ressurreição,
usa a imagem da semente que morre
na terra e frutifica (cf. Jo 12, 24); e
São Paulo retoma-a para falar da

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/


ressurreição do nosso corpo:
"semeado corrutível, o corpo é
ressuscitado incorrutível; semeado
na desonra, é ressuscitado na glória;
semeado na fraqueza, é ressuscitado
cheio de força; semeado corpo
terreno, é ressuscitado corpo
espiritual" (1 Cor 15, 42-44). Esta
esperança é a grande luz que Cristo
ressuscitado traz ao mundo: "Se nós
temos esperança em Cristo apenas
para esta vida, somos os mais
miseráveis de todos os homens. Mas
não! Cristo ressuscitou dos mortos,
como primícias dos que
morreram" (1 Cor 15, 19-20), para
que quantos estiverem intimamente
unidos a Ele no amor, "por uma
morte idêntica à Sua" (Rm 6, 5),
também estejam unidos à sua
ressurreição para a vida eterna (cf. Jo
5, 29): "então os justos
resplandecerão como o sol, no reino
do seu Pai" (Mt 13, 43).



2. Não nos cansemos de fazer o
bem

A ressurreição de Cristo anima as
esperanças terrenas com a "grande
esperança" da vida eterna e introduz,
já no tempo presente, o germe da
salvação (cf. Bento XVI, Spe salvi, 3;
7). Perante a amarga desilusão por
tantos sonhos desfeitos, a
inquietação com os desafios a
enfrentar, o desconsolo pela pobreza
de meios à disposição, a tentação é
fechar-se num egoísmo
individualista e, à vista dos
sofrimentos alheios, refugiar-se na
indiferença. Com efeito, mesmo os
recursos melhores conhecem
limitações: "Até os adolescentes se
cansam, se fatigam, e os jovens
tropeçam e vacilam" (Is 40, 30). Deus,
porém, "dá forças ao cansado e enche
de vigor o fraco. (…) Aqueles que
confiam no Senhor, renovam as suas
forças. Têm asas como a águia,
correm sem se cansar, marcham sem



desfalecer" (Is 40, 29.31). A Quaresma
chama-nos a repor a nossa fé e
esperança no Senhor (cf. 1 Ped 1, 21),
pois só com o olhar fixo em Jesus
Cristo ressuscitado (cf. Heb 12, 2) é
que podemos acolher a exortação do
Apóstolo: "Não nos cansemos de
fazer o bem" (Gal 6, 9).

Não nos cansemos de rezar. Jesus
ensinou que é necessário "orar
sempre, sem desfalecer" ( Lc 18, 1).
Precisamos rezar, porque
necessitamos de Deus. A ilusão de
nos bastar a nós mesmos é perigosa.
Se a pandemia nos fez sentir de perto
a nossa fragilidade pessoal e social,
permita-nos esta Quaresma
experimentar o conforto da fé em
Deus, sem a qual não poderemos
subsistir (cf. Is 7, 9). No meio das
tempestades da história,
encontramo-nos todos no mesmo
barco, pelo que ninguém se salva
sozinho [2]; mas sobretudo ninguém
se salva sem Deus, porque só o



mistério pascal de Jesus Cristo nos dá
a vitória sobre as vagas tenebrosas
da morte. A fé não nos preserva das
tribulações da vida, mas permite
atravessá-las unidos a Deus em
Cristo, com a grande esperança que
não desilude e cujo penhor é o amor
que Deus derramou nos nossos
corações por meio do Espírito Santo
(cf. Rm 5, 1-5).

Não nos cansemos de extirpar o mal
da nossa vida. Possa o jejum
corporal, a que nos chama a
Quaresma, fortalecer o nosso espírito
para o combate contra o pecado. Não
nos cansemos de pedir perdão no
sacramento da Penitência e
Reconciliação, sabendo que Deus
nunca Se cansa de perdoar [3]. Não
nos cansemos de combater a
concupiscência, fragilidade esta que
inclina para o egoísmo e todo o mal,
encontrando no decurso dos séculos
vias diferentes para fazer precipitar
o homem no pecado (cf. Enc. Fratelli



tutti, 166). Uma destas vias é a
dependência dos meios de
comunicação digitais, que
empobrece as relações humanas. A
Quaresma é tempo propício para
contrastar estas ciladas, cultivando
ao contrário uma comunicação
humana mais integral (cf. ibid., 43),
feita de "encontros reais" ( ibid., 50),
face a face.

Não nos cansemos de fazer o bem,
através duma operosa caridade para
com o próximo. Durante esta
Quaresma, exercitemo-nos na prática
da esmola, dando com alegria (cf. 2
Cor 9, 7). Deus, "que dá a semente ao
semeador e o pão em alimento" (2
Cor 9, 10), provê a cada um de nós os
recursos necessários para nos
nutrirmos e ainda para sermos
generosos na prática do bem para
com os outros. Se é verdade que toda
a nossa vida é tempo para semear o
bem, aproveitemos de modo
particular esta Quaresma para



cuidar de quem está próximo de nós,
para nos aproximarmos dos irmãos e
irmãs que se encontram feridos na
margem da estrada da vida (cf. Lc 10,
25-37). A Quaresma é tempo propício
para procurar, e não evitar, quem
passa necessidade; para chamar, e
não ignorar, quem deseja atenção e
uma boa palavra; para visitar, e não
abandonar, quem sofre a solidão.
Acolhamos o apelo a praticar o bem 
para com todos, reservando tempo
para amar os mais pequenos e
indefesos, os abandonados e
desprezados, os discriminados e
marginalizados (cf. Enc. Fratelli tutti,
193).

3. A seu tempo colheremos, se não
tivermos esmorecido

Cada ano, a Quaresma vem recordar-
nos que "o bem, como aliás o amor, a
justiça e a solidariedade não se
alcançam de uma vez para sempre;
hão de ser conquistados cada



dia" (ibid., 11). Por conseguinte
peçamos a Deus a constância
paciente do agricultor (cf. Tg 5, 7),
para não desistir na prática do bem,
um passo de cada vez. Quem cai,
estenda a mão ao Pai que nos levanta
sempre. Quem se extraviou,
enganado pelas seduções do maligno,
não demore a voltar para Deus, que
"é generoso em perdoar" (Is 55, 7).
Neste tempo de conversão, buscando
apoio na graça divina e na comunhão
da Igreja, não nos cansemos de
semear o bem. O jejum prepara o
terreno, a oração rega, a caridade
fecunda-o. Na fé, temos a certeza de
que "a seu tempo colheremos, se não
tivermos esmorecido", e obteremos,
com o dom da perseverança, os bens
prometidos (cf. Heb 10, 36) para
salvação nossa e do próximo (cf. 1
Tm 4, 16). Praticando o amor
fraterno para com todos, estamos
unidos a Cristo, que deu a sua vida
por nós (cf. 2 Cor 5, 14-15), e
saboreamos desde já a alegria do



Reino dos Céus, quando Deus for
"tudo em todos" (1 Cor 15, 28).

A Virgem Maria, em cujo ventre
germinou o Salvador e que guardava
todas as coisas "ponderando-as no
seu coração" (Lc 2, 19), obtenha-nos o
dom da paciência e acompanhe-nos
com a sua presença materna, para
que este tempo de conversão dê
frutos de salvação eterna.

Roma, em São João de Latrão, na
Memória litúrgica do bispo São
Martinho, 11 de novembro de 2021.

Francisco

[1] Cf. Santo Agostinho, Sermones
243, 9,8; 270, 3; Enarratio in Psalmis
110, 1.



[2] Cf. Francisco, Momento
extraordinário de oração em tempo de
pandemia (27 de março de 2020).

[3] Cf. Idem, Ângelus de 17 de março
de 2013.

#ArqTl

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-
papa-francisco-para-a-quaresma-

de-2022/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-de-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-de-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-de-2022/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-papa-francisco-para-a-quaresma-de-2022/

	Mensagem do Papa Francisco para a Quaresma de 2022

