
opusdei.org

Mensagem do Card.
Ratzinger na
abertura do
Simpósio "Santidade
e Mundo"

Mensagem do Card. Ratzinger
na abertura do Simpósio
Teológico "Santidade e Mundo",
sobre o fundador do Opus Dei.

11/10/1993

"Do meio das misérias da terra surge
o louvor. O trono de Deus está
rodeado de um coro sempre



crescente de almas salvas, cujas
vidas se converteram num
movimento de alegria e de glória,
esquecidas de si próprias.

Mas este coro não canta apenas no
além, vai-se preparando no devir da
história e está já presente nela de
forma oculta. Isto manifesta-se
claramente na voz que provém do
trono, isto é do Deus oculto: "Louvai
o nosso Deus, vós todos, os seus
servos, todos os que o temeis,
pequenos e grandes" (Ap 19, 5).
Trata-se de um chamamento ao
nosso mundo para que nos
dediquemos àquilo que é o único
importante, e pertence, desde já, à
liturgia da eternidade".

Pronunciei estas palavras há pouco
mais de um ano, em Maio de 1992, na
homilia de uma das Missas
celebradas em ação de graças pela
beatificação de Josemaria Escrivá.
Era lógico que, nessa ocasião,



evocasse a liturgia celeste: qualquer
beatificação constitui um ato
mediante o qual a Igreja,
reconhecendo que um dos seus filhos
mereceu entrar na intimidade de
Deus, proclama a união entre a terra
e o céu. O povo cristão, peregrino na
terra, no meio de dificuldades e
amarguras por vezes grandes, sabe
que faz parte de uma realidade
muito mais ampla: a Cidade dos
santos que, iniciada na terra, encherá
os céus.

Era lógico - repito - que, na Missa de
ação de graças por uma beatificação,
se evocassem e recordassem estas
perspectivas da fé cristã: ou acaso
não é a celebração eucarística o
momento em que a Igreja confessa e
vive com maior profundidade e
participação a unidade entre a terra
e o céu de que nos falam as
beatificações e as canonizações? Mas
será lógico também evocar tais
perspectivas nestes momentos, no



início de uma reunião científica? Um
Simpósio de estudo será o lugar
adequado para tecer considerações
místicas e piedosas? Ou não será de
preferência o momento para deixar
atuar a razão científica, entendida
quer como razão histórica que
analisa criticamente os textos do
passado, quer como razão
argumentativa que necessita de
conceitos e reclama demonstrações?

A Teologia, ciência no sentido mais
pleno da palavra, é sem dúvida fruto
da razão científica. Apesar disso, não
é inadequado evocar neste contexto
a realidade do céu; antes pelo
contrário, é necessário fazê-lo,
porque só desse ponto de vista se
pode entender a Teologia. Tomás de
Aquino exprimiu-o com uma fórmula
justamente famosa e amplamente
repetida: a Teologia é ciência
subalterna da ciência de Deus e da
dos santos. Esta afirmação pressupõe
a reflexão aristotélica; e, em



concreto, os textos com que o
Estagirita demonstrou que as
ciências não configuram mundos
intelectuais desconexos, mas sim
conhecimentos relacionados entre si,
de modo que umas encontram
noutras o seu fundamento, e, por
esse motivo, são subalternas das
mesmas. Estas considerações sobre a
interligação das ciências foram
aduzidas por Tomás de Aquino com o
fim de fundamentar a Teologia. O
Cristão é um 'viator', um caminhante
que não vê a Deus, mesmo quando a
palavra da revelação o faz entrever o
mistério. Por conseguinte, sabe, mas
na dependência do saber de um
outro. A Teologia que nasce da fé é,
ao fim e ao cabo, subalterna
relativamente ao saber que Deus tem
de si mesmo e daquele que os santos
gozam já de um modo imediato e
definitivo.

Com esta consideração, São Tomás
pretendia realçar que a ânsia de



verdade presente no coração
humano, e ainda mais no coração do
crente, e da qual nasce a Teologia,
não é fruto de uma ilusão, de um
desejo destinado a ficar
permanentemente insatisfeito;
representa a expressão de uma
capacidade que Deus inscreveu no
nosso espírito e que Ele próprio
saciará um dia. A Teologia
desembocará na visão, naquela visão
que para os santos é já uma
realidade.

Mas a consideração da Teologia como
ciência subalterna relativamente ao
saber de Deus e dos santos não
implica apenas uma tensão em
direção à escatologia, em direção à
consumação final, em direção àquele
momento em que a verdade
entrevista, recebida com a palavra,
se revela plenamente e conduz à
situação definitiva dos santos.
Implica também, em virtude do seu
próprio conceito, uma referência à



união vital com Deus que se torna
possível já aqui na terra, para
aqueles que, abrindo-se com fé à
palavra divina, a tomam não apenas
com a inteligência mas com a
totalidade do coração. Porque Deus é
simultânea e inseparavelmente
verdade, bondade e beleza, e a força
unitiva do amor não conduz apenas
a deixar-se penetrar pela sua
bondade, mas também a aprofundar
na sua verdade.

O teólogo deve ser homem de ciência,
mas também, enquanto teólogo,
homem de oração. Não deve estar
atento apenas ao desenrolar da
história e ao desenvolvimento das
ciências, mas também - e mais ainda
- ao testemunho de quem, tendo
percorrido até ao fim o caminho da
oração, alcançou já, aqui na terra, os
cumes mais altos da intimidade
divina; isto é, ao testemunho
daqueles que, na linguagem vulgar,
denominamos com o qualificativo de



santos. A compreensão de Deus,
afirmam os santos, constitui - como
já afirmei noutra ocasião - "o ponto
de referência do pensamento
teológico que avaliza a sua retidão.
Neste sentido, o trabalho dos teólogos
é sempre "secundário", face à
experiência real dos santos. Sem este
ponto de referência, sem esta íntima
conexão com tais experiências, a
Teologia perde o seu carácter de
realidade" (J. Ratzinger, Guardare
Cristo: Esercizi di fede, speranza e
carità, Milano: Jaca Book, 1989, p.29).
Praticar a Teologia, dedicar-se à
investigação e docência teológicas,
não é o mesmo que empenhar-se
num trabalho frio e desencarnado,
mas sim ocupar-se de Deus que é
amor, e a quem se acede através do
amor.

Superando a ruptura entre teólogos e
espirituais que se deu nos inícios da
idade moderna e, mais radicalmente
ainda, o vincado intelectualismo que



constitui um dos limites da posição
iluminista, a teologia contemporânea
proclama a íntima conexão entre
Teologia e Espiritualidade,
retomando, deste modo, a grande
tradição cristã. Por conseguinte,
nada mais lógico que organizar -
como ponto culminante de um ano
destinado a celebrar uma
beatificação - um Simpósio de estudo.
E que, nas palavras que introduzem
esta reunião, tenha evocado
precisamente a liturgia celeste, o
coro dos anjos e santos que
alcançaram a visão de Deus, tendo
em conta que a Teologia se alimenta
desta visão e da sua antecipação na
oração contemplativa.

Torna-se oportuno, e mesmo
necessário que, enquanto teólogos,
escutemos a palavra dos santos a fim
de descobrir a sua mensagem: uma
mensagem multiforme, já que os
santos são muitos e cada um recebeu
um carisma particular, e ao mesmo



tempo unitário, porque os santos
remetem-nos para o único Cristo, ao
qual se unem, e cuja riqueza nos
ajudam a penetrar. Nesta sinfonia
múltipla e unitária na qual, como
diria Mölher, consiste a tradição
cristã, que traços caracterizam
Josemaria Escrivá? Qual o impulso
que a Teologia recebe sob a sua luz?
Não me cabe responder agora a estas
perguntas: os intervenientes do
Congresso apresentarão as suas
reflexões pessoais, às quais se
juntarão as daqueles que,
participando do espírito de
Josemaria Escrivá e em conexão com
a sua mensagem, se dedicarem, com
o passar dos anos, ao ensino e á
investigação teológica.

No entanto, existe uma realidade que
salta à vista quando alguém se
aproxima da vida de Josemaria
Escrivá ou entra em contacto com os
seus escritos: um sentido muito vivo
da presença de Cristo. "Aviva a tua fé.



- Cristo não é uma figura que passou.
Não é uma recordação que se perde
na História. Vive! "Jesus Christus heri
et hodie: ipse et in saecula!" - diz São
Paulo. Jesus Cristo ontem e hoje e
sempre!" (Caminho, n. 584). Este
Cristo vivo é também um Cristo
próximo, um Cristo em que o poder e
a majestade de Deus se tornam
presentes através das coisas
humanas, simples, comuns.

Pode-se, pois, falar relativamente a
Josemaria Escrivá de um
cristocentrismo vincado e singular
em que a contemplação da vida
terrena de Jesus e a contemplação da
sua presença viva na Eucaristia leva
à descoberta de Deus e à iluminação,
a partir de Deus, das circunstâncias
do viver cotidiano. "Jesus, crescendo
e vivendo como um de nós, revela-
nos que a existência humana, a vida
corrente e comum, tem um sentido
divino. Por muito que tenhamos
pensado nestas verdades, devemos



encher-nos sempre de admiração ao
pensar nos trinta anos de
obscuridade que constituem a maior
parte da passagem de Jesus entre os
seus irmãos, os homens. Anos de
sombra, mas, para nós, claros como a
luz do Sol. Mais: resplendor que
ilumina os nossos dias e lhes dá uma
autêntica projecção, pois somos
cristãos correntes, com uma vida
vulgar, igual à de tantos milhões de
pessoas nos mais diversos lugares do
Mundo" (Cristo que passa, n.14).

Duas consequências derivam desta
consideração da vida de Jesus, do
mistério profundo da realidade de
um Deus que não só se fez homem,
mas que assumiu a condição
humana, fazendo-se em tudo igual a
nós, excepto no pecado (cfr. Heb 4,
15). Antes de tudo o chamamento
universal à santidade, para cuja
proclamação Josemaria Escrivá
contribuiu de modo notável, como
João Paulo II recordava na sua solene



homilia durante a Missa da
beatificação. Mas também, para dar
consistência a essa chamada, o
reconhecimento de que a santidade
consiste nisto: em viver a vida
cotidiana com o olhar posto em Deus,
em plasmar as nossas ações à luz do
Evangelho e do espírito da fé. Toda a
compreensão teológica do mundo e
da História deriva deste núcleo,
como muitos textos de Josemaria
Escrivá o atestam, de modo preciso e
incisivo.

"Este nosso mundo - proclamava
numa homilia - é bom, porque saiu
bom das mãos de Deus. Foi a ofensa
de Adão, o pecado do orgulho
humano, que quebrou a harmonia
divina da criação. Mas Deus Pai,
quando, chegou a plenitude dos
tempos, enviou o seu Filho Unigênito,
que - por obra do Espírito Santo -
encarnou em Maria sempre Virgem,
para restabelecer a paz; para que,
redimindo o homem do pecado, 



adoptionem filiorum reciperemus (Gal
4, 5), fôssemos constituídos filhos de
Deus, capazes de participar na
intimidade divina, e assim fosse
concedido a este homem novo, a esta
nova estirpe dos filhos de Deus (cfr.
Rom 1, 9-10), a libertação de todo o
universo da desordem, restaurando
todas as coisas em Cristo, que as
reconciliou com Deus (cfr. Col 1,
20)" (Cristo que passa, n. 183).

Neste esplêndido texto, as grandes
verdades da fé cristã (o amor infinito
de Deus Pai, a bondade original da
criação, a obra redentora de Cristo
Jesus, a filiação divina, a
identificação do cristão com Cristo)
são apresentadas à colação com o fim
de iluminarem a vida do cristão e,
mais em particular, a vida do cristão
que vive no meio do mundo,
empenhado nas múltiplas ocupações
seculares. As perspectivas
dogmáticas de fundo projectam-se na
existência concreta e esta, por sua



vez, leva a considerar de novo, com
uma preocupação inédita, a
mensagem cristã no seu conjunto;
deste modo, produz-se um
movimento em espiral que implica e
sustenta a reflexão teológica.

Mas, como dizia antes, não me cabe a
mim enfrentar agora uma tarefa tal,
mas apenas introduzir o presente
Simpósio. Basta o que disse,
acompanhado dos votos de que estes
trabalhos, ao aprofundar a
mensagem espiritual de Josemaria
Escrivá, contribuam para o
desenvolvimento da Teologia, para
bem de toda a Igreja.

Card. Joseph Ratzinger

Simpósio Teológico "Santità e
Mondo", sobre o fundador do Opus
Dei, organizado pela Faculdade de
Teologia do então Ateneo Romano
della Santa Croce, de 12 a 14 de
Outubro de 1993



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-
card-ratzinger-na-abertura-do-
simposio-santidade-e-mundo/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/

	Mensagem do Card. Ratzinger na abertura do Simpósio "Santidade e Mundo"

