
opusdei.org

Mensagem da 59ª
Jornada Mundial da
Paz

O Papa publica sua mensagem
para a celebração de 1º de
janeiro de 2026, intitulada “A
paz esteja com todos vocês:
rumo a uma paz ‘desarmada e
desarmante’”. Propõe uma paz
que nasce da humildade, da
bondade e que promove o
diálogo, a justiça e a
fraternidade.

01/01/2026



A paz esteja com todos vós.

Rumo a uma paz desarmada e
desarmante

“A paz esteja contigo!”

Esta antiga saudação, presente ainda
hoje em muitas culturas, ganhou
novo vigor nos lábios de Jesus,
ressuscitado na noite de Páscoa. “A
paz esteja convosco!’ (Jo 20, 19.21) é a
sua Palavra, que não só deseja, mas
realiza uma mudança definitiva
naqueles que a acolhem e,
consequentemente, em toda a
realidade. Por isso, os sucessores dos
Apóstolos exprimem, todos os dias e
em todo o mundo, a revolução mais
silenciosa: “A paz esteja convosco!”.
Desde a noite da minha eleição como
Bispo de Roma, quis inserir a minha
saudação neste anúncio coral. E
desejo reiterar isso: esta é a paz do
Cristo ressuscitado, uma paz
desarmada e desarmante, humilde e
perseverante. Ela provém de Deus, o



Deus que nos ama a todos,
incondicionalmente[1].

A paz de Cristo ressuscitado!

Quem venceu a morte e derrubou as
barreiras que separavam os seres
humanos (cf. Ef 2, 14), foi o Bom
Pastor, que dá a vida pelo rebanho e
tem muitas ovelhas que estão fora do
seu redil (cf. Jo 10, 11.16): Cristo,
nossa paz. A sua presença, o seu dom
e a sua vitória reverberam na
perseverança de muitas
testemunhas, por meio das quais a
obra de Deus continua no mundo,
tornando-se ainda mais perceptível e
luminosa, na escuridão dos tempos.

Na verdade, o contraste entre as
trevas e a luz não é apenas uma
imagem bíblica para descrever o
sofrimento, do qual está a nascer um
mundo novo: é uma experiência que
nos atravessa e nos surpreende
diante das provações que
encontramos nas circunstâncias



históricas em que vivemos. Ora, para
não afundarmos na escuridão, é
necessário ver a luz e acreditar nela.
Trata-se de uma exigência que os
discípulos de Jesus são chamados a
viver de maneira única e
privilegiada, mas que, de muitas
maneiras, sabe abrir caminho no
coração de cada ser humano. A paz
existe, deseja habitar-nos, tem o
poder suave de iluminar e alargar a
inteligência, resiste à violência e a
vence. A paz tem o sopro da
eternidade: enquanto ao mal se
ordena “Basta!”, à paz se suplica
“Para sempre”. O Ressuscitado nos
introduziu neste horizonte. É neste
sentir que vivem os promotores da
paz, que, no drama daquilo que o
Papa Francisco definiu como
“terceira guerra mundial em
pedaços”, ainda resistem à
contaminação das trevas, como
sentinelas na noite.



Infelizmente, o contrário é possível,
ou seja, esquecer a luz: assim, perde-
se o realismo, e se cede a uma
representação parcial e distorcida do
mundo, sob o sinal das trevas e do
medo. Atualmente, não são poucos
aqueles que chamam de realistas as
narrativas privadas de esperança,
cegas à beleza dos outros e
esquecidas da graça de Deus, que
sempre age nos corações humanos,
por mais feridos que estejam pelo
pecado. Santo Agostinho exortava os
cristãos a estabelecerem uma
amizade indissolúvel com a paz, para
que, guardando-a no íntimo do
próprio espírito, pudessem irradiar o
calor luminoso ao seu redor.
Dirigindo-se à sua comunidade, ele
escreveu: “Se quereis atrair os outros
para a paz, tende-a vós primeiro;
sede vós, antes de tudo, firmes na
paz. Para inflamar os outros, deveis
ter dentro de vós a luz acesa”[2].



Queridos irmãos e irmãs, quer
tenhamos o dom da fé, quer pareça
que não o temos, abramo-nos à paz!
Acolhamo-la e reconheçamo-la, em
vez de a considerarmos distante e
impossível. Antes de ser um objetivo,
a paz é uma presença e um caminho.
Mesmo que seja contestada, dentro e
fora de nós, como uma pequena
chama ameaçada pela tempestade,
guardemo-la, sem esquecer os nomes
e as histórias daqueles que a
testemunharam. É um princípio que
orienta e determina as nossas
escolhas. Também nos lugares onde
só restam escombros, e onde o
desespero parece inevitável, ainda
hoje encontramos quem não
esqueceu a paz. Do mesmo modo
que, na noite de Páscoa, Jesus entrou
no lugar onde se encontravam os
discípulos, assustados e
desanimados, assim a paz de Cristo
ressuscitado continua a atravessar
portas e barreiras, com as vozes e os
rostos das suas testemunhas. É o dom



que permite não esquecer o bem,
reconhecê-lo como vencedor,
escolhê-lo novamente, juntos.

Uma paz desarmada

Pouco antes de ser capturado, num
momento de intensa confidência,
Jesus disse aos que estavam com Ele:
“Deixo-vos a paz; dou-vos a minha
paz. Não é como a dá o mundo, que
eu vo-la dou”. E imediatamente
acrescentou: “Não se perturbe o
vosso coração, nem se acobarde” (Jo
14, 27). A perturbação e o medo
podiam, certamente, referir-se à
violência que em breve se abateria
sobre Ele. De modo ainda mais
profundo, os Evangelhos não
escondem que o que desconcertou os
discípulos foi a sua resposta não
violenta: um caminho que todos,
Pedro em primeiro lugar,
contestaram, mas que o Mestre pediu
que seguissem até ao fim. O caminho
de Jesus continua a ser motivo de



perturbação e medo. E Ele repete
com firmeza àqueles que gostariam
de defendê-Lo: “Mete a espada na
bainha” (Jo 18, 11; cf. Mt 26, 52). A
paz de Jesus ressuscitado é
desarmada, porque desarmada foi a
sua luta dentro de precisas
circunstâncias históricas, políticas e
sociais. Os cristãos devem tornar-se,
juntos, testemunhas proféticas desta
novidade, conscientes das tragédias
das quais, muitas vezes, foram
cúmplices. A grande parábola do
Juízo Universal convida todos os
cristãos a, conscientemente, agir com
misericórdia (cf. Mt 25, 31-46). E, ao
fazê-lo, encontrarão ao seu lado
irmãos e irmãs que, por caminhos
diferentes, souberam ouvir a dor dos
outros, e se libertaram interiormente
do engano da violência.

Embora hoje não sejam poucas as
pessoas com o coração pronto para a
paz, um grande sentimento de
impotência as invade, diante do



curso cada vez mais incerto dos
acontecimentos. Já Santo Agostinho,
com efeito, assinalava um paradoxo
particular: “Não é difícil possuir a
paz. É mais difícil, quando muito,
louvá-la. Se quisermos louvá-la,
precisamos de ter capacidades que
talvez nos faltem; devemos procurar
as ideias certas, ponderar as frases."
Se, em vez disso, quisermos tê-la, ela
está lá ao nosso alcance e podemos
possuí-la sem qualquer esforço”[3].

Quando tratamos a paz como um
ideal distante, acabamos por não
considerar escandaloso que ela possa
ser negada, e que até mesmo se faça
guerra para alcançá-la. Parecem
faltar as ideias certas, as frases
ponderadas, a capacidade de dizer
que a paz está ao nosso alcance. Se a
paz não for uma realidade
experimentada, guardada e
cultivada, a agressividade espalha-se
tanto na vida doméstica quanto na
vida pública. Na relação entre



cidadãos e governantes, chega-se a
considerar uma culpa o não estar
suficientemente preparado para a
guerra, para reagir aos ataques e
para responder à violência. No plano
político, essa lógica de oposição,
muito além do princípio da legítima
defesa, é o dado mais atual, numa
desestabilização planetária que a
cada dia se torna mais dramática e
imprevisível. Não por acaso, os
repetidos apelos para aumentar as
despesas militares – e as escolhas que
deles decorrem – são apresentados
por muitos governantes com a
justificativa da periculosidade alheia.
Na verdade, a força dissuasiva do
poder, e em particular a dissuasão
nuclear, encarnam a irracionalidade
de uma relação entre os povos
baseada não no direito, na justiça e
na confiança, mas no medo e no
domínio da força. Como já escrevia
São João XXIII, na sua época: “O
resultado é que os povos vivem em
terror permanente, como sob a



ameaça de uma tempestade que pode
rebentar a cada momento em
avassaladora destruição. Já que as
armas existem, e se parece difícil que
haja pessoas capazes de assumir a
responsabilidade das mortes e
incomensuráveis destruições que a
guerra provocaria, não é impossível
que um fato imprevisível e
incontrolável possa inesperadamente
atear esse incêndio”[4].

Pois bem, ao longo de 2024, as
despesas militares a nível mundial
aumentaram 9,4% em relação ao ano
anterior, confirmando a tendência
ininterrupta dos últimos dez anos, e
atingindo o valor de 2,72 biliões de
dólares, ou seja, 2,5% do PIB
mundial[5]. Mais ainda, parece que os
novos desafios devem ser
enfrentados atualmente não só com
um enorme esforço econômico para
o rearmamento, mas também com
um realinhamento das políticas
educativas: em vez de uma cultura



da memória, que preserve a
consciência adquirida no século XX e
não esqueça os milhões de vítimas,
promovem-se campanhas de
comunicação e programas
educativos em escolas e
universidades, bem como nos meios
de comunicação social, que
difundem a percepção de que se vive
continuamente sob ameaça e
transmitem uma noção de defesa e
segurança meramente armada.

Todavia, “quem ama
verdadeiramente a paz ama também
os inimigos da paz”[6]. Assim, Santo
Agostinho recomendava não destruir
pontes e não insistir com
repreensões, preferindo a via da
escuta e, na medida do possível, do
encontro, com as razões dos outros.
Sessenta anos atrás, o Concílio
Vaticano II chegava à sua conclusão,
com a consciência da urgência de um
diálogo entre a Igreja e o mundo
contemporâneo. Em particular, a



Constituição Gaudium et Spes
chamava a atenção para a evolução
da prática bélica: “O perigo peculiar
da guerra hodierna está em que ela
fornece, por assim dizer, a
oportunidade de cometer tais crimes
àqueles que estão de posse das
modernas armas científicas; e, por
uma consequência quase fatal, pode
impelir as vontades dos homens às
mais atrozes decisões. Para que tal
nunca venha a suceder, os Bispos de
todo o mundo, reunidos, imploram a
todos, sobretudo aos governantes e
chefes militares, que ponderem sem
cessar a sua tão grande
responsabilidade perante Deus e a
humanidade”[7].

Ao reiterar o apelo dos Padres
conciliares, e considerando o diálogo
como a via mais eficaz em todos os
níveis, constatamos que os recentes
avanços tecnológicos e a aplicação
das inteligências artificiais no âmbito
militar radicalizaram a tragédia dos



conflitos armados. Está-se a delinear,
até mesmo, um processo de
desresponsabilização dos líderes
políticos e militares, devido ao
crescente “delegar” às máquinas as
decisões relativas à vida e à morte
das pessoas. É uma espiral de
destruição, sem precedentes, que
compromete o humanismo jurídico e
filosófico do qual qualquer
civilização depende e pelo qual é
protegida. É preciso denunciar as
enormes concentrações de interesses
econômicos e financeiros privados
que estão a empurrar os Estados
nessa direção; mas isso não é
suficiente, se ao mesmo tempo não
for promovido o despertar das
consciências e do pensamento
crítico. A Encíclica Fratelli tutti
apresenta São Francisco de Assis
como exemplo desse despertar:
“Naquele mundo, cheio de torreões
de vigia e muralhas defensivas, as
cidades viviam guerras sangrentas
entre famílias poderosas, ao mesmo



tempo que cresciam as áreas
miseráveis das periferias excluídas.
Lá, Francisco recebeu no seu íntimo
a verdadeira paz, libertou-se de todo
desejo de domínio sobre os outros,
fez-se um dos últimos e procurou
viver em harmonia com todos”[8]. É
uma história que quer continuar em
nós, e que exige unir esforços para
contribuir mutuamente para uma
paz desarmante, uma paz que nasce
da abertura e da humildade
evangélica.

Uma paz desarmante.

A bondade é desarmante. Talvez por
isso Deus Se tenha feito criança. O
mistério da Encarnação, que tem o
seu ponto mais extremo de
esvaziamento na descida aos
infernos, começa no ventre de uma
jovem mãe, e manifesta-se na
manjedoura de Belém. “Paz na
terra”, cantam os anjos, anunciando
a presença de um Deus indefeso, pelo



qual a humanidade só pode
descobrir-se amada cuidando d’Ele
(cf. Lc 2, 13-14). Nada tem a
capacidade de mudar-nos mais do
que um filho. E talvez seja
justamente o pensamento nos nossos
filhos, nas crianças, e também
naqueles que são frágeis como elas,
que nos traspassa o coração (cf. At 2,
37). A este respeito, o meu venerado
Predecessor escrevia que “a
fragilidade humana tem o poder de
tornar-nos mais lúcidos em relação
ao que dura e ao que passa, ao que
faz viver e ao que mata. Talvez por
isso tendamos tão frequentemente a
negar os limites e a fugir das pessoas
frágeis e feridas: elas têm o poder de
questionar a direção que escolhemos
como indivíduos e como
comunidade”[9].

São João XXIII foi o primeiro a
introduzir a perspectiva de um
desarmamento integral alcançado
somente através da renovação do



coração e da inteligência. Assim
escreveu ele na Carta encíclica 
Pacem in terris: “Todos devem estar
convencidos de que nem a renúncia
à competição militar, nem a redução
dos armamentos, nem a sua
completa eliminação, que seria o
principal, de modo nenhum se pode
levar a efeito tudo isto, se não se
proceder a um desarmamento
integral, que atinja o próprio
espírito, isto é, se não trabalharem
todos, em concórdia e sinceridade,
para afastar o medo e a psicose de
uma possível guerra. Mas isto requer
que, em vez do critério de equilíbrio
em armamentos, que hoje mantém a
paz, se abrace o princípio segundo o
qual a verdadeira paz entre os povos
não se baseia em tal equilíbrio, mas
sim e exclusivamente na confiança
mútua. Nós pensamos que se trata de
objetivo possível, por tratar-se de
causa que não só se impõe pelos
princípios da reta razão, mas que é



sumamente desejável e fecunda de
preciosos resultados”[10].

Este é um serviço fundamental que
as religiões devem prestar à
humanidade sofredora, vigiando
sobre a crescente tentativa de
transformar em armas até mesmo
pensamentos e palavras. As grandes
tradições espirituais, assim como o
reto uso da razão, nos fazem ir além
dos laços de sangue e étnicos, ou
daquelas fraternidades que
reconhecem apenas quem é
semelhante e rejeitam quem é
diferente. Hoje, vemos como isso não
é óbvio. Infelizmente, faz parte do
panorama contemporâneo, cada vez
mais, arrastar as palavras da fé para
o embate político, abençoar o
nacionalismo, e justificar
religiosamente a violência e a luta
armada. Os fiéis devem refutar
ativamente, antes de tudo, com a sua
vida, estas formas de blasfêmia que
obscurecem o Santo Nome de Deus.



Por isso, juntamente com a ação, é
mais do que nunca necessário
cultivar a oração, a espiritualidade, o
diálogo ecumênico e inter-religioso
como caminhos de paz e linguagens
de encontro entre tradições e
culturas. Em todo o mundo, é
desejável que “cada comunidade se
torne uma ‘casa de paz’, onde se
aprende a neutralizar a hostilidade
através do diálogo, onde se pratica a
justiça e se conserva o perdão”[11].
Hoje, mais do que nunca, é preciso
mostrar que a paz não é uma utopia,
através de uma criatividade pastoral
atenta e generativa.

Por outro lado, isso não deve desviar
a atenção de todos da importância da
dimensão política. Aqueles que são
chamados a assumir
responsabilidades públicas, nos mais
altos e qualificados cargos,
investiguem “a fundo, qual a melhor
maneira de se chegar à maior
harmonia das comunidades políticas



no plano mundial; harmonia,
repetimos, que se baseia na
confiança mútua, na sinceridade dos
tratados e na fidelidade aos
compromissos assumidos. Examinem
de tal maneira todos os aspectos do
problema para encontrarem, no nó
da questão, a partir do qual possam
abrir caminho a um entendimento
leal, duradouro e fecundo”[12]. É o
caminho desarmante da diplomacia,
da mediação, do direito
internacional, infelizmente
contrariado por violações cada vez
mais frequentes de acordos
alcançados com grande esforço, num
contexto que exigiria não a
deslegitimação, mas sim o
fortalecimento das instituições
supranacionais.

Hoje, a justiça e a dignidade
humanas estão, mais do que nunca,
expostas aos desequilíbrios de poder
entre os mais fortes. Então, como
viver num tempo de desestabilização



e conflitos libertando-se do mal? É
necessário motivar e apoiar todas as
iniciativas espirituais, culturais e
políticas que mantenham viva a
esperança, combatendo a difusão de
“atitudes fatalistas a respeito da
globalização, como se as dinâmicas
em ato fossem produzidas por forças
impessoais anônimas e por
estruturas independentes da vontade
humana”[13]. Se, efetivamente, “a
melhor maneira de dominar e
avançar sem entraves é semear o
desânimo e despertar uma
desconfiança constante, mesmo
disfarçada por detrás da defesa de
alguns valores”[14], deve-se contrapor
a tal estratégia o desenvolvimento de
sociedades civis conscientes, de
formas de associativismo
responsável, de experiências de
participação não violenta, de práticas
de justiça restaurativa em pequena e
grande escala. Leão XIII já o
salientava claramente na Encíclica 
Rerum Novarum: “A experiência que



o homem adquire, todos os dias, da
exiguidade das suas forças, obriga-o
e impele-o a agregar-se a uma
cooperação estranha. É nas Sagradas
Letras que se lê esta máxima: ‘Mais
valem dois juntos que um só, pois
tiram vantagem da sua associação. Se
um cair, o outro sustenta-o.
Desgraçado do homem só, pois;
quando cair, não terá ninguém que o
levante” (Ecl 4, 9-10). E esta outra: ‘O
irmão que é ajudado por seu irmão, é
como uma cidade forte’”. (Pv 18, 19)
[15].

Que isso seja um fruto do Jubileu da
Esperança, que levou milhões de
seres humanos a redescobrirem-se
peregrinos e a iniciarem em si
mesmos aquele desarmamento do
coração, da mente e da vida, ao qual
Deus não tardará em responder,
cumprindo as suas promessas: “Ele
julgará as nações e dará as suas leis a
muitos povos, os quais
transformarão as suas espadas em



relhas de arados e as suas lanças em
foices. Uma nação não levantará a
espada contra outra, e não se
adestrarão mais para a guerra” (Is 2,
4). Vinde, Casa de Jacó! Caminhemos
à luz do Senhor” (Is 2, 4-5).

Vaticano, 8 de dezembro de 2025.

LEÃO PP. XIV.

[1] Cf. Bênção “Urbi et Orbi”, Loggia
central da Basílica de São Pedro (8 de
maio de 2025).

[2] Agostinho de Hipona, Sermo. 357,
3.

[3] Ibid., 1.

[4] João XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 de abril de 1963), 111.



[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armament,
Disarmament and International
Security (2025).

[6] Agostinho de Hipona, Sermo, 357,
1.

[7] Conc.Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et Spes, 80.

[8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), 4.

[9] Idem, Carta ao Diretor do jornal
italiano “Corriere della Sera” (14 de
março de 2020).

[10] João XXIII, Carta Encíclica Pacem
in terris (11 de abril de 1963), 113.

[11] Discurso aos Bispos da
Conferência Episcopal Italiana (17 de
junho de 2025).

[12] João XXIII, Carta Encíclica Pacem
in terris (11 de abril de 1963), 118.



[13] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 42.

[14] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 de outubro de 2020), 15.

[15] Leão XIII, Carta Encíclica Rerum
Novarum (15 de maio de 1891), 37.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/mensagem-
da-59a-jornada-mundial-da-paz/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-da-59a-jornada-mundial-da-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-da-59a-jornada-mundial-da-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-da-59a-jornada-mundial-da-paz/

	Mensagem da 59ª Jornada Mundial da Paz

