
opusdei.org

Áudio do Prelado e
texto (19/03/2020):
São José e a
segurança do
impossível

Na festa de São José, o Prelado
do Opus Dei convida-nos a ter
"a segurança do impossível",
como tinha o santo patriarca,
"homem do sorriso permanente
e do encolhimento de ombros".
Meditação pregada na Igreja
Prelatícia de Santa Maria da
Paz (Roma, 19 de março de
2020).



19/03/2020

Tradução

Meditação pregada na igreja
prelatícia de Santa Maria da Paz
(Roma, 19 de março de 2020).

A segunda leitura da missa de hoje
nesta grande solenidade de São José –
que tem tanto conteúdo para nós e
para toda a Igreja – apresenta-nos,
antes de tudo, a figura de Abraão.
Esse grande patriarca, que a Igreja
também considerou mais tarde como
nosso pai na fé.

São Paulo diz na epístola aos
romanos que leremos hoje, que
Abraão, “contra toda a humana
esperança, ele firmou-se na
esperança”. E ele acreditou contra
toda a esperança que seria o pai de

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-i-abraao/


muitos povos, e isso lhe valeu a
justificação.

Conhecemos bem a história de 
Abraão: essa disponibilidade ao
querer de Deus quando era um
querer pouco compreensível
humanamente. Ser pai de muitos
povos nas circunstâncias de idade
em que se encontrava. Depois, ir a
um lugar sem saber para onde estava
indo, confiante de que seria Deus
quem lhe mostraria a todo momento
o que ele deveria fazer, o que ele
deveria planejar. Uma grande fé.

Esta figura é apresentada hoje pela
liturgia como um preâmbulo a São
José, aquele grande patriarca do
Novo Testamento, nosso pai e
senhor. Aí vemos, também, em
primeiro lugar, a grande fé de São
José.

E agora, em nossa oração, dirigindo-
nos a São José, pedimos-lhe que nos
consiga uma fé muito grande. A ele, a

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-i-abraao/


quem chamamos de nosso pai e
senhor, pedimos que obtenha para
nós uma fé sem condições, uma fé
que traga consigo uma completa e
total confiança no Senhor.

Para a missa de hoje se apresentam
dois possíveis evangelhos. O de São
Mateus nos conta como São José
enfrentou um mistério, o grande
mistério da Encarnação.
Humanamente ele descobre e, como
ele é justo, não quer denunciar
Maria, pretende abandoná-la em
segredo. Mas então vem um sonho.
Um sonho no qual lhe é transmitido
nada menos do que o Mistério:
“Porque o que nela se gerou vem do
Espírito Santo. Ela dará à luz um
Filho, e tu lhe porás o nome de Jesus,
porque ele salvará o seu povo dos
seus pecados. Quando José acordou,
fez o que o Anjo do Senhor lhe
ordenara”. Certamente, é um sonho
especial acompanhado por toda a



graça de Deus para a sua
compreensão.

Sabemos muito bem qual era a
atitude de São José diante de
fenômenos extraordinários: o
nascimento de Jesus, depois de ter
preparado tudo com muito amor. De
Nazaré têm de ir a Belém, onde não
encontram lugar; mais ainda, têm
que correr de noite para o Egito,
fugindo. Ele, que tinha escutado do
Anjo que este Menino é o que salvará
o seu povo dos seus pecados. No
entanto, não é capaz de se salvar,
tem que fugir. Com grande incerteza,
porque não lhe dizem: “Vai para o
Egito por um tempo determinado”,
mas: “Vai para lá até que eu te diga”.
Podem ser meses, podem ser anos,
podem ser semanas... é a
disponibilidade diante do que o
Senhor nos pede, quando aquilo que
Ele nos propõe não é claro,
imprevisível, quando o futuro se



torna um pouco incontrolável. Mas aí
está a fé, a fé de confiar no Senhor.

Em muitas ocasiões nas nossas vidas
também encontraremos momentos –
provavelmente não tão
extraordinários – em que, de alguma
forma, temos que colocar em
primeiro plano a nossa confiança no
Senhor. Vamos pedir-lhe por todos,
especialmente hoje a São José: que
confiemos em nosso Senhor. E que
confiemos no Senhor através dos
meios pelos quais quer se comunicar
conosco. São José poderia ter
pensado: “Tive um sonho, sonhei
com isso, mas já me irão dizer mais
claramente o que tenho que fazer”.

Uma grande fé. E depois, aquele
regresso do Egito. Obedecer também
pensando, assumindo a
responsabilidade, tomando a
iniciativa de regressar a Nazaré, em
vez de ficar em Belém. Esta é a
obediência da fé. Confiar, confiar no



Senhor. Senhor, ajude-nos a confiar
em você. Confiar em tudo o que nos
vem da sua providência, mesmo
quando é extraordinário. Para que
saibamos como obedecer. Para que,
sabendo obedecer por amor, sejamos
livres.

Uma obediência que não é deixar de
pensar. O nosso Padre [são
Josemaria], referindo-se a São José,
disse-nos numa homilia que, nas
diversas circunstâncias da sua vida,
o patriarca não renunciou a pensar,
nem abandonou a sua
responsabilidade. Portanto, a nossa
obediência aos planos de Deus, em
coisas grandes e pequenas, tem de
ser baseada na liberdade e, portanto,
na responsabilidade, em fazer as
coisas porque queremos. Porque
queremos, e, dessa forma, seremos
sempre livres.

Quantas vezes já meditamos sobre
isso, seguindo os ensinamentos do



nosso Padre. Não somos livres
simplesmente pela capacidade de
escolher entre uma coisa ou outra:
somos livres porque podemos amar,
porque podemos sentir-nos – como o
nosso Padre também dizia – livres
como pássaros. Também somos
livres nestas circunstâncias, nas
quais estamos confinados pelo
coronavírus. Somos livres como
pássaros, porque podemos amar.

Podemos amar e, portanto, fazer
tudo, sofrer tudo por amor. Em
consequência, porque queremos de
verdade. São José é para nós também
um modelo na vida diária, na
monotonia da vida cotidiana. O
nosso Padre também nos dizia: o que
pode esperar um habitante de uma
aldeia perdida como Nazaré? Só o
trabalho diário, sempre com o
mesmo esforço. E, no final do dia,
uma casa pobre e pequena para
repor as forças e começar o trabalho
do dia seguinte.



É assim que é a nossa vida. Um dia
de trabalho e outro, sem nenhuma
novidade. E, que podemos esperar,
pergunta o nosso Padre, que poderia
esperar São José? E continua: o nome
de José em hebraico significa “Deus
acrescentará”. E Deus acrescenta
dimensões inesperadas à vida santa
daqueles que fazem a sua vontade. O
que é importante, o que dá valor a
tudo, é o divino. E esta é a nossa vida.

Nós Vos agradecemos, Senhor, e Vos
pedimos através da intercessão de
São José, especialmente hoje, para
que nos faça compreender a
grandeza da vida corrente. Aquilo
que já meditamos tantas vezes e que
precisamos aprender de novo: a
grandeza da vida corrente. E,
concretamente, a grandeza da vida
de trabalho.

Porque Deus, àquela nossa vida
aparentemente monótona,
acrescenta – como dizia o nosso



Padre – o elemento divino. E o que é
o divino? O divino é Ele mesmo, o
divino é a sua Presença, a sua Graça;
o divino é a eficácia sobrenatural do
nosso trabalho. É fazer o nosso
trabalho divino, tornando-o uma
realidade santa.

Conhecemos poucos pormenores da
vida de São José, mas podemos
imaginar o seu trabalho em Nazaré.
Como é que ele trabalharia,
especialmente com Jesus? Nós,
Senhor, queremos trabalhar com
você, queremos que o nosso trabalho
diário, habitual e cotidiano tenha
esse suplemento divino, que é acima
de tudo a sua presença. Que
possamos trabalhar com você,
Senhor. Com palavras ou sem
palavras, que seja algo habitual nos
nossos dias e no nosso trabalho, dizer
para você, Senhor: “Jesus, vamos
fazer isto juntos”. Isto tem de nos
dar, por um lado, alegria, segurança;
e, por outro, a responsabilidade de



que não estamos fazendo algo nosso,
sozinhos, mas que estamos fazendo
algo muito de Deus, colaborando com
Jesus Cristo em tudo o que fazemos.

Fé: a fé de São José. Esperança: a fé
que é o fundamento da esperança.
Aquela esperança que, como lemos
na Epístola aos Colossenses, é posta
no que “está reservado para nós nos
céus”. E aí devemos ver também o
nosso trabalho, na esperança do que
“está reservado para nós nos céus”. E
já agora, não só quando pela graça e
misericórdia de Deus formos para o
céu, se formos fiéis, mas já agora o
que nos é reservado no céu é toda a
ajuda de Deus, todo o amor de Deus,
todo este olhar amoroso para o
Senhor em todos os momentos.

Qual é a nossa esperança? O que
esperamos durante o dia? Tantas
coisas. Mas que a nossa esperança
esteja nos céus. Que seja fruto da fé,
a esperança é fruto da fé. Que



possamos sempre esperar, com
esperança segura, pelo “divino” nas
nossas vidas.

E isso nos dará também segurança
diante daquilo que nos parece difícil
na nossa própria vida espiritual, que
tantas vezes – diante da consciência
da vocação à santidade – pode-nos
parecer impossível, diante da
experiência – tantas vezes repetida –
das nossas limitações e misérias.
Tantas vezes, humanamente falando,
diremos: “Senhor, isto é impossível;
mas nós, Senhor, pedimos-lhe, aqui,
diante do corpo do nosso Padre, que
nos dê – como o nosso Padre o fez – a
segurança do impossível”.

Como São José. São José tinha a
segurança do impossível. E esta
certeza também nos fará imitar São
José naquilo que o nosso Padre dizia,
que viu na figura de São José o
homem com o sorriso permanente e
com encolhimento de ombros. Um



encolher de ombros não de
indiferença, mas de quem pode
dizer: “Bem, não importa o que
aconteça, porque seja o que for, aqui
está a eficácia”.

E o sorriso permanente. No
Evangelho não vemos o sorriso de
São José, mas – como o nosso Padre
fazia – podemos imaginar, sem
dúvida o seu rosto amável, simpático,
repleto de um sorriso permanente
que dá alegria aos outros, que dá
segurança aos outros. Também
pedimos, Senhor, por intercessão de
São José, que sejamos pessoas que
sabem sorrir, que sabem sorrir
mesmo quando há contrariedades,
quando encontramos dificuldades.
Sabemos bem, e já o
experimentamos com alguma
frequência, o que nosso Padre nos
disse: que às vezes um sorriso é a
melhor mortificação. Porque às
vezes é preciso esforço para sorrir,
porque há dificuldades, há



preocupações, há doenças. Pode ser
difícil sorrir. E o sorriso então não é
uma coisa fictícia. Pode e deve ser
profundamente autêntico, porque é
esse sorrir sabendo que o Senhor
está colocando o divino na nossa
vida. E saber sorrir também para
ajudar os outros, para dar segurança,
para dar alegria.

Em situações difíceis, devemos saber
sorrir e, sobretudo, rezar. Ontem, o
Papa Francisco, a propósito da
pandemia, fez este convite: “Invoque
sempre São José, principalmente nos
momentos difíceis, e confie a sua
existência a este grande santo”.
Vamos agora também, unindo-nos à
oração do Papa, pedir a São José que
ponha fim a este tempo difícil para
tantas pessoas em todo o mundo.

Fé, esperança e caridade. O amor. A
fé que atua mediante a caridade.
Podemos imaginar o carinho de São
José pelo Menino Jesus, o carinho de



São José por Nossa Senhora. Um
amor repleto de serviço, de
dedicação, de responsabilidade para
cuidar da Sagrada Família.

E a caridade tem tanto a ver com a
fidelidade, uma fidelidade que hoje
queremos renovar com São José.
Para dizer ao Senhor, uma vez mais:
“Aqui estou, Senhor, para o que você
quiser”. Além disso, agradecendo a
Ele porque somos muito conscientes
de que esta capacidade de nos
entregarmos ao Senhor, esta
capacidade de nos entregarmos
completamente, é um grande dom
que o Senhor nos dá, que o Senhor
nos oferece.

Bento XVI dizia uma vez que a
fidelidade no tempo é o nome do
amor. A renovação da nossa
fidelidade tem de ser algo que surge
do amor, de querer e de desejar a
união com o Senhor e,
consequentemente, de amar os



outros, porque a nossa fidelidade aos
planos de Deus, a fidelidade à nossa
vocação cristã, à nossa vocação à
Obra, é amor ao Senhor, amor aos
outros, renovado no tempo.

Hoje pedimos ao Senhor, também
agora, pela intercessão de São José,
pela fidelidade de todos, pela
renovação da fidelidade de todos na
Obra. Que todos tenhamos sempre
uma consciência muito viva de que a
fidelidade à nossa vocação é a
fidelidade a Jesus Cristo. É, sim,
fidelidade a um modo de vida, a uma
missão, a um espírito, mas é
fidelidade a Jesus Cristo, de tal
maneira que nos sentimos sempre
muito do Senhor.

São Paulo diz: “Se vivemos, vivemos
para o Senhor, e se morremos,
morremos para o Senhor; portanto,
quer vivamos quer morramos, somos
do Senhor” (Rom 14, 8). A nossa



identidade é que “pertencemos ao
Senhor”.

A nossa fidelidade é reafirmar com
gratidão que “pertencemos ao
Senhor”. E tudo isto também através
da fidelidade ao espírito que
recebemos do nosso Padre: hoje é o
seu onomástico. É lógico que hoje
também nos dirijamos especialmente
à sua intercessão.

Esta nossa fidelidade que queremos
renovar hoje com uma vontade atual
e forte é a fidelidade ao nosso Padre.
Não consideremos o nosso Padre –
não o vemos assim – como uma
figura do passado, admirável, que
nos deixou alguns escritos
maravilhosos. Vejamos também esta
fidelidade, como disse Paulo VI a D.
Álvaro, com aquele conselho:
“Quando tiver de decidir alguma
coisa, pense em como decidiria o
fundador, e acertará”. E D. Álvaro
comentou que estava muito satisfeito



com este conselho, porque era o que
habitualmente procurava fazer.

Que a nossa fidelidade tenha
também essa tonalidade, que para
nós é muito importante, de
fidelidade ao nosso Padre: fomentar
o interesse em conhecê-lo melhor,
em conhecer o seu espírito, os seus
escritos, a sua vida, que nos ajudará
a ser mais fiéis no dia-a-dia, no nosso
trabalho, nas pequenas coisas de
cada dia, no hoje e agora. E, ao
mesmo tempo, ser fiel quando, em
algumas circunstâncias especiais,
particularmente difíceis, se
apresentam a nós, como aconteceu a
São José.

Fidelidade. Fidelidade no tempo é o
nome do amor. E é assim: o nosso
amor é amor de correspondência. E,
portanto, uma grande parte, ou mais
do que uma grande parte, do objeto
fundamental da nossa fé é a fé no
amor de Deus por nós. Para que o



nosso amor, a nossa fidelidade seja
correspondência: saber que somos
amados pelo Senhor. Como o nosso
Padre nos disse, e como já dissemos
antes, devemos reconhecer que
somos olhados por Deus em todos os
momentos, sempre. Que nunca
estejamos sozinhos, não só porque
estamos rodeados de pessoas que nos
amam: é que o Senhor está sempre
conosco. O Senhor está tão conosco
que nós somos d'Ele: Domini sumus.

É por isso que a fidelidade deve ser
uma fidelidade cheia de alegria. E é
assim. E hoje, enquanto renovamos a
nossa fidelidade, queremos renovar
também a alegria com que
encaramos tudo o que fazemos, no
trabalho, nas circunstâncias atuais
tão peculiares por causa da
epidemia. Devemos viver com
alegria.

Viver com alegria, com aquele
sorriso permanente de São José,



porque é isso que o Senhor quer. Ser
fiel ao Senhor é também ser feliz.
Quando não estamos contentes, não
estamos sendo fiéis, porque o Senhor
quer a nossa alegria: “Que a minha
alegria esteja em vós e a vossa
alegria seja completa” (Jo 15,11).

É bom pensar que Deus quer que
sejamos felizes, que estejamos
alegres. E não apenas isso, mas Ele
dá-nos todos os meios para sermos
felizes. Dá-nos, acima de tudo, a sua
presença, o seu amor, a sua
companhia.

E com esta fé, com esta esperança,
com esta caridade, com esta
correspondência fiel, queremos que
seja uma fidelidade apostólica. Não
pode ser de outra forma. A nossa
identificação com Cristo conduz
necessariamente a uma preocupação
pelas almas, que de uma forma
especial colocamos ontem nas mãos
de São José. E hoje, com palavras do



nosso Padre, dizemos a nosso
Senhor, colocando São José como
nosso intercessor: “Almas, almas de
apóstolo, são para ti, são para a tua
glória”. Repitamo-lo muitas vezes
hoje: “Almas, almas de apóstolo, são
para ti, são para a tua glória”.
Percorrendo o mundo, porque o
mundo inteiro é nosso – o Senhor
deu-nos em herança –, percorrendo o
mundo desde a América do Norte,
América do Sul, Ásia, África, Europa,
Oceania: “Almas, almas de apóstolo,
são para ti, são para a tua glória”.

Terminamos a meditação, pedindo a
São José, a Maria, nossa Mãe, e com
Maria e José a Jesus, a esta trindade
da terra: que nos levem sempre pela
mão à Trindade do Céu, a esse nosso
Deus a quem pertencemos. Domini
sumus, “somos do Senhor”.

Texto original em espanhol



Meditación predicada en la iglesia
prelaticia de Santa María de la Paz
(Roma, 19 marzo 2020)

La segunda lectura de la misa de hoy
en esta gran solemnidad de san José -
que tanto contenido tiene para
nosotros y para toda la Iglesia- nos
presenta, en primer lugar, la figura
de Abraham. Ese gran patriarca, que
también la Iglesia ha considerado
después como nuestro padre en la fe.

Dice san Pablo en la epístola a los
romanos que leeremos hoy, que
Abraham, “en la esperanza, creyó
contra toda esperanza”. Y creyó
contra toda esperanza que sería
padre de muchos pueblos, y esto le
valió la justificación.

Conocemos bien la historia de
Abraham: esa disponibilidad al
querer de Dios cuando era un querer
poco comprensible humanamente.
Ser padre de muchos pueblos en las
circunstancias de edad en que se



encontraba. Después, ese ponerse en
camino hacia un lugar sin saber a
dónde iba, confiado en que iba a ser
Dios quien le iría mostrando en cada
momento lo que debía hacer, lo que
debía planear. Una fe grande.

Esta figura nos la presenta hoy la
liturgia como un preámbulo a san
José, a ese gran patriarca del nuevo
testamento, a nuestro padre y señor
san José. Vemos ahí también, muy en
primerísimo lugar, la fe grande de
san José.

Y ahora, en nuestra oración,
dirigiéndonos a san José, le pedimos
que nos consiga una fe muy grande.
Él, al que llamamos nuestro padre y
señor, le pedimos que nos consiga
una fe sin condiciones, una fe que
comporte una confianza completa en
el Señor, un fiarnos del todo.

Hoy en la misa hay dos evangelios
posibles. El de san Mateo nos cuenta
cómo se enfrentó san José a un



misterio, al grandísimo misterio de la
Encarnación. Humanamente lo
descubre y, como justo que es, no
quiere denunciar a María, quiere
dejarla en secreto. Pero llega después
un sueño. Un sueño en que se le
transmite nada menos que el
Misterio: “Porque lo que hay en ella
viene del Espíritu Santo. Dará a luz
un Hijo, y tú le pondrás por nombre
Jesús, porque él salvará a su pueblo
de los pecados. Cuando José se
despertó, hizo lo que le había
mandado el Ángel del Señor”.
Ciertamente, es un sueño especial
acompañado de toda la gracia de
Dios para la claridad.

Y, luego, conocemos muy bien cómo
era la actitud de san José ante
fenómenos extraordinarios: el
nacimiento, después de haber
preparado todo con gran cariño. De
Nazaret tienen que irse a Belén,
donde no encuentran sitio; más aún,
tienen que ir corriendo de noche a



Egipto, huyendo. Él, que había
escuchado del Ángel que ese Niño es
el que salvará a su pueblo de los
pecados. Sin embargo, no es capaz de
salvarse a sí mismo, tiene que ir
huyendo. Con una incertidumbre
grande, porque no se le dice: “Vete a
Egipto por un tiempo determinado”;
sino: “Vete allí hasta que yo te diga”.
Podrían ser meses, podrían ser años,
podrían ser semanas… Es la
disponibilidad ante lo que el Señor
nos pide, cuando eso que nos pide
comporta una duda especial,
concretamente en lo imprevisible,
cuando el futuro se pone un poco
incontrolable. Pero ahí está la fe, la
fe de fiarnos del Señor.

También nosotros en muchas
ocasiones en nuestra vida
encontraremos momentos –
probablemente no con un carácter
tan extraordinario– en los que de
alguna manera tenemos que poner
en un primer plano el fiarnos del



Señor. Se lo vamos a pedir para
todos, especialmente hoy a san José:
que nos fiemos del Señor. Y que nos
fiemos del Señor a través de los
medios por los que Él quiere
hablarnos. San José podría haber
pensado: “[He tenido] un sueño, he
soñado esto, pero ya me lo dirán de
un modo claro”.

Una fe grande. Y después, ese volver
de Egipto. Obedecer pensando
también, poniendo responsabilidad
propia, poniendo iniciativa para
volverse a Nazaret, en lugar de
quedarse en Belén. Es la obediencia
de la fe. Fiarnos, fiarnos del Señor.
Señor, ayúdanos a fiarnos de ti. A
fiarnos de todo lo que nos llega de tu
providencia, también cuando es así
extraordinaria. Para que sepamos
obedecer. Para que sabiendo
obedecer por amor, seamos libres.

Una obediencia que no es dejar de
pensar. Nuestro Padre [san



Josemaría], precisamente
refiriéndose a san José, nos decía en
una homilía que, en las diversas
circunstancias de su vida, el
patriarca no renuncia a pensar, ni
hace dejación de su responsabilidad.
Por eso, nuestra obediencia a los
planes de Dios, en lo grande y en lo
pequeño, tiene que ser hecha a base
de libertad, y por tanto de
responsabilidad, de hacer las cosas
porque queremos. Porque queremos,
y así seremos siempre libres. Cuantas
veces lo hemos meditado siguiendo
las enseñanzas de nuestro Padre. No
somos libres simplemente por la
capacidad de poder elegir entre una
cosa u otra: somos libres porque
podemos amar, porque podemos
sentirnos –como decía también
nuestro Padre– libres como pájaros.
También libres en estas
circunstancias en que estamos
encerrados por el coronavirus.
Somos libres como pájaros, porque
podemos amar. Podemos amar y, por



tanto, hacer todo, sufrir todo por
amor; en consecuencia, porque nos
da la gana.

San José es para nosotros también un
modelo en lo ordinario, en la
monotonía de la vida ordinaria.
También nuestro Padre nos dice:
¿qué puede esperar de la vida un
habitante de una aldea perdida,
como era Nazaret? Solo trabajo todos
los días, siempre con el mismo
esfuerzo. Y, al acabar la jornada, una
casa pobre y pequeña para reponer
las fuerzas y recomenzar al día
siguiente la tarea.

Así es nuestra vida. Un día de trabajo
y otro, sin particulares novedades.
Pero, ¿qué podemos esperar?,
pregunta nuestro Padre. ¿Qué podía
esperar san José? Y continúa: el
nombre de José en hebreo significa
“Dios añadirá”. Y Dios añade a la
vida santa de los que cumplen su
voluntad dimensiones



insospechadas. Lo importante, lo que
da su valor a todo, lo divino. Y esta es
nuestra vida.

Te damos gracias, Señor, y te
pedimos por intercesión de san José,
hoy especialmente, que nos hagas
entender la grandeza de la vida
ordinaria. Eso que tantas veces
hemos meditado y que tantas veces
necesitamos volver a aprender: la
grandeza de la vida ordinaria. Y,
concretamente, la grandeza de la
vida de trabajo.

Porque Dios, a esa vida nuestra,
aparentemente monótona, pone –
como decía nuestro Padre– lo divino.
Y, ¿qué es lo divino? Lo divino es Él
mismo, lo divino es su Presencia, su
Gracia; lo divino es la eficacia
sobrenatural de nuestro trabajo. Es
hacer divino nuestro trabajo,
haciendo que sea una realidad santa.

De san José conocemos pocos detalles
de su vida, pero podemos imaginar



su trabajo en Nazaret. ¿Cómo
trabajaría, especialmente con Jesús?
Nosotros, Señor, queremos trabajar
contigo, queremos que nuestro
trabajo diario, corriente, ordinario,
tenga también ese añadir lo divino,
que sea sobre todo tu presencia. Que
trabajemos contigo, Señor. Que sea,
con palabras o sin palabras, algo
habitual en nuestro día y en nuestro
trabajo decirte a ti, Señor: “Jesús,
vamos a hacer esto entre los dos”. Es
así. Esto nos tiene que dar, por una
parte, alegría, seguridad; y también
la responsabilidad de que no estamos
haciendo algo nuestro, solos, sino
que estamos haciendo algo muy de
Dios, una colaboración con Jesucristo
en todo lo que hacemos.

Fe: la fe de san José. Esperanza: la fe
que fundamenta la esperanza. Esa
esperanza que, como leemos en la
epístola a los Colosenses, está puesta
en lo que “nos está reservado en los
cielos”. Y ahí tenemos que ver



también nuestro trabajo, en la
esperanza de lo que “nos está
reservado en los cielos”. Y ya ahora,
no solo cuando por la gracia y la
misericordia de Dios vayamos al
Cielo, si somos fieles, sino ya ahora lo
que nos está reservado en los cielos
es toda la ayuda de Dios, todo el
cariño de Dios, todo este mirarnos el
Señor amorosamente a todas horas.

¿Cuál es nuestra esperanza? ¿Qué
esperamos nosotros durante el día?
Tantas cosas. Pero que nuestra
esperanza esté en los cielos. Que sea
fruto de la fe, la esperanza fruto de la
fe. Que estemos siempre esperando,
con una segura esperanza, lo divino
en nuestra vida.

Y eso también nos dará seguridad
ante lo que nos parezca difícil en
nuestra propia vida espiritual, que
tantas veces -ante la conciencia de la
vocación a la santidad- nos podrá
parecer imposible, ante la



experiencia –tantas veces repetida–
de nuestras limitaciones y miserias.
Tantas veces nos parecerá imposible
la realización de la misión apostólica
–transformar este mundo, llevar este
mundo a Dios, poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades
humanas– tantas veces,
humanamente, diremos: “Señor, esto
es imposible; pero nosotros, Señor te
pedimos, aquí, ante el cuerpo de
nuestro Padre, que nos des –como
tuvo nuestro Padre– la seguridad de
lo imposible”.

Como san José. San José tuvo la
seguridad de lo imposible. Y esa
seguridad nos hará también imitar a
san José en eso que decía nuestro
Padre, quien veía en la figura de san
José al hombre de la sonrisa
permanente y el encogimiento de
hombros. Un encogimiento de
hombros no de indiferencia, sino de:
“Bueno, da igual [lo que ocurra],



porque sea lo que sea aquí está la
eficacia”.

Y la sonrisa permanente. En el
evangelio no vemos la sonrisa de san
José, pero podemos -con nuestro
Padre- sin duda imaginarnos su
rostro amable, su rostro simpático,
su rostro lleno de sonrisa
permanente que da alegría a los
demás, que da seguridad a los
demás. Nosotros te pedimos también,
Señor, por intercesión de san José,
que seamos gente que sabe sonreír,
que sepamos sonreír también
cuando hay dificultades, cuando
encontramos la contrariedad.
Sabemos bien, y lo habremos
experimentado con cierta frecuencia,
lo que decía nuestro Padre: que a
veces una sonrisa es la mejor
mortificación. Porque a veces cuesta
esfuerzo sonreír, porque hay
dificultades, hay preocupaciones, hay
enfermedad. Puede costar sonreír. Y
la sonrisa entonces no es una cosa



ficticia. Puede y debe ser
profundamente auténtica, porque es
ese saber sonreír sabiendo que ahí el
Señor está poniendo lo divino en
nuestra vida. Y saber sonreír
también para ayudar a los demás,
para dar seguridad, para dar alegría.

Ante las situaciones difíciles, saber
sonreír y saber, sobre todo, rezar.
Ayer el Papa Francisco, a propósito
de la pandemia, hacía esta
invitación: “Invoca siempre a san
José, sobre todo en los momentos
difíciles, y confía tu existencia a este
gran santo”. Pues vamos también
ahora, uniéndonos a la oración del
Papa, pedirle precisamente a san
José, que termine, que abrevie este
tiempo difícil para tantísimas
personas en todo el mundo.

Fe, esperanza y caridad. El amor. La
fe que obra mediante la caridad.
Podemos imaginar el cariño de san
José por el Niño Jesús, el cariño de



san José por la Virgen. Un cariño
hecho de servicio, de dedicación, de
responsabilidad por sacar adelante
esa familia santa.

Y la caridad tiene tanto que ver con
la fidelidad, una fidelidad que hoy
precisamente queremos con san José,
renovar. Decirle al Señor, una vez
más se lo decimos ahora: “Aquí estoy,
Señor, para lo que quieras”. Además,
dándote gracias, porque somos muy
conscientes de que este podernos
entregar al Señor, este podernos
darnos del todo es un gran don que
el Señor nos da, que el Señor nos
ofrece.

Benedicto XVI en una ocasión decía
que la fidelidad a lo largo del tiempo
es el nombre del amor.
Efectivamente, todo nuestro renovar
la fidelidad es el nombre del amor,
tiene que ser algo que surge del
amor, del querer, del desear la unión
con el Señor y, en consecuencia, del



querer a los demás, porque nuestra
fidelidad a los planes de Dios, la
fidelidad a nuestra vocación
cristiana, a nuestra vocación a la
Obra es amor al Señor, amor a los
demás, renovado en el tiempo.

Hoy pedimos, especialmente también
ahora, al Señor a través de san José,
por la fidelidad de todos, por la
renovación de la fidelidad de todos
en la Obra. Que todos tengamos muy
viva siempre la conciencia de que la
fidelidad a la vocación es fidelidad a
Jesucristo. Es, sí, fidelidad, a un modo
de vida, a una misión, a un espíritu,
pero es eso fidelidad a Jesucristo, de
tal manera que nos sintamos siempre
muy del Señor.

San Pablo dice aquello de: “Si
vivimos, vivimos para el Señor; y si
morimos, morimos para el Señor; por
tanto, ya sea que vivamos ya sea que
muramos, somos del Señor” (Rom,
14,8).Y esa es nuestra gran identidad.



Nuestra identidad es que “somos del
Señor”.

Nuestra fidelidad es reafirmar con
agradecimiento que “somos del
Señor”. Y todo esto también
mediante la fidelidad lógicamente al
espíritu que hemos recibido de
nuestro Padre: hoy es su santo. Es
lógico que hoy acudamos también
especialmente a su intercesión.

Esta fidelidad nuestra que hoy
queremos renovar con una
voluntariedad actual, fuerte, es
fidelidad a nuestro Padre. Que no
veamos a nuestro Padre –no lo
vemos así– como una figura pasada
de la historia, sí admirable, que nos
ha dejado unos escritos estupendos…
Que veamos también esta fidelidad
como le dijo Pablo VI a don Álvaro,
con aquel consejo: “Cuando tenga
que decidir algo, piense cómo
decidiría el fundador, y así acertará”.
Y comentó don Álvaro que le dio



mucha alegría ese consejo, pues era
lo que estaba ya haciendo desde el
primer momento.

Que también la fidelidad nuestra
tenga este matiz –para nosotros muy
importante– de fidelidad a nuestro
Padre: fomentar el interés por
conocerle mejor, por conocer mejor
su espíritu, sus escritos, su vida, que
nos ayudará precisamente a ser más
fieles en lo ordinario, en el trabajo,
en lo pequeño de cada día, en el hoy
y ahora. Y, a la vez, a ser fieles
cuando en alguna ocasión se nos
presenten, como a San José,
circunstancias especiales,
particularmente difíciles.

Fidelidad. Fidelidad a lo largo del
tiempo es el nombre del amor. Y es
así: nuestro amor es amor de
correspondencia. Y por eso, gran
parte, o más que gran parte objeto
muy fundamental de nuestra fe, es la
fe en el amor de Dios por nosotros.



Para que nuestro amor, nuestra
fidelidad sea correspondencia:
sabernos queridos por el Señor.
Como decía nuestro Padre, lo
recordábamos antes, sabernos
mirados amorosamente por Dios a
todas horas, a todas horas. Que no
estamos solos nunca, no solo porque
estamos gracias a Dios rodeados de
personas que nos quieren: es que
está el Señor con nosotros. Está tan
con nosotros el Señor que somos algo
suyo: Domini sumus.

Por eso la fidelidad tienen que ser
una fidelidad llena de alegría. Lo es.
Y hoy, al renovar nuestra fidelidad,
queremos que sea también una
renovación de la alegría con que
afrontamos cada cosa que tenemos
entre manos, en el trabajo, en las
circunstancias actuales tan
peculiares por la epidemia. Vivir con
alegría.



Vivir con alegría, con esa sonrisa
permanente de san José, porque es lo
que el Señor quiere. Ser fieles al
Señor es también estar contentos.
Cuando no estamos contentos no
estamos siendo fieles, porque el
Señor quiere nuestra alegría: “Que
mi alegría esté con vosotros y
vuestro gozo sea completo” (Jn
15,11).

Es estupendo pensar que Dios lo que
quiere es que estemos contentos, que
seamos felices. Y no solo eso, sino
que, además, nos da todos los medios
para ser felices. Y nos da sobre todo
su presencia, su amor, su compañía.

Y con esta fe, con esta esperanza, con
esta caridad, con esta
correspondencia fiel, queremos que
sea una fidelidad apostólica. No
puede ser de otra manera. Nuestra
identificación con Cristo lleva
necesariamente al afán de almas,
que de un modo especial ayer



pusimos en manos de san José. Y que
hoy, con palabras de nuestro Padre,
se lo decimos al Señor poniendo por
intermediario a san José: “Almas,
almas de apóstol, son para ti, para tu
gloria”. Vamos a repetirlo mucho,
quizá hoy: “Almas, almas de apóstol,
son para ti, para tu gloria”.
Recorriendo el mundo, porque todo
el mundo es nuestro –nos lo ha dado
en heredad el Señor–, recorriendo el
mundo desde América del Norte,
América del Sur, Asia, África, Europa,
Oceanía: “Almas, almas de apóstol,
son para ti, para tu gloria”.

Terminamos acudiendo con san José,
a María, Madre nuestra, y con María
y con José a Jesús, a esta trinidad de
la tierra (Jesús, María y José): que nos
lleven siempre de la mano a la
Trinidad del Cielo, a ese Dios nuestro
al que pertenecemos. Domini sumus,
“somos del Señor”.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/meditacao-sao-
jose-19-marco-prelado-opus-dei/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-sao-jose-19-marco-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-sao-jose-19-marco-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-sao-jose-19-marco-prelado-opus-dei/

	Áudio do Prelado e texto (19/03/2020): São José e a segurança do impossível

