
opusdei.org

Meditação do
Prelado (3): Cristo,
espelho da nossa
fragilidade

Terceiro áudio do Prelado do
Opus Dei sobre a Paixão do
Senhor. Neste áudio,
refletiremos sobre a figura do
"Ecce Homo", o Cristo torturado
que se apresenta frágil diante
dos homens.

07/04/2020

Link para o primeiro áudio: Unidos
na última ceia

https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-1-unidos-na-ultima-ceia/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-1-unidos-na-ultima-ceia/


Link para o segundo áudio: O Novo
Mandamento

Tradução do terceiro áudio

A liturgia da Sexta Feira Santa nos
situa diretamente diante do grande
mistério da Cruz de Jesus Cristo.

No Evangelho contemplamos o
Senhor em Getsêmani, sendo preso
por uma coorte encabeçada por
Judas; vemo-lo conduzido diante do
sumo sacerdote Caifás e, depois de
ser interrogado, receber uma
bofetada injusta.

Depois, na presença de Pilatos, o
povo grita: “Crucifica-o, crucifica-
o!” (Jo 19, 6); a seguir, Jesus é
açoitado e coroado de espinhos.

Na manhã da Sexta Feira Santa,
Pilatos apresentou Cristo, torturado e

https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-audio-pelo-prelado-o-novo-mandamento-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-audio-pelo-prelado-o-novo-mandamento-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-audio-pelo-prelado-o-novo-mandamento-do-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-audio-pelo-prelado-o-novo-mandamento-do-senhor/


humilhado, ao povo, dizendo: Ecce
Homo “Eis o homem” (Jo 19, 5). Horas
depois seria crucificado.

Em um famoso quadro de Ticiano – o
Ecce Homo – pode-se ver Jesus,
destroçado como homem, mas, no
entanto, fazendo brilhar sua
divindade e beleza. Deus quis tornar-
se visível também na
vulnerabilidade.

No sofrimento e talvez na escuridão
em que estão tantas pessoas que
sofrem no mundo (agora também
pela pandemia do coronavírus)
podemos contemplar Cristo flagelado
e coroado de espinhos. São João
Paulo II contemplava-o assim: “É o
homem, todo o homem, cada homem
em seu ser único e irrepetível, criado
e redimido por Deus (...) Ecce
homo...!”.

É verdade que sofremos juntos, e há
tantas provas de solidariedade que o
mostram, mas em último termo a dor



é experimentada por cada um, a sós
com Deus.

A solidão de Jesus mostrado ao povo
recorda os enfermos que, pelo
isolamento destes dias, morrem sem
poder despedir-se de suas famílias e
outros que suportam, solitários, a
doença. Jesus diante do povo
experimentava também a solidão. O
seu grito na Cruz (“Por que me
abandonaste?”), talvez tenha
começado antes com o silêncio
sereno do Ecce Homo.

Cristo, apresentado ao povo por
Pilatos, é também um ícone da
dignidade humana maltratada. Há
uma misteriosa presença de Deus no
sofrimento de toda pessoa. No
inocente que sofre por desastres
naturais ou por injustiças humanas,
mas também quando sofremos por
causa de nós mesmos,
principalmente por nossos pecados.
Pedimos a Deus que nos ajude, que



nos salve. Ele carrega todas as
consequências dos pecados dos
homens. Ele é nossa esperança.

Jesus, ferido e manso, é também
como um espelho, no qual nos
contemplamos. O Deus, que é amor,
mostra-se nas chagas do Cristo
dolente.

Uma especial presença de Deus
acompanha também a quem se
entrega desinteressadamente aos
outros, pois “onde está a caridade e o
amor aí está Deus”: Ubi caritas e
amor, Deus ibi est! Vimos tantas
mulheres e homens, que são como
esses bons samaritanos, figuras de
Jesus, nos hospitais, nas residências
de idosos, nas famílias.
Comprovamos que o individualismo
e o utilitarismo não têm a última
palavra. Em uma sociedade
aparentemente autossuficiente, o
Espírito de Deus palpita no coração
de muitas pessoas. De um modo ou



de outro, Deus sempre se torna
presente na história e a fecunda de
novo com amor.

A figura do Ecce Homo pode ajudar-
nos também a ter uma consciência
mais profunda de que somos frágeis
e muitas vezes indefesos diante de
muitos acontecimentos, como nos
recordava o Papa – dessa praça de
São Pedro vazia – ao falar-nos
daquela tormenta que revela nossa
fragilidade. Reconhecer esta verdade
sobre nós mesmos pode ajudar-nos a
rever o nosso relacionamento com
Deus e com os outros.

O Evangelho continua: Jesus carrega
o madeiro, é despojado de suas
vestes e, aparentemente, também da
sua dignidade. No momento da
crucifixão, o Senhor diz aquelas
palavras que procedem de um salmo:
“Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste?” (Mt 27, 46).



Por que todo este sofrimento? Por
que a Cruz?

Embora não possamos compreender
plenamente, a crucifixão nos revela
que onde parece haver só debilidade,
Deus manifesta o seu poder sem
limites; onde vemos fracasso,
derrota, incompreensão e ódio, aí
precisamente Jesus nos revela o
grande poder de Deus: transformar a
Cruz em expressão de Amor e de
Vitória.

Na epístola aos Hebreus, lemos que
no madeiro encontramos “o trono da
graça, a fim de alcançar
misericórdia” (Hb 4, 16).

Isto foi o que vivenciou um dos
crucificados ao lado de Cristo no
Calvário. O “bom ladrão”
experimenta como a Cruz de Jesus se
transforma no lugar no qual sabe ser
perdoado e amado: “Hoje estarás
comigo no Paraíso”, diz-lhe o Senhor



(Lc 23, 43). Na Cruz ouvimos
pronunciar a palavra “Paraíso”.

Cruz e paraíso. De instrumento de
tortura, de violência e de desprezo, a
Cruz transforma-se em meio de
salvação, em símbolo de esperança;
converteu-se em manifestação do
amor infinito e misericordioso de
Deus. São Josemaria explica que no
caminho da Cruz vemos como Cristo
“entrega-se à morte com a plena
liberdade do Amor”. Olhar o
Crucificado é contemplar nossa
esperança.

Nós também podemos contemplá-lo,
pegando um crucifixo em nossas
mãos, para, simplesmente,
contemplar o Senhor. O Papa
Francisco convidou-nos a “deixar-nos
olhar por ele no momento em que dá
a vida por nós e nos atrai a si. O
Crucifixo não nos fala de derrota, de
fracasso; paradoxalmente fala-nos de
uma morte que é vida, que gera vida,



porque nos fala de amor, porque ele
é o Amor de Deus encarnado, e o
Amor não morre, mais ainda, vence o
mal e a morte. Quem se deixa olhar
por Jesus Crucificado é recriado,
chega a ser uma ‘nova criatura’”.

Quanta esperança pode dar-nos
nesses momentos olhar o Crucifixo!
Pode ser o próprio Crucifixo do nosso
quarto ou de qualquer outro lugar de
nossa casa. Deter-nos em silêncio,
mostrar-lhe nossas feridas interiores,
nossos cansaços, nossas
preocupações e colocá-los em suas
mãos.

Experimentaremos assim o poder
transformador do Amor de Deus, que
na Cruz abraça o fraco e o enche de
esperança. E nos converteremos
também nós em sinal concreto do
amor de Deus: em nossas famílias,
junto aos nossos amigos, em todos os
ambientes em que estivermos... em
cada um desses “lugares” podemos



ser sinal concreto de esperança, se
nos unimos a Jesus na Cruz e
abrimos com Ele nossos braços aos
outros.

Agradeçamos de modo especial, na
Sexta Feira Santa, a misericórdia
divina que chega até nós através do
sacramento da Penitência.
Precisamente neste período de mais
oração e penitência, que é a
Quaresmo e a Semana Santa, muitas
pessoas em todo o mundo não podem
receber este sacramento.

Nesta circunstância tão peculiar, o
Papa nos aconselhava, faz uns dias, a
pôr em prática o que diz o Catecismo
da Igreja Católica sobre os atos de
contrição: “se você não encontra um
sacerdote para se confessar, fale com
Deus, que é seu Pai, e diga-lhe a
verdade: ‘Senhor, fiz isto, isto, isto...
perdoe-me’ e peça-lhe perdão de todo
coração, com o ato de dor e prometa-
lhe: ‘confessar-me ei depois, mas



perdoe-me agora’”. Cfr. Catecismo da
Igreja Católica, 1451 e 1452.

Na Sexta Feira Santa, a Igreja dirige
sua atenção para o Lignum Crucis, a
árvore da Cruz. Na liturgia, rezamos:

“Adoramos tua Cruz, Senhor, e
louvamos e glorificamos tua santa
Ressurreição.

Pelo madeiro veio a alegria ao
mundo”

A Cruz irradia esperança ao mundo
inteiro. Nela vemos o Senhor com
seus braços abertos, disposto a
acolher e curar nossas fraquezas. E
nela vemos também a Virgem Maria.

Ticiano, depois do Ecce Homo, pintou
“A Dolorosa com as mãos abertas”.
Durante anos os dois quadros
ficaram pendurados, um ao lado do
outro, na mesma parede. Quando o
sofrimento aparecer em nossa vida,
ao olhar para Jesus, nós saberemos



que sempre somos acompanhados
por Maria. A Ela pedimos que nos
ajude a permanecermos perto da
Cruz, para oferecer esperança a
quem estiver ao nosso redor.

Ouvir o áudio com legendas no
youtube:

Transcripción de la meditación de
Mons. Fernando Ocáriz

La liturgia del Viernes Santo nos
sitúa directamente ante el gran
misterio de la Cruz de Jesucristo.

En el Evangelio contemplamos al
Señor en Getsemaní, apresado por
una cohorte encabezada por Judas; lo
vemos conducido ante el sumo
sacerdote Caifás y, después de ser
interrogado, recibir una injusta
bofetada.

Después, en presencia de Pilato, el
pueblo grita: «¡Crucifícalo,
crucifícalo!» (Jn 19, 6); a



continuación, Jesús es azotado y
coronado de espinas.

En la mañana del Viernes Santo,
Pilato presentó a Cristo, torturado y
humillado, ante el pueblo, diciendo: 
Ecce Homo “he aquí al hombre” (Jn
19,5). Unas horas después, sería
crucificado.

En un famoso cuadro de Tiziano -el 
Ecce homo- se puede ver a Jesús,
destrozado como hombre, pero que,
sin embargo, trasluce su divinidad y
belleza. Dios ha querido hacerse
visible también en la vulnerabilidad.

En el padecimiento y quizá oscuridad
de tantas personas que sufren en el
mundo (ahora también por la
pandemia del coronavirus) podemos
contemplar a Cristo flagelado y
coronado de espinas. San Juan Pablo
II lo contemplaba así: “¡Es el hombre,
todo el hombre, cada hombre en su
ser único e irrepetible, creado y
redimido por Dios (…) Ecce homo...!”.



Es verdad que sufrimos juntos, y hay
tantas pruebas de solidaridad que lo
muestran, pero en último término el
dolor lo experimenta cada uno, a
solas con Dios.

La soledad de Jesús mostrado al
pueblo, recuerda a los enfermos que,
por el aislamiento de estos días,
mueren sin poder despedirse de sus
familias y a otros que sufren la
enfermedad en solitario. Jesús ante
el pueblo probaba también la
soledad. Su grito en la Cruz (“¿por
qué me has abandonado?”), quizá
comenzó antes con el silencio sereno
del Ecce Homo.

Cristo presentado por Pilato al
pueblo es también un icono de la
dignidad humana maltratada. Hay
una presencia misteriosa de Dios en
el sufrimiento de toda persona. En el
inocente que sufre por desastres
naturales o por injusticias humanas,
pero también cuando sufrimos a



causa de nosotros mismos,
principalmente por nuestros
pecados. Pedimos a Dios que nos
ayude, que nos salve. Él lleva sobre sí
todas las consecuencias de los
pecados de los hombres. Él es
nuestra esperanza.

Jesús, herido y manso, es también
como un espejo, en el que nos
miramos. El Dios que es amor se
muestra en las llagas de Cristo
doliente.

Una especial presencia de Dios
acompaña también a quien se
entrega a los demás
desinteresadamente, pues “donde
está la caridad y el amor ahí está
Dios”: Ubi caritas et amor, Deus ibi
est! Hemos visto a tantas mujeres y
hombres, que son como esos buenos
samaritanos, figuras de Jesús, en los
hospitales, en las residencias de
ancianos, en las familias.
Comprobamos que el individualismo



y lo útil no tienen la última palabra.
En una sociedad aparentemente
autosuficiente, el Espíritu de Dios
late en el corazón de muchas
personas. De una manera o de otra,
Dios siempre se hace presente en la
historia y la fecunda de nuevo con
amor.

La figura del Ecce Homo nos puede
ayudar también a tomar más
conciencia de que somos frágiles y a
menudo indefensos ante muchos
acontecimientos, como nos
recordaba el Papa -desde esa plaza
de San Pedro vacía- al hablarnos de
aquella tormenta que revela nuestra
fragilidad. Reconocer esta verdad
sobre nosotros mismos nos puede
ayudar a reconfigurar nuestra
relación con Dios y con los demás.

El Evangelio sigue: Jesús carga el
madero, es despojado de sus
vestiduras y, aparentemente,
también de su dignidad. En el



momento de la crucifixión, el Señor
dirige aquellas palabras procedentes
de un salmo: «Dios mío, Dios mío,
¿por qué me has desamparado?» (Mt
27,46).

¿Por qué todo este sufrimiento? ¿Por
qué la Cruz?

Aunque no podemos entenderlo del
todo, la crucifixión nos revela que
ahí donde parece haber sólo
debilidad, Dios manifiesta su poder
sin límites; donde vemos fracaso,
derrota, incomprensión y odio,
precisamente ahí Jesús nos revela el
gran poder de Dios: transformar la
Cruz en expresión de Amor y de
Victoria.

En la epístola a los Hebreos, leemos
que en el madero encontramos “el
trono de la gracia, para alcanzar
misericordia” (Heb 4,16).

Esta fue la vivencia de uno de los
ajusticiados al lado de Cristo en el



Calvario. El “buen ladrón”
experimenta cómo la Cruz de Jesús
se convierte en el lugar en el que se
sabe perdonado y amado: “Hoy
estarás conmigo en el Paraíso”, le
dice el Señor (Lc 23, 43). En la Cruz
oímos pronunciar la palabra
“Paraíso”.

Cruz y paraíso. De instrumento de
tortura, de violencia y de desprecio,
la Cruz se transforma en medio de
salvación, en símbolo de esperanza;
se ha convertido en manifestación
del amor infinito y misericordioso de
Dios. San Josemaría explica que en el
camino hacia la Cruz vemos cómo
Cristo "se entrega a la muerte con la
plena libertad del Amor". Mirar al
Crucificado es contemplar nuestra
esperanza.

Nosotros también podemos
contemplarlo, tomando un crucifijo
en nuestras manos para,
simplemente, mirar al Señor. El Papa



Francisco nos ha invitado a “dejarse
mirar por él en el momento en el que
da la vida por nosotros y nos atrae a
sí. El Crucifijo no nos habla de
derrota, de fracaso; paradójicamente
nos habla de una muerte que es vida,
que genera vida, porque nos habla de
amor, porque él es el Amor de Dios
encarnado, y el Amor no muere, más
aún, vence el mal y la muerte. El que
se deja mirar por Jesús crucificado es
re-creado, llega a ser una «nueva
criatura»”.

¡Cuánta esperanza nos puede dar en
estos momentos mirar el Crucifijo!
Puede ser el mismo Crucifijo que
tenemos en nuestra habitación o en
otro lugar de la casa. Detenerse en
silencio, mostrarle nuestras heridas
interiores, nuestros cansancios,
nuestras preocupaciones y ponerlas
en sus manos.

Así experimentaremos el poder
transformador del Amor de Dios, que



en la Cruz abraza lo débil y lo llena
de esperanza. Y nos convertiremos
también nosotros en signo concreto
del amor de Dios: en nuestras
familias, en nuestras amistades, en
todos los ambientes en que nos
movamos… En cada uno de esos
“lugares” podemos ser signo concreto
de esperanza, si nos unimos a Jesús
en la Cruz y abrimos con Él nuestros
brazos a los demás.

Agradezcamos de modo especial, en
el Viernes Santo, la misericordia
divina que nos llega en el
sacramento de la Penitencia.
Precisamente en este periodo de más
oración y penitencia, que es la
cuaresma y la Semana Santa, muchas
personas en todo el mundo no
puedan acercarse a la Confesión.

En esta circunstancia tan peculiar, el
Papa nos aconsejaba, hace unos días,
a poner por obra lo que dice
Catecismo de la Iglesia Católica sobre



los actos de contrición: "Si no
encuentras un sacerdote para
confesarte, habla con Dios, que es tu
Padre, y dile la verdad: ‘Señor, he
hecho esto, esto, esto... Perdóname’, y
pídele perdón de todo corazón, con el
acto de dolor y prométele: 'Me
confesaré después, pero perdóname
ahora'". (cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, 1451 e 1452).

El viernes santo, la Iglesia dirige su
atención hacia el Lignum Crucis, el
árbol de la Cruz. En la liturgia
rezamos:

«Adoramos tu Cruz, Señor, y
alabamos y glorificamos tu santa
Resurrección. Por el madero ha
venido la alegría al mundo».

La Cruz irradia esperanza al mundo
entero. Ahí vemos al Señor con sus
brazos abiertos, dispuesto a acoger y
curar nuestras debilidades. Y ahí
vemos también a la Virgen María.



Tiziano, después del Ecce Homo,
pintó La Dolorosa con las manos
abiertas”. Durante años los dos
cuadros colgaron, uno al lado otro,
en la misma pared. Cuando el
sufrimiento se presente en nuestra
vida, al mirar a Jesús, nos sabremos
también siempre acompañados por
María. A ella le pedimos que nos
ayude a permanecer cerca de la Cruz,
para ofrecer esperanza a quienes nos
rodean.

Music: Beethoven Piano Concert n.5 -
2nd Movement (by @alvarosiviero,
Alvaro Siviero)

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-

https://twitter.com/alvarosiviero
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-3-cristo-espelho-da-nossa-fragilidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-3-cristo-espelho-da-nossa-fragilidade/


prelado-3-cristo-espelho-da-nossa-
fragilidade/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-3-cristo-espelho-da-nossa-fragilidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/meditacao-do-prelado-3-cristo-espelho-da-nossa-fragilidade/

	Meditação do Prelado (3): Cristo, espelho da nossa fragilidade

