
opusdei.org

Maria, Mãe da
misericórdia

No Magnificat, Nossa Senhora
canta a misericórdia, canta o
amor alegre de Deus, que
devolve a felicidade a um
mundo entristecido. Ela é a
primeira Filha da misericórdia
de Deus; e, ao mesmo tempo em
que é Filha, é Mãe do Deus de
misericórdia: por isso a
chamamos ‘Mater
Misericordiae’.

08/05/2017



Quando Gabriel lhe comunica a
alegre notícia - o evangelion que, de
um humilde povoado da Galileia
mudará a vida dos homens para
sempre[1]- “a Senhora do doce nome,
Maria, está recolhida em oração”[2].

O Senhor também escutou Isabel,
disse o anjo à Virgem antes de
retirar-se. Santa Maria medita uns
instantes nas palavras de Gabriel:
abre caminho em seu interior uma
alegria que expande a sua alma e
que, então a recolhe em adoração ao
Deus escondido, latens Deitas[3], que
agora abriga em seu seio. Logo, já
está saindo para a montanha: sua
prima talvez necessite de ajuda; e,
também, ela necessita ir vê-la,
porque não cabe em si de alegria, e
não sabe de mais ninguém com
quem possa compartilhar esse feliz
segredo, além de José. Santa Maria já
é neste momento «imagem da futura
Igreja, que em seu seio leva a



esperança do mundo pelos caminhos
da história»[4].

Ninguém como uma mãe percebe a
alegria de viver que palpita em um
recém-nascido, mas a felicidade da
Virgem Maria e de sua prima, à qual
as vizinhas de Ain Karim
contemplam, é muito mais intensa:
Deus tomou a iniciativa; escolheu a
terra fértil de sua generosidade e de
seu abandono, e inaugurou nelas a
verdadeira primavera da história.
Enquanto o grande mundo tenta
viver de suas alegrias incertas, neste
cantinho da Judéia explode,
silenciosamente, a alegria de Deus.
São Lucas nos conta que, quando
Maria saúda Isabel, São João Batista
dá um pulo de alegria no seio de sua
Mãe. Como o profeta Davi bailava e
saltava ao redor da Arca da Aliança,
assim agora aquele que «entre os
nascidos de mulher», é «mais que um
profeta» (Mt 11,9.11), saúda a
chegada de Santa Maria, a nova Arca



da Aliança. Também nisto o Batista é
precursor do Filho de Davi; como
dirá de si mesmo em alguns anos, ele
é «o amigo do esposo, que (…) se
alegra com a voz do esposo» (Jo 3,29).
E já agora, ao ouvir a Mãe do Esposo,
movido pelo Espírito Santo, é profeta
sem palavras da alegria do
Evangelho.

Alegra-se meu espírito em Deus

«O Senhor, teu Deus, está no meio de
ti como poderoso Salvador. Ele
desfrutará de ti com alegria,
renovará o seu amor, se regozijará
em ti com canto alegre, como nos
dias de festa» (Sf 3,17-18). São Lucas
tinha bem presente o profeta
Sofonias quando relatava esses
momentos da vida da Virgem Maria.
A alegria, íntima e transbordante ao
mesmo tempo, que Santa Maria
viveu em seus dias de viagem desde
Nazaré, e que contagia
instantaneamente Santa Isabel e São



João, encontra agora seu transbordar
no Magnificat, canto de alegria e de
misericórdia[5]. «Nossa Mãe
meditara longamente sobre as
palavras das mulheres e dos homens
santos do Antigo Testamento, que
esperavam o Salvador, e sobre os
acontecimentos de que tinham sido
protagonistas. Admirara (...) o
esbanjamento da misericórdia de
Deus sobre o seu povo, tantas vezes
ingrato. Agora, ao considerar essa
ternura do Céu, incessantemente
renovada, brota o afeto do seu
Coração imaculado: A minha alma
glorifica o Senhor»[6].

«Meu espírito se alegra em Deus meu
salvador». Santa Maria é filha de um
povo mediterrâneo, de uma terra
onde se canta e se dança: sua emoção
íntima, que vem do fundo da alma, se
exterioriza em gestos e exclamações.
«Às vezes não vos bastará falar,
tereis necessidade de cantar por
amor (...) andareis pelo mundo,



dando luz, como tochas acesas que
soltam faíscas de fogo»[7]. A alegria
de Maria não se explica só porque
Deus entrou em sua vida, mas
porque, através dEla, o Filho de Deus
se fez um de nós, «lembrando-nos de
sua misericórdia (... ) para sempre».

A Igreja se reconhece no Magnificat,
«o cântico do Povo de Deus que
caminha na história»[8], e por isso
relembra-o diariamente no Ofício das
Vésperas. Com Santa Maria, não
canta uma alegria pequena ou
individual: canta a alegria da
humanidade inteira; uma alegria que
provém da esperança em «Deus meu
Salvador». A Igreja sabe que Deus é
mais forte do que o mal. «A fraqueza
de Deus é mais forte do que os
homens» (1 Cor 1,25): a força dos
«poderosos» e dos «soberbos de
coração», que fazem a guerra
«àqueles que guardam os
mandamentos de Deus e guardam o
testemunho de Jesus» (Ap 12,17), e



ameaçam esmagar o Amor de Deus,
não é mais que força exterior, ruído,
vaidade: «como pó que dispersa o
vento» (Sl 1,4).

«Nossa tristeza infinita só se cura
com um infinito amor»[9]: a
misericórdia é o amor alegre de Deus
que vem ao encontro de um mundo
entristecido, um «vale de
lágrimas»[10]. Deus «surge como o
esposo do quarto nupcial; exulta
como um herói que percorre o
caminho» (Sl 19): vem com seu
carinho, com seu perdão, com sua
compreensão... Vem, sobretudo, com
a alegria do Espírito Santo, caridade
incriada, que é a fonte contínua de
sua misericórdia, porque só da
alegria é possível colher forças para
perdoar sem reservas e sem limites.
Esta alegria de Deus é também o
horizonte de sua misericórdia,
porque nos criou para Ele; quer
salvar-nos da tristeza do pecado para



dar-nos uma felicidade que ninguém
nos poderá tirar[11].

Deus confiou esta alegria à sua
Igreja, e ninguém pode tirar dela,
«apesar dos pesares»[12]. Por isso
canta com Maria: «me proclamarão
bem-aventurada todas as gerações».
Todas as gerações dos homens
acabam encontrando na Igreja uma
Mãe que, através das crises e
tragédias da história, e ainda em seu
sofrimento pelos filhos ou por
estranhos que a maltratam ou a
desprezam, transborda da alegre
salvação de Deus, e oferece
incansavelmente a todos a sua
misericórdia. Como Maria em seu 
Magnificat, a Igreja suplanta de certo
modo a história[13]; Ela guarda a
alegria da Ressurreição e vislumbra,
entre tanta dor e miséria, tanta
santidade oculta e fecunda: a
misericórdia de Deus que «se estende
de geração em geração sobre os que
o temem».



Os pobres de Deus

O Magnificat está impregnado da «
espiritualidade dos anawim bíblicos,
isto é, daqueles fiéis que se
reconhecem “pobres” não só no
desapego de qualquer idolatria da
riqueza e do poder, mas também na
humildade profunda do coração, (...)
aberto à irrupção da graça divina
que salva»[14]. Santa Maria, e nós
com ela, não canta a sua própria
grandeza: canta a sua pequenez – «a
humildade de sua escrava» – e as
«coisas grandes» que Deus nEla fez.
«Magnificat anima mea Dominum»:
todas as gerações e todas as culturas
colocaram e continuam colocando
música nestas palavras, que
poderiam ser assim traduzidas:
«Quão grande é Deus, que faz bem
todas as coisas». O entusiasmo de
Maria em Ain Karim ressoará três
décadas depois nos lábios de seu
Filho, no momento em que talvez a
alegria de Jesus se expanda mais



claramente nos evangelhos. É bonito
observar que as notas de sua alegria
são as mesmas que no Magnificat de
sua Mãe: «Naquela mesma hora,
Jesus exultou de alegria no Espírito
Santo e disse: Pai, Senhor do céu e da
terra, eu te dou graças porque
escondeste estas coisas aos sábios e
inteligentes e as revelaste aos
pequeninos» (Lc 10,21)[15]. Esta
predileção de Deus pelo pequeno
guarda um profundo mistério. Deus
fica “desarmado” diante dos simples;
sua linguagem, aparentemente
ingênua e inofensiva, «derrubou do
trono os poderosos». A misericórdia
nos mostra o verdadeiro rosto de
Deus e o «poder do Seu braço», que
acaba sempre vencendo. «Da boca
das crianças e dos pequeninos sai um
louvor que confunde vossos
adversários e reduz ao silêncio
vossos inimigos» (Sl 8,3).

Quando João envia seus discípulos
para perguntar a Jesus se ele é «o que



há de vir» (Mt 11,3), o Senhor
demonstra, com palavras do profeta
Isaías[16], os sinais da presença de
Deus no meio do seu povo, entre os
quais brilha este: «aos pobres é
anunciado o Evangelho» (Lc 7,22). Os
pobres, na Bíblia, são os que
esperavam a visita de Deus. Zacarias
era um pobre e por isso soube que
«graças à ternura e misericórdia de
nosso Deus, o Sol nascente» nos
visitaria «do alto» (Lc 1,78); Simeão
era pobre, e por isso seus olhos
viram a salvação[17].

Esta pobreza não é uma pobreza de
alma nem estreiteza de olhar; nem
significa ignorância: os magos de
Belém, que com certeza pertenciam à
elite cultural de sua terra, eram
«pobres em espírito» (Mt 5,3); sua
atitude contrasta com a suficiência
dos escribas, a ansiedade de Herodes
e a curiosidade efêmera de Jerusalém
onde, passada a agitação pela
chegada dos Magos e sua pergunta



acerca do Rei que estava para nascer,
ninguém mais voltou a interessar-se
pelo assunto. Estes sábios tinham a
simplicidade dos pastores de Belém;
tinham coração para entender, olhos
para ver, ouvidos para escutar[18], e
por isso puderam contar-se entre os
primeiros a adorá-lo.

«Olhou para a humildade de sua
serva (...). Sua misericórdia se
estende de geração em geração sobre
aqueles que o temem». O olhar
misericordioso de Deus pousa
naqueles que o podem acolher,
porque reconhecem com o salmista:
«Eu sou pobre e desgraçado, porém o
Senhor cuida de mim» (Sl 40 ,18).
Deus “necessita” da nossa pobreza
para entrar na alma: «Jesus não sabe
o que fazer com a astúcia calculista,
com a crueldade dos corações frios,
com a formosura vistosa mas oca.
Nosso Senhor ama a alegria de um
coração jovem, o passo simples, a voz
sem falsete, os olhos limpos, o ouvido



atento à sua palavra de carinho. É
assim que reina na alma»[19].

Filha e Mãe da misericórdia

Santa Maria é Filha de Deus e Mãe de
Deus: genuisti qui te fecit[20]; gerou
Àquele que a havia criado, e que a
havia redimido, certamente de um
modo especial que a distingue de
todo gênero humano: «Maria
recebeu em sua concepção a benção
do Senhor e a misericórdia de Deus,
seu salvador»[21]. Ela é por isso a
primeira Filha da misericórdia de
Deus. E uma vez que é Filha, é Mãe
do Deus de misericórdia: por isso a
chamamos: Mater misericordiæ, Mãe
da misericórdia. «Dirijamos a ela a
antiga e sempre nova oração da Salve
Rainha, para que nunca se canse de
volver a nós seus olhos
misericordiosos e nos faça dignos de
contemplar o rosto da misericórdia,
seu Filho Jesus»[22]. São Josemaria
nos ensinou que «a Jesus sempre se



vai e se “volta” por Maria»[23]. Nossa
Mãe dissolve a soberba de nossos
corações e nos ajuda a tornar-nos
pequenos, para que Deus ponha os
olhos em nossa humildade e faça
nascer Jesus em nós. Recorramos a
Ela com confiança de filhos, em
tantos pequenos detalhes de carinho;
um deles, que São Josemaria
aconselhava aos fiéis do Opus Dei, é
beijar o terço antes de rezar o Salmo
2, toda terça-feira.

Todas as gerações a chamaram e a
«chamarão bem- aventurada»,
porque «o amor traz consigo a
alegria, mas é uma alegria com as
raízes em forma de cruz»[24]: com
seu Filho, Santa Maria sofreu no
Calvário «o dramático encontro entre
o pecado do mundo e a misericórdia
divina»[25]. A Pietà, como veio a
chamar-se a cena da Virgem com seu
Filho morto entre os braços, expressa
intensamente esta participação
íntima de nossa Mãe na misericórdia



de Deus. «Pietà» traduz precisamente
o hebraico hesed, um dos conceitos
que a Bíblia utiliza para expressar a
misericórdia de Deus. Na Cruz,
desprezado pelos homens, Deus
protege mais do que nunca «a Israel
seu servo, recordando sua
misericórdia». Quando os homens se
esquecem das misericórdias do
Senhor, Deus as leva até o extremo:
«Mulher, aí tens o teu filho (...). Aqui
tens a tua mãe» (Jo 19,26-27). Estas
palavras que o Senhor dizia da Cruz
à sua Mãe e a cada um de nós[26]
manifestam «o mistério de uma
missão especial salvífica”. Jesus nos
deixava sua mãe como nossa mãe. Só
depois de fazer isto Jesus pôde sentir
que “tudo está concluído” (Jo
19,28)»[27]. Recorramos à sua
proteção, para que nos faça
misericordiosos como o Pai: «Ela
ampliará nosso coração e nos fará ter
entranhas de misericórdia»[28].

Carlos Ayxelá



[1] Cf. Lc 1,26-38.

[2] São Josemaria, Santo Rosário, 1º
mistério gozoso.

[3] Cfr. Hino Adoro te devote.

[4] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

[5] Cfr. Lc 1,46-55.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus,
241.

[7] São Josemaria, Carta 11-III-1940,
30.

[8] Francisco, Homilia, 15-VIII-2013.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 265.

[10] Antífona Salve Regina.

[11] Cfr. Jo 16, 22.



[12] São Josemaria, É Cristo que
passa, 131.

[13] No original grego, o Magnificat
«tem sete verbos no aoristo, que
indicam igual número de ações que o
Senhor realiza de modo permanente
na história: "Manifestou o poder do
seu braço... dispersou os soberbos.
Derrubou os poderosos e exaltou os
humildes. Aos famintos encheu de
bens... despediu os ricos... acolheu
Israel".» (Bento XVI, Audiência, 15-
II-2006).

[14] Bento XVI, Audiência, 15-II-2016.

[15] Cf. Mt 11,25-27.

[16] Cf. Is 42,7.18; 61,1; Lc 7,19-20; Mt
11,2-3.

[17] Cf. Lc 2,30.

[18] Cfr. Dt 29,3.

[19] São Josemaria, É Cristo que
passa, 181.



[20] Missal Romano, Comum de
Nossa Senhora, Antífona de entrada.

[21] Liturgia das horas, 8 de
dezembro, Officium lectionis,
Antífona.

[22] Francisco, Bula Misericordiæ
Vultus (11-IV-2015), 24.

[23] São Josemaria,Caminho, 495.

[24] São Josemaria, É Cristo que
passa, 43.

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[26] Cfr. São João Paulo II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57.

[27] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[28] São Josemaria, “El compromiso
de la verdad” (9-V-1974), en 



Josemaría Escrivá y la Universidad,
Pamplona: Eunsa, 1993, 109.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-
misericordia/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/

	Maria, Mãe da misericórdia

