opusdei.org

Maria, Mae da
misericordia

No Magnificat, Nossa Senhora
canta a misericordia, canta o
amor alegre de Deus, que
devolve a felicidade a um
mundo entristecido. Ela é a
primeira Filha da misericordia
de Deus; e, a0 mesmo tempo em
que é Filha, é Mae do Deus de
misericordia: por isso a
chamamos ‘Mater
Misericordiae’.

08/05/2017



Quando Gabriel Ihe comunica a
alegre noticia - o evangelion que, de
um humilde povoado da Galileia
mudara a vida dos homens para
sempre[1]- “a Senhora do doce nome,
Maria, esta recolhida em oracao”[2].

O Senhor também escutou Isabel,
disse 0 anjo a Virgem antes de
retirar-se. Santa Maria medita uns
instantes nas palavras de Gabriel:
abre caminho em seu interior uma
alegria que expande a sua alma e
que, entao a recolhe em adoracdo ao
Deus escondido, latens Deitas[3], que
agora abriga em seu seio. Logo, ja
esta saindo para a montanha: sua
prima talvez necessite de ajuda; e,
também, ela necessita ir vé-la,
porque ndo cabe em si de alegria, e
ndo sabe de mais ninguém com
quem possa compartilhar esse feliz
segredo, além de José. Santa Maria ja
€ neste momento «imagem da futura
Igreja, que em seu seio leva a



esperanca do mundo pelos caminhos
da historia»[4].

Ninguém como uma mée percebe a
alegria de viver que palpita em um
recém-nascido, mas a felicidade da
Virgem Maria e de sua prima, a qual
as vizinhas de Ain Karim
contemplam, € muito mais intensa:
Deus tomou a iniciativa; escolheu a
terra fértil de sua generosidade e de
seu abandono, e inaugurou nelas a
verdadeira primavera da historia.
Enquanto o grande mundo tenta
viver de suas alegrias incertas, neste
cantinho da Judéia explode,
silenciosamente, a alegria de Deus.
Sao Lucas nos conta que, quando
Maria sauda Isabel, Sdo Jodo Batista
da um pulo de alegria no seio de sua
Mae. Como o profeta Davi bailava e
saltava ao redor da Arca da Alianga,
assim agora aquele que «entre o0s
nascidos de mulher», é «mais que um
profeta» (Mt 11,9.11), sauda a
chegada de Santa Maria, a nova Arca



da Alianca. Também nisto o Batista é
precursor do Filho de Davi; como
dira de si mesmo em alguns anos, ele
é «0 amigo do esposo, que (...) se
alegra com a voz do esposo» (Jo 3,29).
E ja agora, ao ouvir a Mae do Esposo,
movido pelo Espirito Santo, é profeta
sem palavras da alegria do
Evangelho.

Alegra-se meu espirito em Deus

«0 Senhor, teu Deus, esta no meio de
ti como poderoso Salvador. Ele
desfrutara de ti com alegria,
renovara o seu amor, se regozijara
em ti com canto alegre, como nos
dias de festa» (Sf 3,17-18). Sdo Lucas
tinha bem presente o profeta
Sofonias quando relatava esses
momentos da vida da Virgem Maria.
A alegria, Intima e transbordante ao
mesmo tempo, que Santa Maria
viveu em seus dias de viagem desde
Nazaré, e que contagia
instantaneamente Santa Isabel e Sdo



Jodo, encontra agora seu transbordar
no Magnificat, canto de alegria e de
misericordia[5]. «Nossa Mae
meditara longamente sobre as
palavras das mulheres e dos homens
santos do Antigo Testamento, que
esperavam o Salvador, e sobre 0s
acontecimentos de que tinham sido
protagonistas. Admirara (...) 0
esbanjamento da misericordia de
Deus sobre o seu povo, tantas vezes
ingrato. Agora, ao considerar essa
ternura do Céu, incessantemente
renovada, brota o afeto do seu
Coracdo imaculado: A minha alma
glorifica o Senhor»[6].

«Meu espirito se alegra em Deus meu
salvador». Santa Maria é filha de um
povo mediterraneo, de uma terra
onde se canta e se danca: sua emogao
intima, que vem do fundo da alma, se
exterioriza em gestos e exclamacoes.
«As vezes nio vos bastara falar,
tereis necessidade de cantar por
amor (...) andareis pelo mundo,



dando luz, como tochas acesas que
soltam faiscas de fogo»[7]. A alegria
de Maria ndo se explica s6 porque
Deus entrou em sua vida, mas
porque, através dEla, o Filho de Deus
se fez um de nods, «lembrando-nos de
sua misericordia (... ) para sempre».

A Igreja se reconhece no Magnificat,
«0 cantico do Povo de Deus que
caminha na historia»[8], e por isso
relembra-o diariamente no Oficio das
Vésperas. Com Santa Maria, ndo
canta uma alegria pequena ou
individual: canta a alegria da
humanidade inteira; uma alegria que
provém da esperanca em «Deus meu
Salvador». A Igreja sabe que Deus €
mais forte do que o mal. «A fraqueza
de Deus € mais forte do que os
homens» (1 Cor 1,25): a forca dos
«poderosos» e dos «soberbos de
coracdo», que fazem a guerra
«aqueles que guardam os
mandamentos de Deus e guardam o
testemunho de Jesus» (Ap 12,17), e



ameacam esmagar o Amor de Deus,
ndo é mais que forga exterior, ruido,
vaidade: «como poé que dispersa o
vento» (Sl 1,4).

«Nossa tristeza infinita so se cura
com um infinito amor»[9]: a
misericordia é o amor alegre de Deus
que vem ao encontro de um mundo
entristecido, um «vale de
lagrimas»[10]. Deus «surge como o
esposo do quarto nupcial; exulta
como um heroi que percorre o
caminho» (Sl 19): vem com seu
carinho, com seu perdéao, com sua
compreensdo... Vem, sobretudo, com
a alegria do Espirito Santo, caridade
incriada, que é a fonte continua de
sua misericdrdia, porque so da
alegria é possivel colher forcas para
perdoar sem reservas e sem limites.
Esta alegria de Deus é também o
horizonte de sua misericordia,
porque nos criou para Ele; quer
salvar-nos da tristeza do pecado para



dar-nos uma felicidade que ninguém
nos podera tirar[11].

Deus confiou esta alegria a sua
Igreja, e ninguém pode tirar dela,
«apesar dos pesares»[12]. Por isso
canta com Maria: «me proclamarao
bem-aventurada todas as geragoes».
Todas as geracdes dos homens
acabam encontrando na Igreja uma
Mae que, atraveés das crises e
tragédias da histdria, e ainda em seu
sofrimento pelos filhos ou por
estranhos que a maltratam ou a
desprezam, transborda da alegre
salvacdo de Deus, e oferece
incansavelmente a todos a sua
misericordia. Como Maria em seu
Magnificat, a Igreja suplanta de certo
modo a histéria[13]; Ela guarda a
alegria da Ressurreigdo e vislumbra,
entre tanta dor e miséria, tanta
santidade oculta e fecunda: a
misericordia de Deus que «se estende
de geracdo em geracgdo sobre os que
0 tememy».



Os pobres de Deus

O Magnificat esta impregnado da «
espiritualidade dos anawim biblicos,
isto é, daqueles fiéis que se
reconhecem “pobres” ndo so no
desapego de qualquer idolatria da
riqueza e do poder, mas também na
humildade profunda do coracdo, (...)
aberto a irrupcdo da graca divina
que salva»[14]. Santa Maria, e nos
com ela, ndo canta a sua propria
grandeza: canta a sua pequenez — «a
humildade de sua escrava» — e as
«coisas grandes» que Deus nEla fez.
«Magnificat anima mea Dominum»:
todas as geracoes e todas as culturas
colocaram e continuam colocando
musica nestas palavras, que
poderiam ser assim traduzidas:
«Qudo grande é Deus, que faz bem
todas as coisas». O entusiasmo de
Maria em Ain Karim ressoara trés
décadas depois nos labios de seu
Filho, no momento em que talvez a
alegria de Jesus se expanda mais



claramente nos evangelhos. E bonito
observar que as notas de sua alegria
sdo as mesmas que no Magnificat de
sua Mée: «Naquela mesma hora,
Jesus exultou de alegria no Espirito
Santo e disse: Pai, Senhor do céu e da
terra, eu te dou gracas porque
escondeste estas coisas aos sabios e
inteligentes e as revelaste aos
pequeninos» (Lc 10,21)[15]. Esta
predilecao de Deus pelo pequeno
guarda um profundo mistério. Deus
fica “desarmado” diante dos simples;
sua linguagem, aparentemente
ingénua e inofensiva, «derrubou do
trono os poderosos». A misericordia
nos mostra o verdadeiro rosto de
Deus e 0 «poder do Seu braco», que
acaba sempre vencendo. «Da boca
das criancgas e dos pequeninos sai um
louvor que confunde vossos
adversarios e reduz ao siléncio
v0ssos inimigos» (SI 8,3).

Quando Jodo envia seus discipulos
para perguntar a Jesus se ele € «o que



ha de vir» (Mt 11,3), o Senhor
demonstra, com palavras do profeta
Isaias[16], os sinais da presenca de
Deus no meio do seu povo, entre 0s
quais brilha este: «aos pobres é
anunciado o Evangelho» (Lc 7,22). Os
pobres, na Biblia, sdo os que
esperavam a visita de Deus. Zacarias
era um pobre e por isso soube que
«gracas a ternura e misericordia de
nosso Deus, o Sol nascente» nos
visitaria «do alto» (Lc 1,78); Simedo
era pobre, e por isso seus olhos
viram a salvacao[17].

Esta pobreza ndo é uma pobreza de
alma nem estreiteza de olhar; nem
significa ignorancia: os magos de
Belém, que com certeza pertenciam a
elite cultural de sua terra, eram
«pobres em espirito» (Mt 5,3); sua
atitude contrasta com a suficiéncia
dos escribas, a ansiedade de Herodes
e a curiosidade efémera de Jerusalém
onde, passada a agitacdo pela
chegada dos Magos e sua pergunta



acerca do Rei que estava para nascer,
ninguém mais voltou a interessar-se
pelo assunto. Estes sabios tinham a
simplicidade dos pastores de Belém;
tinham coragdo para entender, olhos
para ver, ouvidos para escutar[18], e
por isso puderam contar-se entre os
primeiros a adora-lo.

«0Olhou para a humildade de sua
serva (...). Sua misericordia se
estende de geracdo em geracdo sobre
aqueles que o temem». O olhar
misericordioso de Deus pousa
naqueles que o podem acolher,
porque reconhecem com o salmista:
«Eu sou pobre e desgracado, porém o
Senhor cuida de mim» (S140,18).
Deus “necessita” da nossa pobreza
para entrar na alma: «Jesus ndo sabe
o que fazer com a astucia calculista,
com a crueldade dos coracgdes frios,
com a formosura vistosa mas oca.
Nosso Senhor ama a alegria de um
coracdo jovem, o passo simples, a voz
sem falsete, os olhos limpos, o ouvido



atento a sua palavra de carinho. E
assim que reina na alma»[19].

Filha e Mae da misericordia

Santa Maria é Filha de Deus e Mae de
Deus: genuisti qui te fecit[20]; gerou
Aquele que a havia criado, e que a
havia redimido, certamente de um
modo especial que a distingue de
todo género humano: «Maria
recebeu em sua concepc¢do a bengéo
do Senhor e a misericordia de Deus,
seu salvador»[21]. Ela é por isso a
primeira Filha da misericordia de
Deus. E uma vez que é Filha, é Mae
do Deus de misericordia: por isso a
chamamos: Mater misericordice, Mae
da misericdrdia. «Dirijamos a ela a
antiga e sempre nova oracao da Salve
Rainha, para que nunca se canse de
volver a nos seus olhos
misericordiosos e nos faga dignos de
contemplar o rosto da misericordia,
seu Filho Jesus»[22]. Sdo Josemaria
nos ensinou que «a Jesus sempre se



vai e se “volta” por Maria»[23]. Nossa
Maée dissolve a soberba de nossos
coracOes e nos ajuda a tornar-nos
pequenos, para que Deus ponha os
olhos em nossa humildade e faca
nascer Jesus em nads. Recorramos a
Ela com confianca de filhos, em
tantos pequenos detalhes de carinho;
um deles, que Sdo Josemaria
aconselhava aos fiéis do Opus Dei, é
beijar o terco antes de rezar o Salmo
2, toda terca-feira.

Todas as geracdes a chamaram e a
«chamarao bem- aventurada»,
porque «0 amor traz consigo a
alegria, mas é uma alegria com as
raizes em forma de cruz»[24]: com
seu Filho, Santa Maria sofreu no
Calvario «o dramatico encontro entre
0 pecado do mundo e a misericordia
divina»[25]. A Pieta, como veio a
chamar-se a cena da Virgem com seu
Filho morto entre os bracos, expressa
intensamente esta participacao
intima de nossa Mde na misericordia



de Deus. «Pieta» traduz precisamente
o hebraico hesed, um dos conceitos
que a Biblia utiliza para expressar a
misericordia de Deus. Na Cruz,
desprezado pelos homens, Deus
protege mais do que nunca «a Israel
seu servo, recordando sua
misericordia». Quando os homens se
esquecem das misericordias do
Senhor, Deus as leva até o extremo:
«Mulher, ai tens o teu filho (...). Aqui
tens a tua mae» (Jo 19,26-27). Estas
palavras que o Senhor dizia da Cruz
a sua Mae e a cada um de nos[26]
manifestam «o mistério de uma
missdo especial salvifica”. Jesus nos
deixava sua mde como nossa mae. SO
depois de fazer isto Jesus pode sentir
que “tudo estad concluido” (Jo
19,28)»[27]. Recorramos a sua
protecdo, para que nos faca
misericordiosos como o Pai: «Ela
ampliara nosso coracdo e nos fara ter
entranhas de misericordia»[28].

Carlos Ayxela



[1] Cf. Lc 1,26-38.

[2] S40 Josemaria, Santo Rosario, 1°
mistério gozoso.

[3] Cfr. Hino Adoro te devote.

[4] Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 50.

[5] Cfr. Lc 1,46-55.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
241.

[7] Sdo Josemaria, Carta 11-I11-1940,
30.

[8] Francisco, Homilia, 15-VIII-2013.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 265.

[10] Antifona Salve Regina.

[11] Cfr. Jo 16, 22.



[12] S0 Josemaria, E Cristo que
passa, 131.

[13] No original grego, o Magnificat
«tem sete verbos no aoristo, que
indicam igual namero de a¢des que o
Senhor realiza de modo permanente
na histéria: "Manifestou o poder do
seu braco... dispersou os soberbos.
Derrubou os poderosos e exaltou os
humildes. Aos famintos encheu de
bens... despediu os ricos... acolheu
Israel".» (Bento XVI, Audiéncia, 15-
11-2006).

[14] Bento XVI, Audiéncia, 15-1I-2016.
[15] Cf. Mt 11,25-27.

[16] Cf. Is 42,7.18; 61,1; Lc 7,19-20; Mt
11,2-3.

[17] Cf. Lc 2,30.
[18] Cfr. Dt 29,3.

[19] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 181.



[20] Missal Romano, Comum de
Nossa Senhora, Antifona de entrada.

[21] Liturgia das horas, 8 de
dezembro, Officium lectionis,
Antifona.

[22] Francisco, Bula Misericordice
Vultus (11-1V-2015), 24.

[23] S&o Josemaria,Caminho, 495.

[24] S0 Josemaria, E Cristo que
passa, 43.

[25] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[26] Cfr. Sdo Jodo Paulo II, Enc.
Ecclesia de Eucharistia (17-IV-2003),
57.

[27] Francisco, Evangelii gaudium,
285.

[28] S&0 Josemaria, “El compromiso
de la verdad” (9-V-1974), en



Josemaria Escriva y la Universidad,
Pamplona: Eunsa, 1993, 109.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-
misericordia/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/maria-mae-da-misericordia/

	Maria, Mãe da misericórdia

