
opusdei.org

“Maior que teu
coração”: contrição e
reconciliação

Só Deus é maior que nosso
coração, e por isso só Ele pode
curá-lo, reconciliá-lo até o
fundo. Sexto artigo da série
“Combate, proximidade,
missão”.

10/09/2024

Parte do fascínio que Jesus
provocava em seus contemporâneos
devia-se à sua capacidade de curar o
incurável. O Senhor atraía também



muito interesse pelo caráter
surpreendente de seus prodígios,
pela força e originalidade de sua
pregação, por sua simpatia e seu bom
humor, porque aparecia como o
Messias prometido nas Escrituras...
mas muitos aproximavam-se dele
sobretudo pela cura milagrosa de
enfermos. Havia se espalhado a
notícia de que leprosos, paralíticos,
cegos, surdos-mudos ou pessoas com
problemas de mobilidade, haviam
sido curados graças às suas palavras
e seus gestos.

Mas aquele misterioso médico
curava os corpos também para
mostrar um poder maior: curar as
almas. Jesus reconcilia como só Deus
poderia fazer: vem curar o fundo de
nosso coração. “O que é mais fácil
dizer: teus pecados estão perdoados,
ou dizer: levanta-te e anda? Pois,
para que saibais que o Filho do
homem tem na terra poder de
perdoar os pecados – disse ao



paralítico – eu te digo: levanta-te,
pega o leito e vai para casa” (Lc 5,
23-24). O que interessa ao Senhor,
sobretudo, é curar nossa cegueira
interior: aquela que nos impede de
perceber tudo o que recebemos dele;
quer curar nossa mudez, nossa
incapacidade de nomear o mal que
há em nós; a surdez que nos impede
de ouvir a voz de Deus e as
necessidades de nosso próximo;
nossa paralisia para caminhar rumo
ao que nos pode tornar
verdadeiramente livres; ou a lepra
que nos faz acreditar que somos
indignos de um Deus que nunca se
cansa de nos procurar. Cada
momento da vida de Cristo, e em
especial sua paixão e sua
ressurreição, manifesta seu desejo de
curar. A única coisa de que precisa é
encontrar em nós esse mesmo
desejo. A cura só é possível se não
escondermos nossa ferida diante de
quem tem o poder de curar.



Deus é maior que nosso
coração

“Tudo vem de Deus, que, por Cristo,
nos reconciliou consigo e nos confiou
o ministério da reconciliação”,
escreve São Paulo aos de Corinto.
“Com efeito, em Cristo, Deus
reconciliou o mundo consigo, não
imputando aos homens as suas faltas
e colocando em nós a palavra da
reconciliação” (2 Cor 5, 18-19). As
primeiras comunidades cristãs,
talvez pelo contraste com a dura
lógica social que as rodeava, foram
compreendendo que a reconciliação
com Deus e com os outros era um
dom que só podia vir do alto.
Percebiam que nós não podemos
“causar” o perdão de Deus com nossa
penitência ou com nossos atos de
reparação, mas podemos apenas
aceitar com agradecimento o regalo
gratuito – a “graça” – que ele nos
oferece.



É fácil que, sem perceber, nos
vejamos aplicando ao perdão de
Deus a lógica de um perdão 
excessivamente humano. Para uma
mentalidade estritamente legalista, o
importante é o pagamento de uma
sanção, a quantia que se deve
reparar, o esforço por voltar a um
equilíbrio anterior ao dano. Essa
lógica, porém, precisamente com o
desespero silencioso que ela pode
gerar em quem não tem como
reparar, é o que Jesus veio superar.
“Repara que entranhas de
misericórdia tem a justiça de Deus! –
Porque, nos julgamentos humanos,
castiga-se a quem confessa a sua
culpa; e no divino perdoa-se”[1].

A primeira carta de São João também
traz esta notícia consoladora, com
palavras que podem nos encher de
paz: “Aí está o critério para saber que
somos da verdade e para sossegar
diante dele o nosso coração, pois, se o
nosso coração nos acusa, Deus é



maior que o nosso coração e conhece
todas as coisas” (1 Jo 3, 19-20). Jesus
diz muitas vezes que veio nos salvar
e não nos condenar[2], mas mesmo
assim podem surgir facilmente em
nosso interior vozes que nos
inquietam: a de uma esperança
frágil, que convida a jogar a toalha,
porque não acredita plenamente que
Deus pode perdoar tudo; ou a de uma
soberba que não suporta constatar
mais uma vez a própria debilidade.

O Papa nos alenta a ir ao encontro
dessas vozes: “Tu, irmã, irmão, se
teus pecados te assustam, se teu
passado te inquieta, se tuas feridas
não cicatrizam, se tuas contínuas
quedas te desmoralizam e parece
que perdeste a esperança, por favor
não temas. Deus conhece tuas
debilidades e é maior que teus erros.
Deus é maior que nossos pecados,
muito maior. Pede apenas uma coisa:
que não guardes dentro de ti tuas
fragilidades, tuas misérias; mas que



as leves a Ele, as coloques diante
dele, e os motivos de desolação
converter-se-ão em oportunidades de
ressureição”[3].

Nesse mesmo sentido, São Josemaria
convidava a prestar atenção aos
personagens que se aproximam de
Jesus, conscientes de não ter
nenhuma possibilidade de pagar a
fatura de sua cura, nem a física e
nem a espiritual. Essa convicção
abre-lhes, porém, as portas da
verdadeira vida espiritual, o espaço
da gratuidade, onde essa “graça” é o
mais importante: “Talvez penses que
os teus pecados são muitos, que o
Senhor não poderá ouvir-te. Não é
assim porque Ele tem entranhas de
misericórdia (...). E observemos o
que nos conta São Mateus, quando
coloca um paralítico diante de Jesus.
Aquele doente não faz nenhum
comentário: fica ali simplesmente, na
presença de Deus. E Cristo, comovido
por essa contrição, por essa dor de



quem sabe não merecer, não demora
a reagir com a sua misericórdia
habitual: Tem confiança, que te são
perdoados os teus pecados”[4].

Cura-me, Senhor, do que está
oculto para mim

A convicção de que Deus sempre nos
perdoa vibra também no coração do
salmista: “Então eu vos confessei o
meu pecado, e não mais dissimulei a
minha culpa. Disse: ‘Sim, vou
confessar ao Senhor a minha
iniquidade’. E vós perdoastes a pena
do meu pecado” (Sl 32, 5). É assim
que nos aproximamos do mistério da
santa Missa: para nos unirmos à cruz
de Jesus, para entrar em sua
transformação amorosa de todo o
mal da história, começamos por
reconhecer com humildade a nossa
culpa; e batemos no peito, como que
se quiséssemos despertar o nosso
coração[5].



Nesta insistência em reconhecer
nossos pecados, conscientes ou
inconscientes, alguns quiseram ver
um possível desequilíbrio psicológico
ou uma busca de carregar pesos
desnecessários na alma. Na verdade,
ainda que haja tendências
escrupulosas que bloqueiam o
crescimento da vida interior, existe
também um saudável sentimento de
culpa, indispensável para que as asas
do coração decolem. Só há liberdade
onde há responsabilidade, onde
nossas ações são levadas a sério.
Qualquer processo de crescimento
espiritual inclui uma análise realista,
sem medo, das nossas ações;
inclusive aquelas que nos causam
inquietação ou remorso. Precisamos
examinar, junto de Deus, nossos
pensamentos, palavras, obras ou
omissões[6]: compreender no que
podemos ferir – ou, o que é pior,
tratar com indiferença – a Deus e aos
outros; em que prejudicamos a nós
mesmos, deixando crescer em nossa



alma a cizânia. Porque só a verdade
nos liberta (cfr. Jo 8, 32),
especialmente a verdade sobre a
nossa própria vida.

Nesta tarefa deveremos evitar três
tentações: primeiro, minimizar nossa
culpa, por fazer um exame de
consciência superficial, ou por fugir
do silêncio interior onde o Espírito
Santo nos espera para nos mostrar
nossa própria verdade; segundo, a de
transferir a culpa para os outros ou
para as circunstâncias, de modo que
habitualmente seremos vistos como
vítimas ou como se nunca tivéssemos
prejudicado ninguém; e, em último
lugar, uma tentação que parece
contrária à anterior, mas que acaba
levando à mesma complacência
estéril: a que desvia nosso
arrependimento de Deus e dos outros
para colocá-lo em nosso orgulho
ferido, no fato de termos falhado de
novo conosco mesmos.



“Quem pode, entretanto, ver as
próprias faltas? Purificai-me das que
me são ocultas. Preservai, também
vosso servo do orgulho; não domine
ele sobre mim, então serei íntegro e
limpo de falta grave” (Sl 19, 13-14).
No fundo de um sentimento de culpa
saudável não está a atitude de “um
maníaco colecionador de uma folha
de serviços imaculada”[7], mas a
humildade de quem quer descobrir o
que o afasta de Deus, o que cria
divisão em sua alma e ao seu redor, o
que o impede de dar e receber amor.
Não confessamos nossa
“imperfeição” e sim nossa
indiferença ou nosso pouco carinho,
manifestando-os em detalhes
concretos: “houve algo em mim que
te pudesse a Ti, Senhor, Amor meu,
magoar?”[8]. Dessa atitude pode vir a
luz que nos leve a descobrir
serenamente a nossa verdade: a
olhar no mais fundo de nosso
coração, onde já está, querendo abrir
caminho em nós, o Reino de Deus



(cfr. Lc. 17,21). Um saudável
sentimento de culpa é um aliado em
nosso esforço para ser mais de Deus;
um catalizador de nossas “sucessivas
conversões”[9], sempre que
recordarmos que sem Ele, não
podemos fazer nada.

Um sacramento que devolve a
beleza ao mundo

Santo Agostinho dizia que “a Igreja é
o mundo reconciliado”[10]. Daí que a
família de Deus se desenvolva
“reconciliando o mundo com Deus.
Essa é a grande missão apostólica de
todos”[11]. E o sacramento da
reconciliação é um dos centros
nevrálgicos desse grande movimento
de reconstrução, de pacificação, de
perdão. É o melhor lugar de onde
podemos nos afastar de nossa culpa;
nele percebemos que, embora
sejamos pecadores, não somos nosso
pecado; e que, diante de um Pai que
nos ama sem condições, não



precisamos ocultar nada. O
sacramento da reconciliação ajuda a
enfrentar nossa fragilidade, nossas
contradições, nossas feridas; e a
mostrá-las ao único médico que pode
curá-las. São Paulo o fazia com uma
segurança sem limites: “portanto,
prefiro gloriar-me das minhas
fraquezas, para que habite em mim a
força de Cristo” (2 Cor 12, 9).

Essa confiança, no entanto, vai junto
com a contrição, o sofrimento do
coração pelo mal que encontra
dentro de si: “Lavai-me totalmente
da minha culpa, e purificai-me de
meu pecado. Eu reconheço a minha
iniquidade, diante de mim está
sempre o meu pecado” (Sl 51, 4-5). A
tradição católica costuma distinguir
dois tipos de contrição: a que surge
do amor de Deus – o arrependimento
por ter rejeitado o amor à Trindade,
ou seja, as pessoas mais importantes
de minha vida – ou a que surge de
modo indireto, por compreender o



dano ocasionado pelo pecado, suas
consequências espirituais, ou pela
confiança na sabedoria da Igreja[12]. A
primeira é chamada “contrição
perfeita”: com ela, Deus nos perdoa
os pecados, inclusive graves,
contanto que nos proponhamos
recorrer ao sacramento da
reconciliação assim que possível. A
segunda é a chamada “contrição
imperfeita”; é também um dom de
Deus que inicia um caminho
espiritual, porque nos dispõe a
receber o perdão dos pecados no
sacramento. Os atos de contrição,
que podem ser breves orações
improvisadas ao longo do dia –
Perdão, Jesus! – despertam essa dor
do coração; preparam-nos para
receber e para compartilhar mais
abundantemente a misericórdia de
Deus.

O Catecismo da Igreja recorda
também que, ao lado do sacramento
da penitência, único lugar em que



Jesus nos libera dos pecados graves,
podemos também receber de outras
formas a reconciliação dos outros
pecados. A Sagrada Escritura e os
Padres citam, entre eles, “os esforços
empreendidos para reconciliar-se
com o próximo (cfr. St. 5, 20), as
lágrimas de penitência, a
preocupação com a salvação do
próximo, a intercessão dos santos e a
prática da caridade, ‘que cobre uma
multidão de pecados’ (1Pd 4,8)”[13]. A
Igreja não deixa, no entanto, de
recomendar a confissão sacramental
também para as faltas menos graves.
São Paulo VI recordava que “a
confissão frequente continua sendo
uma fonte privilegiada de santidade,
de paz e de alegria”[14]. E São
Josemaria: “Recorrei semanalmente –
e sempre que precisardes, sem dar
lugar aos escrúpulos - ao Santo
Sacramento da Penitência, ao
sacramento do perdão divino, (...) e
redescobriremos o mundo numa
perspectiva feliz, porque o mundo



saiu belo e limpo das mãos de Deus, e
é assim, com essa beleza, que o
havemos de restituir a Ele, se
aprendermos a arrepender-nos”[15].

A confissão frequente permite afinar
o coração, e evita que nos
acostumemos a nossa frieza, a nossas
resistências ao amor de Deus. Bento
XVI comentava certa vez: “é verdade
que os nossos pecados são quase
sempre os mesmos, mas limpamos
nossas casas, nossos quartos pelo
menos uma vez por semana, embora
a sujeira seja sempre a mesma, para
viver num lugar limpo, para
recomeçar; do contrário, a sujeira
talvez não se veja, mas se acumula.
Algo semelhante vale também para a
alma, para mim mesmo; se não me
confesso nunca, a alma se descuida e,
no final, estou sempre satisfeito
comigo mesmo e já não compreendo
que devo esforçar-me também por
ser melhor, que devo avançar. E esta
limpeza da alma que Jesus nos dá no



sacramento da Confissão, ajuda-nos a
ter uma consciência mais desperta,
mais aberta, e também a amadurecer
espiritualmente e como pessoa
humana”[16].

“O sacramento da Reconciliação
precisa voltar a encontrar o lugar
central na vida cristã”[17], escreveu o
Papa Francisco. Além da cura das
grandes feridas, é um aliado
necessário na vida cristã diária:
ajuda a conhecer-nos cada vez
melhor e a familiarizar-nos com o
coração misericordioso de Deus.
Dificilmente superaremos de modo
imediato todas as rotinas ou
disposições que nos levam ao mal: a
graça conta com a história e deve
fazer-se uma só coisa com a
nossa”[18]. Por isso, sem expectativas
irreais que podem nos fazer
desesperar de nossa fraqueza, ou
inclusive da graça, tenhamos sempre
o olhar em Jesus; não deixemos de
recorrer a quem quer e pode curar-



nos. Porque a vida espiritual é “um
contínuo começar e recomeçar. –
Recomeçar? Sim! Cada vez que fazes
um ato de contrição”[19].

[1] São Josemaria, Caminho, n. 309

[2] Cfr. por exemplo Jo 3, 17; 12, 47.

[3] Francisco,Homilia,
25/03/2022.omilia HoH

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
253

[5] Cfr.Missal romano, ritos iniciais.

[6] Ibid.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 75

[8] São Josemaria, Forja, n. 494

[9] É Cristo que passa, n. 57



[10] Santo Agostinho, Sermão 96, n. 8

[11] F. Ocáriz, Mensagem pastoral,
21/10/2023.

[12] Cfr.Catecismo da Igreja, nn.
1452-1453

[13] Ibid. , n. 1434

[14] São Paulo VI, Ex. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.

[15] Amigos de Deus, n. 219.

[16] Bento XVI, Catequese, 15/10/2005.

[17] Francisco,Misericordia et misera,
n. 11

[18] Cfr. Francisco, Gaudete et
Exsultate, n. 50

[19] Forja, n. 384

Andrés Cárdenas Matute



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-
coracao-contricao-e-reconciliacao/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/maior-que-teu-coracao-contricao-e-reconciliacao/

	“Maior que teu coração”: contrição e reconciliação
	Deus é maior que nosso coração
	Cura-me, Senhor, do que está oculto para mim
	Um sacramento que devolve a beleza ao mundo


