
opusdei.org

Luz que nunca se
apaga: a confissão
em Cesareia e a
transfiguração

Em Cesareia, Pedro não
compreendeu que seguir a
Jesus implica entrega e
sacrifício. No Tabor, no entanto,
começou a compreender que a
glória de Cristo passa pelo
sofrimento, e que a Cruz não é o
fim, mas a passagem para a
ressurreição.

14/03/2025



Pedro sentia-se, provavelmente, fora
de lugar. Enquanto subia o monte
Tabor com o Senhor, em seu interior
se debatia e sofria por não
compreender. Jesus queria, sem
dúvida, manifestar especial apreço
por ele, ao chamá-lo, com Tiago e
João para acompanhá-lo. Desde
aquele episódio em Cesareia de
Felipe, talvez estivesse um pouco
incomodado durante alguns dias. Por
que Jesus anunciou que seria levado
à morte? Por que o tinha
repreendido tão duramente?

Um elogio

Acabavam de chegar à região de
Cesareia de Felipe. Jesus, reunindo os
discípulos, perguntou-lhes: “No dizer
do povo, quem é o Filho do Homem?”
Todos começaram a dizer o que
tinham ouvido, talvez com um
sorriso: “Uns dizem que é João
Batista; outros, Elias; outros, Jeremias
ou um dos profetas”. O Senhor então



surpreendeu-os com outra pergunta
mais pessoal: “E vós, quem dizeis que
eu sou?” (Mt 16, 13-15).

Fez-se então silêncio. Ninguém se
atrevia a responder. Pedro, no
entanto, disse: “Tu és o Cristo, o Filho
de Deus vivo” (Mt 16, 16). Talvez ele
pensasse que não tinha dito nada de
especial: simplesmente disse em voz
alta o que todos pensariam por
dentro. Teriam, sem dúvida
comentado isso entre si, muitas
vezes, sempre nesse clima de
confiança que se criaria quando se
reuniam e começavam a conversar à
noite, tentando explicar uns aos
outros o que o Mestre havia pregado.

“Feliz és, Simão, Filho de Jonas,
porque não foi a carne nem o sangue
que te revelou isso, mas meu Pai que
está nos céus. E eu te declaro: tu és
Pedro, e sobre esta pedra edificarei a
minha Igreja; as portas do inferno
não prevalecerão contra ela” (Mt 16,



17-18). O apóstolo, talvez, conseguira
entender o significado desta
revelação do Senhor. Mas, uma coisa
ficou clara: ele, Pedro, ia ser um
apoio sólido para o Messias. Jesus
queria contar com ele para algo
grande, algo que desafiaria o próprio
inferno.

Hoje, Cristo também continua
chamando os homens a colaborar
com Ele na obra da redenção: “Filhos
de Deus. - Portadores da única chama
capaz de iluminar os caminhos
terrenos das almas, do único fulgor
em que nunca se poderão dar
escuridões, penumbras ou sombras. -
O Senhor serve-se de nós como
tochas, para que essa luz ilumine…
De nós depende que muitos não
permaneçam em trevas, mas andem
por caminhos que levam até a vida
eterna”[1].

Sentir as coisas de Deus



Pedro sentiria certo orgulho ao
escutar aquele elogio. Mesmo assim,
ficaria inquieto quando o Senhor
“começou a ensinar-lhes que era
necessário que o Filho do Homem
padecesse muito, fosse rejeitado
pelos anciãos, pelos sumos
sacerdotes e pelos escribas, e fosse
morto, mas ressuscitaria depois de
três dias” (Mc 8, 31). Isso não podia
acontecer. Se ele era o Messias, como
acabava de lhes confirmar, teria que
libertar Israel e expulsar os romanos
para restaurar o reino de Davi. Como
seria isso possível se seu próprio
povo ia condená-lo? Não tinha
sentido. E Pedro, que se sentiria no
direito, pelo recente elogio, de falar
disso, tinha que fazer Jesus disso.

De certa forma, o modo de pensar do
apóstolo sobrevive até hoje. Associa-
se o sofrimento com o fracasso. De
modo que, se alguém empreende um
caminho e encontra obstáculos,
pensará que talvez tenha se



enganado, ou então desanimará
porque nem tudo corre segundo seus
planos. Por isso, quando Pedro
repreende Jesus pelo que acabava de
dizer, o Senhor lhe responde: “Afasta-
te de mim, Satanás, porque teus
sentimentos não são os de Deus, mas
os dos homens” (Mc 8, 33).

O medo, o desespero ou a
desconfiança também surgem como
consequência da ação do demônio no
mundo, e em cada um de nós. É ele,
às vezes, que nos leva a render-nos
ou nos faz perder a paz quando algo
em nossa vida não corresponde às
nossas expectativas. Sentir as coisas
como Deus implica, pelo contrário,
descobrir o rosto de Cristo em cada
situação, tanto nas alegrias como nas
tristezas. “O caminho do cristão –
como o de qualquer homem – não é
fácil. É certo que, em determinadas
épocas parece que tudo se cumpre
segundo as nossas previsões. Mas
isso habitualmente dura pouco. Viver



é enfrentar dificuldades, sentir no
coração alegrias e dissabores, e é
nessa forja que o homem pode
adquirir fortaleza, paciência,
magnanimidade, serenidade”[2].

Assim, quando se aproximam os
momentos dolorosos, podemos
renovar nosso compromisso de ser
pedra: não se trata de circunstâncias
que indicam fracasso em nossa
missão, mas de oportunidade para
amadurecer na vocação, abandonar-
nos nas mãos de Deus e colocar nele
nossa esperança. “Às vezes acontece
que passamos por momentos de
escuridão na vida pessoal, familiar
ou social, e temos medo de que não
haja uma saída. Sentimo-nos
apavorados perante os grandes
enigmas, como a doença, a dor
inocente ou o mistério da morte. No
mesmo caminho de fé, tropeçamos
frequentemente face ao escândalo da
Cruz e às exigências do Evangelho,
que nos pede para dedicar a vida ao



serviço e para a perder no amor, em
vez de a guardar para nós próprios e
de a defender. Então, precisamos de
outro olhar, de uma luz que ilumine
profundamente o mistério da vida e
nos ajude a superar os nossos
esquemas e os critérios deste
mundo”[3]. Pedro ainda levaria algum
tempo para adquirir essa
sensibilidade divina. Para isso, Jesus
pedir-lhe-ia mais tarde que o
acompanhasse ao monte Tabor.

A última palavra

Pedro jamais tinha ouvido uma
repreensão semelhante. Nem sequer
aos fariseus, Jesus havia dirigido
uma acusação tão forte. Nos dias
seguintes Pedro não deixaria de dar
voltas àquela conversa. De pedra que
resistiria ao inferno havia passado a
ser Satanás.Quanto mais se
regozijava com o louvor, tanto mais
doía-lhe a repreensão. Procuraria
entender o porquê da reação do



Senhor, mas não o conseguiria. E
como ele, os outros apóstolos
também tentariam compreender
aquele episódio. “Então podemos
imaginar o que deve ter acontecido
no coração dos seus amigos, daqueles
amigos íntimos, dos seus discípulos:
a imagem de um Messias forte e
triunfante é posta em crise, os seus
sonhos são destruídos, e são tomados
pela angústia diante do pensamento
de que o Mestre em quem tinham
acreditado seria morto como o pior
dos malfeitores”[4].

O apóstolo sabia que Jesus o amava.
Além disso, o fato de pedir-lhe que o
acompanhasse ao cume da
montanha, junto com Tiago e João
manifestava que confiava
plenamente nele. Tinha-o na verdade
chamado Satanás, mas não havia se
afastado dele nem tampouco lhe
tinha dito que já não seria sua pedra.
E um tempo depois – ele ainda não o
sabia – o Senhor o confirmaria como



cabeça da Igreja apesar de tê-lo
negado três vezes durante a Paixão.
“A experiência do pecado não nos
deve, pois, fazer duvidar da nossa
missão. É certo que os nossos
pecados podem tornar difícil que se
reconheça Cristo, e por isso devemos
enfrentar as nossas próprias
misérias pessoais, procurar a
purificação. Porém, conscientes de
que Deus não nos prometeu a vitória
absoluta sobre o mal durante esta
vida, mas nos pede luta”[5].

Quando chegaram ao cume do Tabor,
Pedro se deteria contemplando o
panorama. Talvez lhe tenham vindo
à cabeça os momentos em que os
profetas de outrora haviam
encontrado a Deus no alto de um
monte. Um lugar como aquele, de
onde se podia ver a vastidão da
criação, de um mundo que se perde
além do horizonte da própria vista,
leva inevitavelmente a pensar na
grandeza de Deus.



De repente, Pedro percebeu que algo
estava acontecendo com Jesus.
“Enquanto orava, transformou-se o
seu rosto” (Lc 9, 29), “seu rosto
brilhou como o sol” (Mt 17, 2).
Também, “suas vestes tornaram-se
resplandecentes e de uma brancura
tal, que nenhum lavadeiro sobre a
terra as pode fazer assim tão
brancas” (Mc 9, 3). Os três apóstolos
viram aparecer dois homens ao lado
de Jesus que começaram a falar com
ele. Perceberam que “eram Moisés e
Elias, que apareceram envoltos em
glória e falavam da morte dele que se
havia de cumprir em Jerusalém” (Lc
9, 30-31).

Enquanto os escutava falar, Pedro
talvez tenha recordado que as
Escrituras já haviam anunciado que
o Messias ia sofrer. “Foi maltratado, e
se deixou humilhar, e não abriu a
boca; como cordeiro levado ao
matadouro” (Is 53,7). Transpassaram
as minhas mãos e meus pés: poderia



contar todos os meus ossos. Eles me
olham e me observam com alegria,
repartem entre si as minhas vestes, e
lançam sorte sobre a minha
túnica” (Sl 22, 18-19). Agora tudo se
ajustava. Começaria, por fim, a intuir
o significado daquelas misteriosas
palavras que o tinham levado a
repreender Jesus. O Messias seria um
rei, mas não do modo humano, e sim
um rei crucificado. “O seu rosto
radiante e as suas vestes
resplandecentes, que antecipam a
imagem do Ressuscitado, oferecem
àqueles homens assustados a luz, a
luz da esperança, a luz para
atravessar as trevas: a morte não
será o fim de tudo, porque se abrirá
para a glória da Ressurreição”[6].
Assim, Jesus anuncia a sua morte,
leva-os ao monte e mostra-lhes o que
acontecerá depois, a Ressurreição..
Jesus, pois, anuncia a sua morte,
leva-os ao monte e lhes mostra o que
acontecerá depois, a ressurreição”. A
Cruz tão temida, portanto, não terá a



última palavra. O Senhor referia-se a
isso quando lhe disse claramente que
ele não sentia as coisas de Deus. Para
Pedro a crucifixão era sinal de morte
e de fracasso, mas para Jesus será de
vida e de salvação.

Na noite mais escura

Quando Moisés e Elias pararam de
falar, Pedro não conseguiu se conter:
“Senhor, é bom estarmos aqui. Se
queres, farei aqui três tendas: uma
para ti, uma para Moisés e outra para
Elias” (Mt 17, 4). Qualquer um de nós
teria dito a mesma coisa. Quando
percebemos de modo claro a
proximidade de Deus, sentimos uma
alegria que gostaríamos que se
prolongasse indefinidamente. Algo
semelhante acontece também
quando passamos por uns momentos
especialmente agradáveis: uns dias
de descanso, uma reunião familiar,
um plano com amigos... Tudo isso,
porém, como o episódio do Tabor,



tem início e fim. Pretender que tudo
isso se eternize, além de ser
impossível, levaria a afastar-nos da
realidade e nos impediria de acolher
com serenidade e paz os momentos
em que a realeza de Deus parece
oculta.

O Senhor permitiu que Pedro, Tiago e
João contemplassem sua glória como
antecipação da Paixão, para que
pudessem encará-la com fé e
esperança na ressurreição. “Jesus
quer que esta luz possa iluminar os
seus corações quando atravessarem
a escuridão espessa da sua paixão e
morte, quando o escândalo da Cruz
for para eles insuportável. Deus é
luz, e Jesus deseja doar aos seus
amigos mais íntimos a experiência
desta luz, que habita n’Ele. Assim,
depois deste acontecimento, será
neles luz interior, capaz de os
proteger dos assaltos das trevas.
Também na noite mais escura, Jesus
é a lâmpada que nunca se apaga”[7].



Quando aparece a Cruz em nossa
vida, podemos fazer memória de
todos esses encontros que tivemos
com Cristo no Tabor, nos quais
percebemos de modo particular a
felicidade de caminhar junto dele. E
então, mesmo que talvez tenhamos a
impressão de que essas recordações
formam parte de um passado que
não voltará, sabemos que Deus não
nos larga de sua mão. “Às vezes,
quando tudo nos sai ao contrário do
que imaginávamos, vem-nos
espontaneamente aos lábios: Senhor,
tudo me vai para o fundo, tudo,
tudo...! Chegou a hora de retificar:
Eu, contigo, avançarei seguro,
porque Tu és a própria fortaleza: 
Quia tu es, Deus, fortitudo mea (Sl 42,
2). Eu te pedi que, no meio das
ocupações, procurasses levantar os
olhos ao Céu, perseverantemente,
porque a esperança nos impele a
agarrar-nos a essa mão forte que
Deus nos estende sem cessar, a fim
de não perdermos o ‘ponto de mira’



sobrenatural, mesmo quando as
paixões se levantam e nos combatem,
para nos aferrolharem no reduto
mesquinho do nosso eu, ou quando –
com vaidade pueril – nos sentimos o
centro do universo. Eu vivo
persuadido de que, sem olhar para
cima, sem Jesus, nunca conseguirei
nada; e sei que a minha fortaleza
para me vencer e para vencer, nasce
de repetir aquele grito: Tudo posso
naquele que me conforta, que encerra
a promessa segura que Deus nos faz
de não abandonar os seus filhos, se
os seus filhos não o abandonam”[8].

* * *

Pedro “falava ainda, quando veio
uma nuvem luminosa e os envolveu.
E daquela nuvem fez-se ouvir uma
voz que dizia: ‘Eis o meu Filho muito
amado, em quem pus toda minha
afeição; ouvi-o’” (Mt 17, 5). Os três
discípulos assustados pelo que
acabavam de ouvir, caíram ao chão.



Jesus aproximou-se deles e, tocando-
os, disse: “Levantai-vos e não
temais” (Mt 17, 7).

Enquanto desciam a montanha,
Pedro iria meditando sobre tudo o
que havia presenciado nos últimos
dias. Começaria a entender que “os
sofrimentos da presente vida não
têm proporção alguma com a glória
futura que nos deve ser
manifestada” (Rom 8, 18): por muito
que o Messias tenha que sofrer, sua
vitória será muito maior. Teria
ainda, no entanto, um longo caminho
a percorrer para compreender
plenamente o significado daqueles
acontecimentos.

Muitos anos depois, em um clima de
contínua ameaça para a Igreja
nascente, Pedro escreverá uma carta
aos primeiros cristãos na qual os
animará a não perder a esperança no
meio das dificuldades:



“Na realidade, não é baseando-nos
em hábeis fábulas imaginadas que
nós vos temos feito conhecer o poder
e a vinda de nosso Senhor Jesus
Cristo, mas por termos visto a sua
majestade com nossos próprios
olhos. Porque ele recebeu de Deus
Pai honra e glória, quando do seio da
glória magnífica lhe foi dirigida esta
voz: ‘Este é o meu Filho muito
amado, em quem tenho posto todo o
meu afeto. Essa mesma voz que
vinha do céu nós a ouvimos quando
estávamos com ele no monte santo.
Assim demos ainda maior crédito à
palavra dos profetas, à qual fazeis
bem em atender, como a uma
lâmpada que brilha em um lugar
tenebroso, até que desponte o dia e a
estrela da manhã se levante em
vossos corações” (2 Pd 1, 16-19).

[1] São Josemaria, Forja, n. 1



[2] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
77

[3] Francisco, Ângelus, 28/02/2021.

[4] Ibid.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 114.

[6] Francisco, Ângelus, 28/02/2021.

[7] Bento XVI, Ângelus, 4/03/2012

[8] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
213

Jaime Moya

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/luz-que-nunca-
se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-

transfiguracao/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/luz-que-nunca-se-apaga-a-confissao-em-cesareia-e-a-transfiguracao/

	Luz que nunca se apaga: a confissão em Cesareia e a transfiguração

