
opusdei.org

Deus e eu? Liturgia e
sacramentos

A centralidade de Jesus Cristo
na nossa vida adquire o seu
sentido pleno e real na
celebração litúrgica, quando
Deus se deixa ‘tocar’ por nós e
nos traz o hoje da sua salvação.

03/12/2019

Nós, cristãos, cremos e proclamamos
Jesus Cristo, o Filho de Deus, que
morreu e ressuscitou por todos e
cada um de nós, inserindo-se nos
acontecimentos da linhagem
humana para fazer deles uma



história de salvação. Não podemos
chegar a Deus, o Pai, se não nos
tornarmos irmãos de Cristo pela
água e o Espírito, se não seguirmos –
de coração – os seus gestos e
palavras.

Sentindo profundamente essa
realidade, Paulo VI, na mais longa
viagem do seu Pontificado,
pronunciava, diante de uma
multidão reunida em Manila,
palavras que comovem porque são
um elogio vibrante a Cristo que
brotava do seu coração: “Eu nunca
me cansaria de falar sobre Ele. Ele é
o pão e a fonte de água viva, que
satisfaz nossa fome e nossa sede. Ele
é nosso pastor, nosso exemplo, nosso
conforto, nosso irmão. Por nós falou,
operou milagres, instituiu o novo
reino em que os pobres são bem-
aventurados, em que a paz é o
princípio da convivência, em que os
limpos de coração e aqueles que
choram são exaltados e consolados,



em que aqueles que têm fome de
justiça serão saciados, em que os
pecadores podem alcançar o perdão,
em que todos são irmãos. Jesus
Cristo! Lembrem-se disso: Ele é o
objeto perene da nossa pregação.
Nosso desejo é que o nome d’Ele
ressoe até nos confins da terra e para
todo o sempre”[1].

O fato de que o núcleo do
cristianismo seja a pessoa viva de
Jesus, o Crucificado - Ressuscitado,
convida-nos a colocar a lógica da
nossa identidade e da nossa vida em
conexão com Cristo que morre e
ressuscita, e perceber que toda a
nossa existência carrega, dia após
dia, uma marca Pascal. Para
entender essa profunda afirmação é
necessário prestar uma especial
atenção à pessoa de Cristo em sua
relação íntima com o mistério
litúrgico.

‘Roçar’ Cristo na liturgia



Em uma ocasião, São Josemaria
recordava que “um bispo muito
santo, meu amigo, numa das suas
incessantes visitas às catequeses da
sua diocese, perguntava aos meninos
por que, para amar Jesus, é preciso
recebe-Lo amiúde na Comunhão.
Ninguém acertava na resposta. Por
fim, um ciganinho tisnado e muito
sujo respondeu: ‘Porque pra amá-Lo
é preciso roçá-Lo’”[2]. Aquele
menino destacou, sem querer, uma
questão central: o ‘roçar’ Cristo, ou
seja, onde, quando e como o cristão
pode ter a sua experiência pessoal do
Ressuscitado. Porque para viver
como filhos no Filho, além de saber
conceitualmente quem é Jesus, é
necessário ‘roçá-Lo’, ou seja, que
exista a possibilidade de relacionar-
se com Ele de uma maneira real.
Mas, isso é viável? Com quanto
realismo?

Experiência aqui significa conhecer e
sentir Cristo vivo. Pois bem, na



Igreja, tratar desta experiência
equivale a falar principalmente da
santa liturgia, como local
privilegiado para viver a paixão pelo
divino, algo que para os cristãos não
é opcional ou irrelevante, porque ser
contemplativos no meio do mundo
requer crescer sob o calor da Palavra
de Deus e da liturgia.

Experimentar o ‘hoje’ da salvação

Então, é possível ‘roçar’ Cristo hoje,
após a sua ascensão ao céu? Para
responder a essa pergunta, é útil
contemplar uma passagem do livro
de Êxodo onde se descreve o desejo
de Moisés de ter uma experiência
mais íntima de Deus: “Moisés disse:
‘Mostra-me a tua glória!’ E o Senhor
respondeu: ‘Farei passar diante de ti
toda a minha bondade (...) Não
poderás ver minha face, porque
ninguém me pode ver e permanecer
vivo’”. Sendo Deus infinito, é
impossível para o homem abarcar a



sua magnitude. No entanto, o Senhor
acrescenta: “quando a minha glória
passar, eu te porei na fenda da rocha
e te cobrirei com a mão enquanto
passo. Quando eu retirar a mão, tu
me verás pelas costas” (Ex 33,18-23).
Participar nas ações sagradas da
Igreja poderia se comparar com
aquela fenda da qual podemos
contemplar as espécies sagradas, que
– sem serem as costas de Deus – são o
sacramento do seu verdadeiro Corpo
e do seu verdadeiro Sangue.

Outro texto do Evangelho que reúne
uma experiência significativa é a
passagem da hemorroíssa. Aquela
mulher toca com fé a borda do
manto de Cristo e a força do Senhor a
cura da sua prolongada doença. A
imagem que o Catecismo da Igreja
Católica escolhe para iniciar a
exposição sobre a liturgia e os
sacramentos, surpreendentemente, é
a representação mais antiga da
passagem da hemorroíssa nas



catacumbas de São Marcelino e São
Pedro. Por que escolher esta
imagem? A razão se fundamenta em
que os sacramentos da Igreja
continuam agora a obra de salvação
que Cristo realizou durante a sua
vida terrena. Os sacramentos são
como forças que saem do Corpo de
Cristo para nos dar a nova vida de
Cristo[3]. Santo Ambrósio explicava-
o de maneira muito viva e realista: “ó
Cristo, a quem encontro vivo em teus
sacramentos”[4].

Os termos-chave desta frase são
‘vivo’ e ‘sacramentos’. O primeiro se
refere ao aparecimento do
Ressuscitado, à sua presença real. O
segundo se refere às celebrações
litúrgicas. E Ambrósio une as duas
realidades ao verbo encontrar. Nas
celebrações ocorre o encontro entre
Cristo e a Igreja. Por isso, é possível
experimentar, aqui e agora, o mesmo
poder divino do Filho de Deus que,
transcendendo a distância geográfica



e temporal, salva o homem por
inteiro, quando a Igreja celebra a
liturgia de cada um dos sacramentos.

E nos sacramentos, o que vemos
materialmente é água, pão, vinho,
óleo, luz, a cruz... Observamos alguns
gestos e ouvimos algumas palavras.
São gestos e palavras que Jesus, ao
tomar a nossa natureza – ao
encarnar – assumiu para fazer-se
presente por meio deles a fim de
continuar curando, perdoando ou
ensinando[5]. É uma lógica difícil de
entender, como foi difícil para Filipe
e, por isso, o Senhor tem que ajudá-lo
a entender com uma carinhosa
repreensão: “Filipe! Aquele que me
viu, viu também o Pai” (Jo 14,9). E
isso não é algo que Cristo decide, mas
algo que Cristo é. Que Ele seja o
grande Sacramento, não provém da
sua vontade, mas do seu ser, da sua
ontologia. Consequentemente, a
Igreja é o sacramento de Cristo e os
sacramentos são os sacramentos da



Igreja. Já foi dito pedagogicamente –
com as limitações de um exemplo –
que, quando se trata de alcançar um
objeto, a cabeça (Cristo) envia uma
ordem ao braço (a Igreja) para que os
dedos (os sacramentos) o peguem. Os
sacramentos são o organismo
sacramental da Igreja.

Um contato sacramental

A segunda pergunta questionava que
tipo de contato é estabelecido entre
Cristo e nós. Na fé da Igreja, esse
contato é chamado de mistérico ou
sacramental, quer dizer, acontece
através de um sistema de sinais e
símbolos.

A comunicação do mistério de Cristo
conosco é realizada através de
mediações simbólicas, que são os
ritos do culto cristão: a celebração do
batismo, da Eucaristia, do
matrimônio... Tudo tem um
significado no universo simbólico da
liturgia, tudo isso manifesta fé. Os



sacramentos se chamam sacramentos
da fé.

A liturgia é uma membrana sutil que
relaciona o mistério de Deus e o
mistério do homem. Essa membrana
é uma membrana de símbolos. O
espaço de uma catedral, ermida ou
oratório; a hora do amanhecer ou do
pôr do sol, do Natal ou da Quaresma,
os textos da Bíblia e as orações do
Missal. Os gestos de adorar de
joelhos ou de receber as cinzas.A
comunidade reunida ao redor do
altar, as músicas e aclamações, luzes
e cores, aromas e sabores..., todos
esses – e ainda outros – são os
símbolos cristãos em cuja celebração
reverbera a insondável
transcendência de Deus, o poder do
seu amor salvador. Estes símbolos
são como fendas pelas quais o Eterno
ilumina a nossa cotidianidade até
nos tornarmos homens e mulheres
dignos de “servi-Lo em Sua
presença”[6]. Por meio deles, Deus



nos permite pregustar a liturgia da
Jerusalém do céu. Participar
definitivamente nela será um dia a
consumação definitiva da nossa
vocação batismal.

Essa conaturalidade com os símbolos
da liturgia é patrimônio dos cristãos.
Assim como uma mãe não mima o
seu filho somente por meio das
palavras, mas também utilizando
uma rica variedade de códigos
maternos de comunicação, assim a
celebração litúrgica convida o cristão
a participar da ação sagrada com
todas as possibilidades da sua
sensibilidade, com a alma e com o
corpo, com todos os seus sentidos:
aclama a Palavra de Deus, venera o
Santíssimo Sacramento, canta os
hinos com que os Anjos louvam a
Deus, oferece incenso, prova o pão e
vinho consagrados, conserva
silêncio... Dessa maneira, os sinais do
mistério de Cristo nos conduzem pela
mão ao próprio mistério de Cristo e



então, todo o peso da verdade que
esse mistério tem é percebido por
nós na atmosfera envolvente do ritos
que o celebram.

E, além da conaturalidade, o apreço.
Gostamos desses humildes véus por
trás dos quais o Ressuscitado
manifesta e oculta a sua presença.
Nesse sentido, Santo Agostinho
confessava: “ainda não tratava meu
Deus, Jesus, de humilde para
humilde, nem sabia que lição
ministrava sua fraqueza”[7].

O realismo sacramental

No começo, também nos
perguntávamos: com quanto
realismo? Temos que mencionar
também o realismo sacramental, se
quisermos responder à pergunta
sobre até que ponto esse ‘roçar’, esse
contato com Cristo é verdadeiro. O
realismo sacramental significa que,
ao participar na liturgia, recebemos
a própria realidade divina através



dos sinais da Igreja. Os sinais e os
símbolos litúrgicos estão repletos
dessa realidade, especialmente na
Eucaristia. Dizer que o contato entre
Cristo e a Igreja é sacramental em
nada diminui a pura realidade desse
contato.

O substantivo ‘contato’ é um termo
que encontramos nas antigas fontes
litúrgicas: “ó Deus, que na
participação do teu sacramento
chegas até nós (contingis)”, isto é,
entra em contato conosco, se
aproxima até nos atingir[8]. Deus
contata conosco e nós contatamos
com Deus por meio da participação
no mistério celebrado. Contatos
físicos com o Senhor tiveram são
Tomé, a hemorroíssa ou os leprosos.
Em nós, esses contatos são agora
sacramentais. Não se trata de
imaginar o passado como algo que
agora está presente apenas para a fé
dos que acreditam. A liturgia não diz:
isto simboliza, imagine... mas afirma:



isto é. Não é uma mera afirmação, é
uma notícia! É um acontecimento
real.

Os Padres da Igreja enfatizaram esse
realismo do mistério sacramental e o
demonstraram através de
expressões, como no caso do Papa
São Leão Magno, que, comentando os
efeitos do batismo sobre quem o
recebe, afirma: “o corpo do batizado
é a carne do Crucificado”[9]. Fruto do
profundo realismo sacramental, que
palpita nesta expressão, é a abertura
imediata de um grande horizonte
para compreender quem é um
cristão: uma identidade que abraça
dimensões que vão do valor sagrado
do seu corpo até a esperança da
glória com a qual será revestido. Da
condição de uma pessoa que tem o
mesmo corpo de Cristo, até a
santidade dos relacionamentos
esponsais (cf. Ef 3,6). São valores
surpreendentes que, quando brotam
da fonte inesgotável que a Igreja



oferece em seus sacramentos, exalta
ao extremo a condição humana do
batizado.

Por outro lado, na tensão de narrar o
mistério, as linguagens não se
excluem, mas se complementam
mutuamente, e por isso a liturgia
sabe intuir quando é o momento da
palavra, quando é o momento da
música ou do silêncio, quando é o
momento do gesto ou da adoração.
Mas sempre é hora da arte, pois,
sendo Deus a eterna Beleza, o seu
acontecer sacramental – a liturgia –
constitui-se a arte das artes. Nela,
verdade e bem são mostrados
revestidos de beleza e, por isso, o
decoro e o bom gosto estão sempre
presentes, por serem elementos
estruturantes da ação sagrada. A
experiência de Deus passa por essa 
via pulchritudinis [caminho da
beleza], que é a celebração, cada
celebração é um acontecimento de
alto nível estético.



Para que os ritos tragam significado
de maneira notória, são necessárias
celebrações que irradiem verdade e
simplicidade, autenticidade e
dignidade. A celebração ocorre na
solenidade do simples. Nada do que
intervém nela pode ser prosaico,
nem suntuoso, mas tudo deve ser
límpido, nobre e de bom gosto. São
as qualidades do decoro com que a
Esposa dedica a sua humilde
homenagem ao Esposo, seu apreço
ao que celebra: o amor salvífico
transbordante da Santíssima
Trindade.

Felix Maria Arocena

Tradução: Mônica Diez

[1] São Paulo VI, Homilia durante
uma viagem pastoral a Manila,
Filipinas 29-XI-1970.



[2] São Josemaria, Anotações de uma
meditação, 12-IV-1937, em “Crescer
para dentro”, p. 50. Este bispo era
dom Manuel González, que ocupou a
sede de Málaga, na Espanha e foi
canonizado em 2016.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
1066.

[4] Santo Ambrósio, Apologia
prophetæ David 1, 2.

[5] São Josemaria lembrava o
ensinamento dos Padres quando
diziam que os sacramentos são
“pegadas da encarnação do
Verbo” (cfr. São Josemaria Escrivá. 
Amar o mundo apaixonadamente).

[6] Missal Romano, Oração
Eucarística II.

[7] Santo Agostinho, Confissões, 7, 18.

[8] Cfr. Sacramentário Veronense
1256. O verbo latino contingo é um



composto de tango (cum-tango), que
significa tocar. Contingire remete a
‘contatar’.

[9] São Leão Magno 70, 4: “corpus
regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-
catolica-sacramentos/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/

	Deus e eu? Liturgia e sacramentos

