opusdei.org

Deus e eu? Liturgia e
sacramentos

A centralidade de Jesus Cristo
na nossa vida adquire o seu
sentido pleno e real na
celebracao liturgica, quando
Deus se deixa ‘tocar’ por nos e
nos traz o hoje da sua salvacgao.

03/12/2019

NOs, cristaos, cremos e proclamamos
Jesus Cristo, o Filho de Deus, que
morreu e ressuscitou por todos e
cada um de nods, inserindo-se nos
acontecimentos da linhagem
humana para fazer deles uma



histéria de salvagao. Nao podemos
chegar a Deus, o Pai, se ndo nos
tornarmos irmdos de Cristo pela
agua e o Espirito, se ndo seguirmos —
de coracgdo — 0s seus gestos e
palavras.

Sentindo profundamente essa
realidade, Paulo VI, na mais longa
viagem do seu Pontificado,
pronunciava, diante de uma
multiddo reunida em Manila,
palavras que comovem porque sao
um elogio vibrante a Cristo que
brotava do seu coracdo: “Eu nunca
me cansaria de falar sobre Ele. Ele é
0 pdo e a fonte de 4gua viva, que
satisfaz nossa fome e nossa sede. Ele
€ nosso pastor, nosso exemplo, nosso
conforto, nosso irmao. Por nés falou,
operou milagres, instituiu o novo
reino em que os pobres sdo bem-
aventurados, em que a paz € o
principio da convivéncia, em que 0S
limpos de coracgdo e aqueles que
choram sdo exaltados e consolados,



em que aqueles que tém fome de
justica serdo saciados, em que 0S
pecadores podem alcancar o perdao,
em que todos sdo irmaos. Jesus
Cristo! Lembrem-se disso: Ele é o
objeto perene da nossa pregacao.
Nosso desejo é que o nome d’Ele
ressoe até nos confins da terra e para
todo o sempre”[1].

O fato de que o nucleo do
cristianismo seja a pessoa viva de
Jesus, o Crucificado - Ressuscitado,
convida-nos a colocar a logica da
nossa identidade e da nossa vida em
conexdo com Cristo que morre e
ressuscita, e perceber que toda a
nossa existéncia carrega, dia apos
dia, uma marca Pascal. Para
entender essa profunda afirmacao é
necessario prestar uma especial
atencdo a pessoa de Cristo em sua
relacdo intima com o mistério
litargico.

‘Rocar’ Cristo na liturgia



Em uma ocasido, Sdo Josemaria
recordava que “um bispo muito
santo, meu amigo, numa das suas
incessantes visitas as catequeses da
sua diocese, perguntava aos meninos
por que, para amar Jesus, € preciso
recebe-Lo amiude na Comunhao.
Ninguém acertava na resposta. Por
fim, um ciganinho tisnado e muito
sujo respondeu: ‘Porque pra ama-Lo
é preciso ro¢d-Lo’”[2]. Aquele
menino destacou, sem querer, uma
questdo central: o ‘rocar’ Cristo, ou
seja, onde, quando e como o cristdo
pode ter a sua experiéncia pessoal do
Ressuscitado. Porque para viver
como filhos no Filho, além de saber
conceitualmente quem € Jesus, é
necessario ‘ro¢d-Lo’, ou seja, que
exista a possibilidade de relacionar-
se com Ele de uma maneira real.
Mas, isso é viavel? Com quanto
realismo?

Experiéncia aqui significa conhecer e
sentir Cristo vivo. Pois bem, na



Igreja, tratar desta experiéncia
equivale a falar principalmente da
santa liturgia, como local
privilegiado para viver a paixdo pelo
divino, algo que para os cristdos nao
é opcional ou irrelevante, porque ser
contemplativos no meio do mundo
requer crescer sob o calor da Palavra
de Deus e da liturgia.

Experimentar o ‘hoje’ da salvacao

Entdo, é possivel ‘rogar’ Cristo hoje,
apos a sua ascensdo ao céu? Para
responder a essa pergunta, é util
contemplar uma passagem do livro
de Exodo onde se descreve o desejo
de Moisés de ter uma experiéncia
mais intima de Deus: “Moiseés disse:
‘Mostra-me a tua glérial’ E o Senhor
respondeu: ‘Farei passar diante de ti
toda a minha bondade (...) Nao
poderas ver minha face, porque
ninguém me pode ver e permanecer
vivo™. Sendo Deus infinito, é
impossivel para o homem abarcar a



sua magnitude. No entanto, o Senhor
acrescenta: “quando a minha gloria
passar, eu te porei na fenda da rocha
e te cobrirei com a mdo enquanto
passo. Quando eu retirar a mao, tu
me veras pelas costas” (Ex 33,18-23).
Participar nas acdes sagradas da
Igreja poderia se comparar com
aquela fenda da qual podemos
contemplar as espécies sagradas, que
— sem serem as costas de Deus —sdo o
sacramento do seu verdadeiro Corpo
e do seu verdadeiro Sangue.

Outro texto do Evangelho que reune
uma experiéncia significativa é a
passagem da hemorroissa. Aquela
mulher toca com fé a borda do
manto de Cristo e a forca do Senhor a
cura da sua prolongada doencga. A
imagem que o Catecismo da Igreja
Catdlica escolhe para iniciar a
exposicdo sobre a liturgia e os
sacramentos, surpreendentemente, é
a representacdo mais antiga da
passagem da hemorroissa nas



catacumbas de Sdo Marcelino e Sdo
Pedro. Por que escolher esta
imagem? A razdo se fundamenta em
que os sacramentos da Igreja
continuam agora a obra de salvacao
que Cristo realizou durante a sua
vida terrena. Os sacramentos sdo
como forgas que saem do Corpo de
Cristo para nos dar a nova vida de
Cristo[3]. Santo Ambradsio explicava-
0 de maneira muito viva e realista: “6
Cristo, a quem encontro vivo em teus
sacramentos”[4].

Os termos-chave desta frase sao
‘vivo’ e ‘sacramentos’. O primeiro se
refere ao aparecimento do
Ressuscitado, a sua presenca real. O
segundo se refere as celebracdes
litargicas. E Ambrosio une as duas
realidades ao verbo encontrar. Nas
celebracgGes ocorre o encontro entre
Cristo e a Igreja. Por isso, € possivel
experimentar, aqui e agora, 0 mesmo
poder divino do Filho de Deus que,
transcendendo a distancia geografica



e temporal, salva o homem por
inteiro, quando a Igreja celebra a
liturgia de cada um dos sacramentos.

E nos sacramentos, o que vemos
materialmente é agua, pao, vinho,
0leo, luz, a cruz... Observamos alguns
gestos e ouvimos algumas palavras.
Sdo gestos e palavras que Jesus, ao
tomar a nossa natureza — ao
encarnar — assumiu para fazer-se
presente por meio deles a fim de
continuar curando, perdoando ou
ensinando[5]. £ uma légica dificil de
entender, como foi dificil para Filipe
e, por isso, o Senhor tem que ajuda-lo
a entender com uma carinhosa
repreensdo: “Filipe! Aquele que me
viu, viu também o Pai” (Jo 14,9). E
isso ndo é algo que Cristo decide, mas
algo que Cristo é. Que Ele seja o
grande Sacramento, ndo provém da
sua vontade, mas do seu ser, da sua
ontologia. Consequentemente, a
Igreja é o sacramento de Cristo e 0s
sacramentos sdo os sacramentos da



Igreja. Ja foi dito pedagogicamente —
com as limitacdes de um exemplo -
que, quando se trata de alcancar um
objeto, a cabeca (Cristo) envia uma
ordem ao braco (a Igreja) para que o0s
dedos (0s sacramentos) o peguem. Os
sacramentos sdo 0 organismo
sacramental da Igreja.

Um contato sacramental

A segunda pergunta questionava que
tipo de contato € estabelecido entre
Cristo e nds. Na fé da Igreja, esse
contato é chamado de mistérico ou
sacramental, quer dizer, acontece
através de um sistema de sinais e
simbolos.

A comunicacdo do mistério de Cristo
conosco € realizada através de
mediacdes simbolicas, que sdo 0s
ritos do culto cristdo: a celebracdo do
batismo, da Eucaristia, do
matrimonio... Tudo tem um
significado no universo simbolico da
liturgia, tudo isso manifesta fé. Os



sacramentos se chamam sacramentos
dafeé.

A liturgia é uma membrana sutil que
relaciona o mistério de Deus e 0
mistério do homem. Essa membrana
¢ uma membrana de simbolos. O
espaco de uma catedral, ermida ou
oratorio; a hora do amanhecer ou do
por do sol, do Natal ou da Quaresma,
os textos da Biblia e as ora¢des do
Missal. Os gestos de adorar de
joelhos ou de receber as cinzas.A
comunidade reunida ao redor do
altar, as musicas e aclamacdes, luzes
e cores, aromas e sabores..., todos
esses — e ainda outros — sao 0s
simbolos cristdos em cuja celebracao
reverbera a insondavel
transcendéncia de Deus, o poder do
seu amor salvador. Estes simbolos
sdo como fendas pelas quais o Eterno
ilumina a nossa cotidianidade até
nos tornarmos homens e mulheres
dignos de “servi-Lo em Sua
presenca”[6]. Por meio deles, Deus



nos permite pregustar a liturgia da
Jerusalém do céu. Participar
definitivamente nela sera um dia a
consumacdo definitiva da nossa
vocacao batismal.

Essa conaturalidade com os simbolos
da liturgia é patrimonio dos cristaos.
Assim como uma mae ndo mima o
seu filho somente por meio das
palavras, mas também utilizando
uma rica variedade de codigos
maternos de comunicacdo, assim a
celebracdo liturgica convida o cristdo
a participar da a¢do sagrada com
todas as possibilidades da sua
sensibilidade, com a alma e com o
corpo, com todos os seus sentidos:
aclama a Palavra de Deus, venera o
Santissimo Sacramento, canta 0s
hinos com que os Anjos louvam a
Deus, oferece incenso, prova o pao e
vinho consagrados, conserva
siléncio... Dessa maneira, os sinais do
mistério de Cristo nos conduzem pela
mao ao proprio mistério de Cristo e



entdo, todo o peso da verdade que
esse mistério tem € percebido por
nos na atmosfera envolvente do ritos
que o celebram.

E, além da conaturalidade, o apreco.
Gostamos desses humildes véus por
tras dos quais o Ressuscitado
manifesta e oculta a sua presenca.
Nesse sentido, Santo Agostinho
confessava: “ainda ndo tratava meu
Deus, Jesus, de humilde para
humilde, nem sabia que licdo
ministrava sua fraqueza”[7].

O realismo sacramental

No comeco, também nos
perguntavamos: com quanto
realismo? Temos que mencionar
também o realismo sacramental, se
quisermos responder a pergunta
sobre até que ponto esse ‘rogar’, esse
contato com Cristo é verdadeiro. O
realismo sacramental significa que,
ao participar na liturgia, recebemos
a propria realidade divina através



dos sinais da Igreja. Os sinais e 0s
simbolos liturgicos estao repletos
dessa realidade, especialmente na
Eucaristia. Dizer que o contato entre
Cristo e a Igreja é sacramental em
nada diminui a pura realidade desse
contato.

O substantivo ‘contato’ €é um termo
que encontramos nas antigas fontes
liturgicas: “6 Deus, que na
participacdo do teu sacramento
chegas até nos (contingis)”, isto €,
entra em contato conosco, se
aproxima até nos atingir[8]. Deus
contata conosco e nds contatamos
com Deus por meio da participacao
no mistério celebrado. Contatos
fisicos com o Senhor tiveram sao
Tomé, a hemorroissa ou os leprosos.
Em ngs, esses contatos sdo agora
sacramentais. Ndo se trata de
imaginar o passado como algo que
agora esta presente apenas para a fé
dos que acreditam. A liturgia ndo diz:
isto simboliza, imagine... mas afirma:



isto é. Nao é uma mera afirmacao, é
uma noticia! E um acontecimento
real.

Os Padres da Igreja enfatizaram esse
realismo do mistério sacramental e o
demonstraram através de
expressoes, como no caso do Papa
Sdo Ledo Magno, que, comentando 0s
efeitos do batismo sobre quem o
recebe, afirma: “o corpo do batizado
é a carne do Crucificado”[9]. Fruto do
profundo realismo sacramental, que
palpita nesta expressdo, é a abertura
imediata de um grande horizonte
para compreender quem é um
cristdo: uma identidade que abraca
dimensdes que vao do valor sagrado
do seu corpo até a esperanca da
gloria com a qual sera revestido. Da
condigdo de uma pessoa que tem o
mesmo corpo de Cristo, até a
santidade dos relacionamentos
esponsais (cf. Ef 3,6). Sdo valores
surpreendentes que, quando brotam
da fonte inesgotavel que a Igreja



oferece em seus sacramentos, exalta
ao extremo a condi¢do humana do
batizado.

Por outro lado, na tensdo de narrar o
mistério, as linguagens nao se
excluem, mas se complementam
mutuamente, e por isso a liturgia
sabe intuir quando é o momento da
palavra, quando é o momento da
musica ou do siléncio, quando €é o
momento do gesto ou da adoracao.
Mas sempre € hora da arte, pois,
sendo Deus a eterna Beleza, o seu
acontecer sacramental — a liturgia —
constitui-se a arte das artes. Nela,
verdade e bem sdo mostrados
revestidos de beleza e, por isso, o
decoro e o bom gosto estdo sempre
presentes, por serem elementos
estruturantes da acdo sagrada. A
experiéncia de Deus passa por essa
via pulchritudinis [caminho da
beleza], que é a celebracao, cada
celebracdo é um acontecimento de
alto nivel estético.



Para que os ritos tragam significado
de maneira notoria, sdo necessarias
celebracGes que irradiem verdade e
simplicidade, autenticidade e
dignidade. A celebracdo ocorre na
solenidade do simples. Nada do que
intervém nela pode ser prosaico,
nem suntuoso, mas tudo deve ser
limpido, nobre e de bom gosto. Sdo
as qualidades do decoro com que a
Esposa dedica a sua humilde
homenagem ao Esposo, seu apreco
ao que celebra: o amor salvifico
transbordante da Santissima
Trindade.

Felix Maria Arocena

Traducdo: Monica Diez

[1] Sdo Paulo VI, Homilia durante
uma viagem pastoral a Manila,
Filipinas 29-XI-1970.



[2] Sdo Josemaria, Anotacdes de uma
meditacdo, 12-IV-1937, em “Crescer
para dentro”, p. 50. Este bispo era
dom Manuel Gonzdlez, que ocupou a
sede de Malaga, na Espanha e foi
canonizado em 2016.

[3] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1066.

[4] Santo Ambraosio, Apologia
prophetee David 1, 2.

[5] Sdo Josemaria lembrava o
ensinamento dos Padres quando
diziam que os sacramentos sdo
“pegadas da encarnacdo do
Verbo” (cfr. Sdo Josemaria Escriva.
Amar o mundo apaixonadamente).

[6] Missal Romano, Oracao
Eucaristica II.

[7] Santo Agostinho, Confissoes, 7, 18.

[8] Cfr. Sacramentdario Veronense
1256. O verbo latino contingo é um



composto de tango (cum-tango), que
significa tocar. Contingire remete a
‘contatar’.

[9] Sdo Ledo Magno 70, 4: “corpus
regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-
catolica-sacramentos/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/liturgia-igreja-catolica-sacramentos/

	Deus e eu? Liturgia e sacramentos

