
opusdei.org

Liberdade e filiação
divina: A herança de
Mons. Álvaro del
Portillo

María Jesús Soto-Bruna reflete
sobre como Dom Álvaro
transmitiu a mensagem de São
Josemaria, destacando dois
eixos: a liberdade e a filiação
divina.

10/07/2023

Este texto procura explicar as
palavras de Mons. Álvaro del Portillo
sobre a missão dos leigos “perante



uma sociedade que parece fugir
loucamente de Deus” (1999)*. A
proposta parte da herança recebida
de São Josemaria; especialmente a
partir do n. 26 de Amigos de Deus,
onde se esclarece definitivamente a
identidade da pessoa humana como
criada, livre e religada a Deus Pai. A
conclusão é que só o reconhecimento
desta verdade a respeito da pessoa
poderá devolver ao mundo
contemporâneo, e fazer que o ser
humano o reconheça, o olhar criador
e, daí a própria presença de Deus na
história da humanidade e na própria
existência de cada pessoa[1].

1. Introdução: transmitir uma
herança de liberdade e amor ao
mundo contemporâneo

Em 1978, Mons. Álvaro del Portillo
explicou, com a seguintes palavras,
um aspecto essencial da doutrina de
São Josemaria: “Mons. Escrivá
meditou muitas vezes sobre uma



passagem do Evangelho em que
Jesus, dirigindo-se aos seus
discípulos, lhes disse: Já não vos
chamarei servos... A vós chamo-vos
amigos (Jo 15, 15). Deus, que nos
ama, procura amor, por isso conta
com a nossa liberdade: ama-a,
porque sem liberdade não pode
haver amor. [...] Comovia-se ao
pensar na maravilha de um Deus
todo-poderoso que ama os homens
até ao extremo de esquecer as nossas
rebeldias e as nossas infidelidades,
de perdoar os nossos pecados, de
mendigar de nós uma resposta de
amor. E via com clareza o valor da
liberdade, a necessidade de
contribuir para que os homens
apreciem a fundo esse dom divino de
ser livres”[2].

Anteriormente, em sua Apresentação
ao livro Amigos de Deus, Mons.
Álvaro del Portillo havia destacado
as seguintes bases teológico-



espirituais transmitidas pelo
Fundador[3] do Opus Dei: 

“Somos muitos os que aprendemos
deste sacerdote cem por cento ‘o
grande segredo da misericórdia
divina: que somos filhos de
Deus’ (Vida de oração, n. 247)”. 

O ser filhos de Deus, a filiação divina,
aparece como dom e tarefa ao
mesmo tempo, e isso no sentido de
que, reconhecê-la e aceitá-la, implica
um modo existencial de situar-se no
tempo: de tal forma que não é a
mesma coisa, para a pessoa humana,
viver de acordo com essa realidade
ou não; “Para Mons. Escrivá –
escreveu – é patente a grande
alternativa que caracteriza a
existência humana: ‘escravidão ou
filiação divina: eis o dilema de nossa
vida. Ou filhos de Deus ou escravos
da soberba’ (Humildade, n. 108)”.

A partir do que já foi dito, a filiação
divina deverá estar unida ao



autoconhecimento da pessoa em sua
verdade e, daí, ao exercício da
liberdade, que sendo também dom,
impele ao cumprimento da tarefa
que, desde a própria criação, foi
outorgada ao homem, que é
simplesmente a descoberta da
verdade divina que fundamenta o
universo do finito. Missão aguda em
nossos dias, “perante uma sociedade
que parece fugir loucamente de
Deus”[4]; pois em nenhum lugar – cita
Mons. Álvaro del Portillo – “está
escrito que o cristão deve ser um
personagem estranho ao
mundo” (Virtudes humanas, n. 89)”.
A partir daqui, filiação e liberdade
estarão unidas no modo de
compreender – do ponto de vista
teológico e metafísico – o ser da
pessoa, bem como a elucidação do
encargo recebido para revelar no
universo temporal – empregando
agora uma expressão de estilo
agostiniano – sua dimensão de
eternidade.



A partir das considerações
anteriores, Álvaro del Portillo, nesta
Apresentação, destaca como esta
consciência da unidade da filiação e
da liberdade enquanto constitutivas
da pessoa criada, enchiam São
Josemaria de esperança confiante; de
amor, portanto, ao reconhecimento
do amor criador. Nele, escreve, “o
amor se fez paixão”. “O caminho
para a santidade que Mons. Escrivá
propõe está traçado com um
profundo respeito pela liberdade. O
Fundador do Opus Dei deleita-se nas
palavras com que Santo Agostinho, o
Bispo de Hipona, afirma que Deus
considerou que seriam melhores os
seus servidores se livremente o
servissem (Santo Agostinho, De vera
religione, 14, 27, PL, 43, 134). [...]. O
Fundador do Opus Dei não fala a
gente de estufa; dirige-se a pessoas
que lutam ao ar livre, nas mais
diversas situações da vida. É aí que,
com a liberdade, se dá essa decisão
de servir a Deus, de amá-lo acima de



tudo. A liberdade é imprescindível, e,
na liberdade, o amor se robustece,
lança raízes: ‘O santo não nasce:
forja-se no contínuo jogo da graça
divina e da correspondência
humana’ (a grandeza da vida
corrente, n. 7)”.

Mons. del Portillo comenta então:
“Fomentam-se, assim, duas paixões
para o nosso relacionamento com
Deus: a do amor e a da liberdade.
Suas forças se unem quando a
liberdade se decide pelo Amor de
Deus”[5]. Palavras que se explicam
dentro de um contexto de
compreensão do ser humano como
criado à semelhança e imagem
divina; no qual, a união amorosa
com o Absoluto não somente conduz
à felicidade, mas traz consigo a
expressão da máxima liberdade que
o humano pode alcançar, isto é, a
plena posse de si em sua verdade
original: com isto, o Fundador e o
primeiro Prelado do Opus Dei se



inserem dentro de uma longa
história da espiritualidade[6],
destacando-se por tratar de um modo
singular o tema da liberdade.

Com efeito, “não é frequente
encontrar nas obras de Teologia
espiritual um capítulo dedicado à
liberdade, que se costuma considerar
como um assunto próprio da
Teologia moral. Salvo ilustres
exceções como a de Santo Agostinho,
os mestres espirituais não se detêm
muito no tema. A liberdade é
considerada um ponto de partida e
não se presta a ela uma atenção
específica para orientar a vida
espiritual”. Enquanto que em
Josemaria Escrivá, “longe de ser algo
secundário ou colateral, é um
‘conceito chave do seu
ensinamento’”[7]. Como já lemos, sua
personalidade se caracterizou
efetivamente, com palavras de
Álvaro del Portillo, pela sua paixão
pela liberdade; convencido de que



“sem liberdade não se pode amar”[8];
e sem amor não seria possível essa
“nova evangelização’’ que, vista a
partira da sua base metafísica, não
consiste senão em renovar o esforço
da inteligência e da vontade
humanas para descobrir a verdade, o
bem e a beleza que o mundo esconde
enquanto obra criada; a partir disso,
abre-se todo o horizonte do exercício
da atividade humana, o tempo e, por
sua vez, a capacidade, própria do
amor, de “ver” o fundamento divino
dessas qualidades transcendentais do
ser que revertem, por sua vez, no
aperfeiçoamento pessoal, tanto no
nível natural, como, pela graça, no
nível sobrenatural[9]. A história,
conclui Álvaro del Portillo, aparece
aos olhos humanos como o “grande
jogo divino e humano da liberdade”;
ou pôr em jogo, no tempo, “a paixão
do amor e da liberdade”.

Na edição crítica de É Cristo que
passa, Antonio Aranda, por sua vez,



analisa a Apresentação escrita por
Álvaro del Portillo em 1973,
afirmando que “desde que o
conheceu em 1935, procurou estar
sempre perto do Fundador,
concentrando nele a sua atenção e
procurando que todos o fizessem”[10].
Indica então que o próprio Álvaro
del Portillo sublinha quatro
qualidades no que se refere aos
conteúdos essenciais do volume: 

a) “Há um eixo central, que é a
filiação divina; 

b) todo o texto possui uma forte
marca trinitária; 

c) é ao mesmo tempo uma obra de
inspiração cristocêntrica. [...]

d) suas páginas reivindicam a
estreita vinculação entre santidade e
vida cotidiana. 

Ao lado destes aspectos, Mons. del
Portillo destaca também o amor à



liberdade – tão característico da
personalidade de São Josemaria,
assim como do perfil fundacional do
Opus Dei – que se percebe ao longo
do livro”[11].

Em ambas as Apresentações, Álvaro
del Portillo aponta claramente que a
realidade, no cristão, da filiação e da
liberdade, manifestada através do
amor, não são situações estáticas;
mas, como dizíamos, aparecem ao
mesmo tempo como dom e como
tarefa; e isto tanto para o
conhecimento da própria identidade,
como para a missão que todos os fiéis
têm na hora de transmitir no mundo
contemporâneo o legado evangélico.
Falava por isso da necessidade “da
formação de todos os fiéis adequada
à sua vocação e missão singulares”;
tendo como preocupação “a unidade
de vida como horizonte e meta”[12].

Tendo apreciado as reflexões
anteriores, as próximas páginas



esboçarão, primeiramente, alguns
dos traços da fidelidade à herança
que definem o caráter de Mons.
Álvaro del Portillo neste aspecto; com
o objetivo de destacar, a seguir, como
o fato de que ele sublinhe a unidade
da liberdade e do amor, fica patente
como uma proposta nesse mundo
contemporâneo que “foge de Deus”
loucamente, para vislumbrar
continuamente a presença de Deus
na história e, com isso, a
possibilidade de que a pessoa
humana seja reconhecida em sua
verdade. Pois é precisamente ao ser
humano, dotado de razão e
liberdade, que pertence a tarefa
essencial de expressar esse
“esplendor da verdade” que “brilha
em todas as obras do Criador”[13]; e
então “fazer da criação um lar
humano: um âmbito de encontro
com Deus”[14].

2. O contexto de uma herança



a) Herança e missão

Na Apresentação introdutória ao
artigo Álvaro del Portillo, Filiazione e
paternità. Quattro testi significativi,
lê-se: “o primeiro sucessor do bem-
aventurado Josemaria não tinha
outra preocupação senão continuar o
sulco traçado pelo Fundador,
levando a seu cumprimento tudo o
que lhe tinha sido indicado. Ao
carisma do Fundador corresponde o
carisma da fidelidade do primeiro
Prelado do Opus Dei. Nos escritos e
na incessante pregação de Mons.
Álvaro del Portillo os temas da
continuidade e da fidelidade
entrelaçam-se para constituir um
leitmotiv”[15]. Escreveu-se igualmente,
ao descrever as características que
traçam o quadro da sua pregação,
das suas reflexões e da sua própria
personalidade, que ele tinha “a
consciência clara de atuar como
executor de um projeto cujas bases
tinham sido geradas e concretamente



delineadas pelo bem-aventurado
Josemaria Escrivá, a cujo espírito
Dom Álvaro se refere
continuamente”[16].

Dom Álvaro sabia-se possuidor de
uma herança, às portas de um novo
milênio e ante as exigências de uma
“nova evangelização”, em
consonância com as preocupações do
Romano Pontífice pela situação da
Igreja nos países escandinavos; o
que, por sua vez, formava parte de
um “plano pastoral mais amplo”[17].
Diante deste panorama, tinha
consciência de que essa herança não
devia ser guardada para si, nem para
uma época histórica determinada,
mas que era preciso fazê-la germinar
para enriquecer e guiar o tempo em
que que vivia e que continuaria
depois da sua passagem por este
mundo; daí se entende uma
expressão dele, muito própria, e que
repetia: “Com a ida de Mons. Escrivá
para o Céu, terminou a etapa



fundacional do Opus Dei, para dar
início à etapa da continuidade, da
mais plena fidelidade a toda a
herança que o Padre nos transmitiu –
por vontade divina – entregando por
nós sua vida. [...] Coube-me suceder a
um santo e ser o começo da etapa da
continuidade e da fidelidade”[18].

“Herança” significa então neste
contexto “continuidade e fidelidade”,
expressadas à luz das “necessidades
e circunstâncias dos tempos”:
“Recorria por isso com frequência
aos escritos de São Josemaria. Isto
não significa que ele tenha se
limitado apenas a propor o
ensinamento de São Josemaria. Sem
afastar-se um ápice do espírito do
Fundador, Mons. del Portillo soube
expô-lo de modo novo, plenamente
de acordo com as mutáveis
circunstâncias do tempo em que
viveu. [...]. Os textos de Mons. del
Portillo comunicam a mesma luz
com uma intensidade diversa,



acomodada às necessidades e
circunstâncias dos tempos. Seu
desenvolvimento dos conceitos é
mais pausado; assemelha-se ao curso
de um rio que, depois de ter brotado
com força nos altos penhascos corre
tranquilamente pelas planícies e
pelos vales, enchendo de
fecundidade o terreno à sua volta”:
assim se expressa o autor da seleção
de textos de Mons. del Portillo, que
tem por título: Orar. Como sal y como
luz; indicando por sua vez que o
esquema da obra “trata de destacar o
conteúdo teológico e espiritual da
pregação de Mons. Álvaro del
Portillo, fortemente ancorada na
doutrina do Magistério e dos Santos
Padre, e, ao mesmo tempo,
prolongamento vivo da mensagem
espiritual proclamada por São
Josemaria Escrivá”[19].
“Prolongamento vivo”: não se tratava
com efeito, de uma “continuidade
estática, mas trazia, em sua obra e
em sua pregação, um dinamismo



intrínseco”[20]; comenta assim as
próprias palavras de Dom Álvaro del
Portillo: “Depois que nosso Padre foi
para o Céu e que nós herdamos o
tesouro de seu espírito, a primeira
consequência é não imitar aquele
homem louco que enterrou o talento
recebido; devemos propor-nos, ao
contrário, com todas as nossas forças,
que ele frutifique; e, para tanto,
devemos viver o espírito do Opus Dei
em toda a sua riqueza e
integridade”[21].

Este esquema já foi delineado, em
seus traços fundamentais, por
Antonio Aranda em sua Introduzione
aggli scritti teologici da obra Rendere
amabile la verità, ao indicar os dois
aspectos específicos da produção
teológica de Mons. Álvaro del
Portillo, isto é, ser “expressão de um
pensamento fundamentado e
constantemente alimentado nas
fontes do bem-aventurado Josemaria
Escrivá”, e, por sua vez, testemunho



da maturidade que alcançou através
de seu trabalho nos anos do Concílio
Vaticano II: duas coordenadas,
sustenta, que orientam seu
pensamento eclesiológico[22]. Faz
então referência então a “três
aspectos emblemáticos da sua
espiritualidade teológica: 

a) a profundo visão que Mons. del
Portillo tinha da Igreja, considerada
sob o ponto de vista da sua missão
apostólica; 

b) um agudo sentido, na mesma
perspectiva, da igualdade entre os
fiéis em razão batismal cristã e da
diversidade de funções no seio da
comunidade eclesial; 

c) sua decisiva insistência sobre a
íntima relação entre o exercício da
específica função eclesial dos fiéis
(como leigos ou como ministros) e as
características da sua vida
espiritual[23].



b) Atualidade de uma herança

A partir dos traços esboçados, dom
Álvaro falava frequentemente da
consideração “histórica” da figura do
Padre, que, sem dúvida, havia
“alcançado já uma grandiosa
projeção na Igreja e no mundo”; mas
sabia, por sua vez, que esse
reconhecimento, “manifestado por
tantos Padres que participaram no
Concílio, não representou a coroação
de uma tarefa”[24]; antes – continuava
– “talvez estejamos ainda muito perto
do momento em que vivemos, para
contemplar com todo seu relevo a
transcendência dessa voz e dessa
conduta do Padre, numa época de
fáceis conformismos. Penso que se
descobrirá, com maior intensidade,
esse serviço imponente que o Padre
prestou às atuais e às seguintes
gerações, com uma atualidade que
nunca decairá”[25].



Dom Álvaro estava então convencido
de que esse legado que o Fundador
havia deixado não era algo imóvel,
ou algo para ser guardado nos livros
arcanos do passado; compreendeu,
pelo contrário, fielmente como uma
mensagem viva, “velha e nova”,
como o “espírito evangélico”[26].
Entendeu assim a sua própria missão
de continuidade, com o objetivo de
tornar inteligível a mensagem legada
a um mundo novo, e, ao mesmo
tempo, sua missão de fidelidade, ao
referir-se continuamente, como que
para apoiar suas reflexões teológicas
e sua pregação pastoral, à obra do
Fundador.

Deve-se, sem dúvida, nesse sentido,
entender a caracterização que faz de
uma época como a nossa, que lemos
no seguinte texto, ao mesmo tempo
que a sua proposta – apoiada nos
ensinamentos de São Josemaria – de
uma melhora que se mede em
termos de ‘santidade’ para o mundo



e a pessoa em nossos dias: “Às portas
do terceiro milênio, perante uma
sociedade que parece fugir
loucamente de Deus, nós, os cristãos
deste século, somos chamados a
realizar uma nova evangelização
‘Deus os chama a servi-Lo em e a
partir das tarefas civis, materiais,
seculares da vida humana. Deus nos
espera cada dia: no laboratório, na
sala de operações de um hospital, no
quartel, na cátedra universitária, na
fábrica, na oficina, no campo, no seio
do lar e em todo o imenso panorama
do trabalho. Não esqueçamos nunca:
há algo de santo, de divino,
escondido nas situações mais
comuns, algo que a cada um de nós
compete descobrir’ (Entrevistas, n.
114)”[27].

Recordando as exortações da Lumen
Gentium (nn. 17, 30 e 33), Álvaro del
Portillo sublinha a “chamada” que o
cristão recebe de Deus, ao mesmo
tempo que impele ‘cada um’ a



‘descobrir’, no livre exercício das
tarefas temporais, a presença real do
‘divino’ em um mundo que se
esqueceu dele. Diríamos que a sua
teologia sobre os fiéis e os leigos é
marcada pela experiência da
vocação, da chamada que Deus faz
ao homem, a cada ser humano em
sua peculiaridade e que é
prolongamento da chamada
criadora. “Fazendo-se eco do
ensinamento do Fundador do Opus
Dei, Mons. del Portillo sublinha que a
‘vocação profissional’ forma parte, e
parte importante, da vocação
divina[28]. Ou seja, a chamada a
encontrar Cristo nas circunstâncias
cotidianas não é uma chamada
‘universal’ em sentido lógico, mas
algo que está essencialmente unido à
chamada criadora, que outorga a
cada pessoa humana características
peculiares, inclinações e atitudes
próprias, que são as que, sem anular
a ‘teologia natural’, inscrevem em
todo ser humano uma ‘teologia



pessoal’ que é expressão da sua
vocação em todos os níveis da sua
existência”[29].

Em continuidade com os
ensinamentos de São Josemaria, o
espírito que está nos escritos de
Mons. Álvaro del Portillo impele o
homem de hoje ao conhecimento do
seu ser pessoal como criado e, ao
mesmo tempo, chamado, através de
uma vocação personalíssima, a
responder em liberdade, Àquele que
lhe doou o mundo para configurá-lo
segundo o seu querer, também livre.
Duas liberdades: liberdade criadora e
que fundamenta e liberdade criada,
participada, fundada, andam
paralelas no acontecer histórico, com
o objetivo que a segunda reconheça a
liberalidade do amor divino que, em
última instância, chama a pessoa a
ser partícipe de sua própria vida. Só
a afirmação ponderada desta
realidade poderá hoje fazer ver à
pessoa que o mundo, e com ele,



qualquer atividade nobre, “é um
reflexo do amor de Deus ao homem”
e ver igualmente “a possibilidade que
foi outorgada ao homem de
corresponder a esta delicadeza do
Criador com seu trabalho
santificado”. E insiste, recordando as
palavras do seu predecessor, que,
“esta visão teologal da história fazia-
o olhar os cristãos como homens e
mulheres, como filhos de Deus,
presentes por direito próprio em
todas as encruzilhadas do mundo,
para reconduzir este mundo ao
Criador”[30].

Mons. Álvaro del Portillo recorda
esse “direito próprio” que os cristãos,
como “filhos de Deus”, possuem para,
no exercício próprio do domínio do
homem sobre o mundo, “reconduzir
esse mundo ao Criador”. Pois bem,
tal consideração não é, a nosso ver, e
no contexto em que queremos expor
a presente comunicação, senão
expressão daquela continuidade de



uma herança, dentro de um binômio
muito característico na obra
teológica e espiritual de São
Josemaria: a saber, a íntima relação
entre a liberdade e a consciência que
um cristão possui da sua filiação
divina; chave, esta última, para o
autoconhecimento, a posse de si na
verdade e então, impulso para o livre
exercício da própria atividade, assim
como para a expansão de uma
espiritualidade de um ser que, no
reconhecimento da sua livre
resposta, reconhece-se dentro e, ao
mesmo, em caminho rumo a casa do
Pai. Dom Álvaro recordava então a
“necessidade unir a reflexão
especulativa sobre a verdade
revelada ao crescimento da própria
vida espiritual, que é sempre ‘Vida
segundo o Espírito’”[31].

c) Herança e liberdade

O binômio filiação divina-liberdade
aparece então como conceito chave e



fundamental para compreender a
verdade e a missão do cristão no
mundo contemporâneo[32]: conhecer
e dar a conhecer o verdadeiro ser da
pessoa, e então devolver ao mundo o
seu significado de bem, de verdade e
de beleza, porque procede do amor e
pede amor. Não foi por casualidade
que o filósofo italiano Cornelio Fabro
considerou São Josemaria ”o mestre
da liberdade cristã”[33].

No contexto da herança recebida,
Mons. Álvaro del Portillo ensina que
a liberdade de um cristão, que é a
liberdade de um filho de Deus, está a
serviço da verdade. Daí que
numerosos textos seus façam
referência ao esforço específico que
inteligência e vontade humanas
devem fazer para devolver ao
mundo aqueles valores dos quais
acabamos de falar. A busca da
verdade tem então como condição
uma fiel adesão ao Magistério[34], “o
que não é para Mons. Portillo uma



limitação, mas uma inteligente
adesão da inteligência e da
vontade”[35]: Não se trata de “uma
obediência inerte e impessoal. A sua
aceitação do conteúdo do Magistério
será sempre, como dizia o Servo de
Deus Josemaria Escrivá, ‘uma adesão
religiosa, humilde, interna e
eficaz’’” (Bem-aventurado Josemaria
Escrivá, Instrucción, maio de 1935,
14/11/1950, n.84): isto é, vocês vão
acolhê-lo com plena liberdade e
responsabilidade, sabendo render
frutos de todos os recursos da
inteligência e da vontade para servir
e difundir a fé”[36].

Neste serviço à fé, o cristão não se
limita a estudá-la e pregá-la como um
objeto científico, mas a assume em
sua vida espiritual e, como dizíamos,
descobre a verdade no amor: “O
cristão que, iluminado pelo Espírito
Santo, tem consciência da sua
filiação divina, sabe que Deus não é
um mero objeto de estudo. Entre



Deus e ele existe uma relação real em
virtude da qual o estudo destas
ciências é realizado com o mesmo
amor e o mesmo interesse de um
filho que quer conhecer o que diz
respeito a seu pai. Quando se
trabalha não é possível deixar de
lado esta realidade ou evitá-la,
porque a luz da razão não basta para
conhecer a riqueza da vida divina. É
necessária a fé e, junto com ela, é
imprescindível o amor que
caracteriza propriamente a relação
de paternidade e de filiação. Não é
casualidade que os grandes mestres
da teologia tenham sido também
grandes santos: neles vemos sempre
unidos o estudo e a vida de piedade.
A piedade é de fato a característica
que distingue os filhos e é um dos
dons do Espírito Santo [...]. A
unidade com o Espírito Santo
ajudará a não perder nunca a
unidade de vida: leva a um trabalho
santificante e santificado”[37].



Mons. del Portillo recordou-o ainda
de outro modo: “Amor notitia est,
diziam os antigos. Só o amor, que dá
agudeza à fé, consegue que a
inteligência humana penetre nos
detalhes grandes e pequenos da
providencial intervenção de Deus na
história e na atividade dos
homens”[38]; trata-se, além disso, de
um amor que – como pregava São
Josemaria – também não esquece “o
dever, que nos incumbe, de nos
prepararmos para ser melhores
instrumentos nas mãos deste Deus
amabilíssimo, que se dignou
escolher-nos como cooperadores
livres de sua obra redentora”[39]; em
consonância com os autores
clássicos, há aqui uma concepção do
ser humano e de sua dignidade
enquanto “feito” à imagem de seu
Criador[40].

3. O horizonte da liberdade cristã

a) Caráter de doação da liberdade



Na homilia A liberdade, dom de
Deus[41], a liberdade tem, com efeito,
um caráter de dom recebido[42], e que
se aceita na medida em que a pessoa
se reconhece em sua verdade criada
– pois é uma liberdade constitutiva –
proveniente do amor, e dirigindo-se
ao amor criador[43]: “A liberdade está
no próprio núcleo da pessoa,
enquanto constitui a capacidade de
amor. Se fosse vista apenas como
autonomia para raciocinar e decidir,
ficaríamos aquém, e se fosse
reduzida só a isso, faltaria o
essencial, pelo que o indivíduo se
encerraria em si mesmo”[44].

Pois bem, esta liberdade, que é
sobretudo antropológica e teológica –
da qual procedem a liberdade moral
e as ramificações das liberdades
políticas e cívicas – “perde-se quando
se rejeita seu fundamento
metafísico”[45]. O fundamento
metafísico da liberdade cristã não é
senão a criação, também livre – isto



é, a partir do amor – de Deus: no que
o cristianismo se destaca de toda a
filosofia grega anterior e, igualmente
de algumas correntes da
modernidade. O mundo não é fruto
da necessidade cega, nem o homem
produto de uma espécie de
emanação necessária. Antes,
“segundo o dogma cristão a
substância última do universo e da
história não é a necessidade, mas a
liberdade. O mundo e tudo o que o
integra ou compõe não é o reflexo de
uma necessidade transcendente e
eterna, e sim o fruto de um livre
querer de Deus. Mais ainda, de um
querer ordenado pelo amor: Deus
cria precisamente porque ama,
porque quer tornar o homem
partícipe da sua própria riqueza e
felicidade, e em consequência
outorga-lhe o ser e a liberdade, quer
dizer, a capacidade de reconhecer o
amor e de corresponder a ele. A
liberdade de Deus e a liberdade do
homem, o amor de Deus e o amor do



homem constituem as realidades que
explicam e sustentam o acontecer.
Cada vida humana – e a história
inteira – é o fruto do entrecruzar-se
da liberdade de Deus, que ama cada
ser humano concreto, dirige-se a ele
e o chama, com a liberdade de cada
homem e de cada mulher, que,
percebendo de alguma forma o
convite divino, reage diante dele,
decidindo assim o seu destino. Como
em toda relação entre liberdades, há
nesta história uma constante – o
amor que se oferece e se aceita ou se
rejeita – e ao mesmo tempo
iniciativa, criatividade, invenção”[46].

b) Liberdade e vocação

Pode-se dizer que, falando
metafisicamente, a liberdade de Deus
“fundamenta” a nossa[47]; posto que
“a escolha de Deus se constitui
existencialmente como o
fundamento da própria liberdade”[48].



Segundo Álvaro del Portillo, a
escolha – chamada criadora,
“vocacional – divina traz consigo,
hoje, a responsabilidade de uma
resposta por parte da pessoa,
baseada, não já apenas na aceitação
do dom, mas na continuada
penetração intelectual e amorosa, na
verdade revelada; e, com isto, o
crescimento na união com Deus:
“Para servir à Verdade [...] é
suficiente basear-se no progresso
cientifico e técnico? Basta deixar-se
guiar só pela sabedoria humana?
Sabemos bem que não, e a
experiência o confirma. Em todas as
épocas, mas sobretudo na atual, a
ciência e a técnica, separadas de
qualquer referência moral, em vez
de produzir um progresso real,
determinaram, como denunciou o
Concílio Vaticano II (Const. Gaudium
et spes nn. 5-10) situações
contraditórias que levaram o homem
contemporâneo a uma grande
inquietação, enquanto, frente às



muitas luzes que o enchem de
esperança, contrapõem-se terríveis
sombras que o atormentam de modo
angustioso. As palavras de Jesus: ‘Dai
testemunho de mim, para
permanecer comigo até o fim’ (Jo
15,17), que recordam que para
testemunhar a Verdade, ao lado de
um sério trabalho espiritual, deve se
estar com Ele e nele”[49].

Deve emergir então uma visão cristã
da liberdade, que implica o auto
transcender-se do indivíduo para
uma reordenação dos tempos a Deus.
Entendem-se assim suas palavras:
“São muitos os que por comodidade
hão de querer conciliar a verdade
cristã com o modo de viver mundano
[...] entre o bem e o mal, entre as
luzes e as sombras não há
conciliação. Não é a doutrina de
Jesus que deve ser mudada para
adaptá-la aos tempos, mas os tempos
é que devem abrir-se à luz do
Salvador”[50].



Álvaro del Portillo vê assim na fé
cristã “um potencial capaz de
transformar o mundo”. Tudo isso,
porém, sobre a base do
conhecimento de que essa livre
transformação deve ter como
fundamento uma antropologia com
base na verdade da pessoa. Tal
verdade foi expressada por São
Josemaria com as seguintes palavras:
“Veritas liberavit vos (Jo 8, 32); a
verdade vos fará livres. Que verdade
é essa, que inicia e consuma em toda
a nossa vida o caminho da liberdade?
Eu vo-la resumirei, com a alegria e
com a certeza que procedem da
relação entre Deus e as suas
criaturas: saber que saímos das mãos
de Deus, que somos objeto da
predileção da Trindade Beatíssima,
que somos filhos de tão grande Pai.
Eu peço ao meu Senhor que nos
decidamos a tomar consciência disso,
a saboreá-lo dia a dia. Assim nos
conduziremos como pessoas livres.
Não o esqueçamos: aquele que não se



sabe filho de Deus desconhece a sua
verdade mais íntima e, na sua
atuação, não possui o domínio e o
senhorio próprios dos que amam o
Senhor acima de todas as coisas”[51].

Entende-se, então, que no processo e
etapa da continuidade, Álvaro del
Portillo animasse continuamente a
ensinar, pelo estudo intelectual e
através de uma vida vivida na
verdade, a buscar sinceramente
“uma compreensão mais profunda
sobre a verdade, sobre Deus e sobre
a verdade do homem”[52]. Pois apenas
uma antropologia baseada na
verdade metafísica e teológica da
pessoa humana pode, com efeito,
constituir o fundamento teórico para
a etapa da “nova evangelização”.

Essa antropologia, como fomos
insinuando anteriormente, tem em
sua base a visão de que a pessoa
humana foi criada, através de um
olhar amoroso e uma chamada ou



voz que clama e lhe recorda qual é
sua missão no mundo do finito e do
temporal. A chamada é fruto da
liberalidade onipotente do Absoluto;
requer e pede, sem dúvida, resposta
– é o que se denomina a vocação
pessoal – e essa resposta só é possível
com a consciência do conhecimento
de si que dá saber-se olhado e
chamado na liberdade do amor e
para a liberdade de amar. Assim o
expressou o estudo de Antonio
Aranda relativo à teologia de Mons.
Álvaro del Portillo: “Se a vocação
pessoal se situa no âmbito da relação
do Senhor com o cristão, por parte de
Deus, a ‘espiritualidade’ é o ‘tom’ da
resposta da criatura de acordo com
aquela vocação e com suas
exigências. A resposta não é
predeterminada pela chamada”[53].
Ou seja, Deus não exige de tal modo
que a resposta do homem tenha de
ser forçosa ou única. Antes, o olhar
divino unido à sua chamada



configura a peculiaridade pessoal e
única na resposta.

No marco do cristianismo que Mons.
Álvaro del Portillo explica no século
XX, à luz dos ensinamentos de São
Josemaria e segundo o que se
alcançou até agora, Deus considera a
pessoa criada como um autêntico
interlocutor e espera iniciativa da
nossa parte. Deus chama, expõe seu
querer com clareza, olha
amorosamente; mas a resposta
depende do que a criatura diz neste
diálogo. A criatura então “deve
exercitar a sua liberdade neste
diálogo de modo fiel, isto é, de tal
modo que seja um diálogo filial e não
uma altercação. As respostas das
criaturas estão, certamente,
assinaladas pela inciativa de Deus; e,
em consequência o resultado será
um verdadeiro diálogo entre a
liberdade infinita de Deus e a
liberdade finita da sua criatura”[54].



Entendemos então que Álvaro del
Portillo expresse que “a liberdade do
homem não equivale a autonomia. É
um dom que provém de Deus e se
destina a torná-lo partícipe de seu
domínio sobre a criação. Seu
elemento constitutivo é então a
orientação para o bem, em suma,
para o próprio Deus. A liberdade foi-
lhe dada para poder amar a Deus e
reconduzir a Ele toda a criação”[55].

À luz destas palavras, Antonio
Aranda comentou: “É tal a visão
vocacional da vida cristã que faz que
os escritos de espiritualidade de
Mons. Álvaro del Portillo devam ser
entendidos sempre a partir desta
perspectiva: é Deus que inicia o
diálogo com sua criatura, e Ele lhe
‘impõe’ o tom, se o homem consente;
de modo análogo, é Deus que chama,
e é Ele que nesta chamada impõe o
estilo que a resposta deverá ter,
embora certamente corresponda à
criatura ter seu próprio estilo livre e



pessoal na resposta”[56]. Essa resposta
não pode ser separada da
consciência da própria verdade: o
cristão é filho de Deus e, portanto, o
exercício da liberdade consiste em
viver de acordo com este sentido,
como o Fundador havia destacado:
“O cristão percebe com novo
resplendor toda a riqueza da sua
filiação divina, na medida em que se
reconhece plenamente livre por
trabalhar nas coisas do Pai”[57]; em
consonância com isso, dom Álvaro
encontrava o sentido e a esperança
da pessoa em sua filiação divina:
“Estamos destinados a gozar de Deus
por toda a eternidade: é isto que
confere valor e sentido a toda a
existência humana”[58].

Para devolver o rumo e a meta a um
mundo “alheio ao misericordioso
desígnio de nosso Pai Deus”[59], o
exercício da livre atividade humana
deve deixar de ser considerado
‘autorrealização’, e orientar-se para o



conhecimento de si a partir da
verdade eterna que Deus possui de
cada uma de suas criaturas[60]; daí,
ensina Álvaro del Portillo, que seja
necessário unir liberdade e verdade.
É precisamente esta renovada
antropologia que, no auto
transcender-se mencionado, levará o
cristão de hoje à “solidariedade como
empenho desinteressado a serviço do
bem do próximo”[61].

Na linha apontada, Alejandro Llano
sublinhou a figura de D. Álvaro del
Portillo em relação à Universidade de
Navarra, instituição “que fez da
liberdade sua atitude mais
característica”; destacando assim seu
impulso otimista perante o mundo
atual: “Frente ao pessimismo
histórico daqueles que creem assistir
ao ocaso de uma era sem horizontes,
ele vivia com alegria serena este
tempo que nos coube em sorte. Ele
havia aprendido do Bem-aventurado
Josemaria Escrivá a amar



apaixonadamente o mundo que nos
cabe transformar a partir de dentro.
A metafísica da Criação e a teologia
da Graça unem-se sem confusões
para possibilitar uma atitude
radicalmente positiva diante do dom
da realidade natural e da herança
daqueles que nos precederam na
construção de uma sociedade mais
humana”[62]; e isso, “à luz de uma
memória fundacional” que nos
recorda que o amor eterno nos
precede[63].

Sob o foco das reflexões precedentes,
deve-se afirmar que Mons. Álvaro
del Portillo, através da sua teologia, e
em continuidade com a
espiritualidade teológica de São
Josemaria, é hoje, através de seus
escritos e do estudo da sua
personalidade, um ponto de
referência para entender as chaves
da nova evangelização. Ou, como
escreveu Mons. Javier Echevarría:
“Sua figura pode ser – já o é – um



ponto de referência para muitas
almas”[64].

4. Conclusão: Origem e fim da
liberdade. Filiação divina

Infere-se das páginas anteriores que
a herança recebida por dom Álvaro
del Portillo foi fortemente
personalizada, pois ele mesmo faz
parte dela como “o filho mais
fiel” (saxum). Como vimos,
transmitiu uma espiritualidade com
um incremento de generosidade
máxima, conforme as circunstâncias
mutáveis do mundo: daí que possa e
deva ser, efetivamente, um ponto de
referência na atualidade[65].

Nessa mesma direção, viveu na
confiança e no otimismo – como
anotava mais acima Alejandro Llano
– provenientes da consciência de que
a correspondência livre e pessoal ao
legado recebido não era
simplesmente uma atitude de
confiança, como virtude moral.



Sabia, sem dúvida – já o lemos – que
assumir existencialmente a doutrina
de São Josemaria implicava
liberdade pessoal; mas sabia
igualmente que a liberdade é uma
propriedade da pessoa por sua
natureza espiritual; e, além disso,
soube transmitir que a fidelidade e a
renovada continuidade da
mensagem do Fundador do Opus Dei
provinha de um dom mais alto: a
filiação divina. Pois, com efeito, a
liberdade cristã ‘provém’ da filiação
divina e não ao contrário: é o
conhecimento da filiação divina que
permite entender e viver a liberdade,
pois isso implica, com efeito, o
conhecimento próprio em sua
verdade mais plena e então conhecer
ao mesmo tempo o fundamento de
sua ação (“Aquele que não se sabe
filho de Deus desconhece sua
verdade mais íntima”, Amigos de
Deus, n. 26).



Só a partir desta perspectiva
transcendente podemos entender
esta alegria, otimismo e confiança no
exercício da própria missão. Com
efeito, “a filiação divina imprime de
modo progressivo a marca de uma
personalidade plena [...]. Com uma
confiança invencível em seu Pai
onipotente e com a amplitude da
visão espiritual do legítimo herdeiro
que possui de algum modo o mundo
inteiro: na união com Deus encontra,
precisamente, a maior liberdade
para viver. Porque se sabe amado
infinitamente pelo Pai, pode amar
infinitamente”[66]. Esta sabedoria foi
para Mons. Álvaro del Portillo, como
para todo cristão que recebe a graça
divina, a razão de ser de sua
liberdade, que a partir de então é a
liberdade de viver de acordo com a
condição de filhos de Deus em Cristo;
é, em suma, “a liberdade dos filhos
de Deus”[67].



Mons. Álvaro del Portillo teve uma
profunda vivência dessa condição
ontológico- existencial do cristão:
”Devemos considerar que a nossa
condição de filhos adotivos não se
restringe a um título exterior, e que
imitar a Cristo consiste apenas em
adquirir uma certa parecença
externa com Ele. [...]. Estamos
identificados com Ele. E, em
consequência, fomos chamados a
tratar a Deus com confiança de
filhos. [...]. Esta imensa dignidade
depende também em parte de cada
um de nós”[68]. Estas convicções
levavam Dom Álvaro a proclamar, no
mundo atual, a nova – por ter sido
esquecida – verdade da pessoa:
“Causa-nos uma grande pena o
panorama de milhões e milhões de
pessoas [...] que andam pela vida
sem rumo nem meta, ‘como pó que o
vento levanta’ (Sl 1, 4) alheias ao
misericordioso desígnio de nosso Pai
Deus, que quer que todos os homens
se salvem (cfr. 1 Tm 2, 5), mas que



conta, ao mesmo tempo, com a
cooperação livre de cada um”[69],
pois, como argumentamos, a
responsabilidade que a liberdade
traz, implica o reconhecimento e a
aceitação do próprio ser, fundado e
participado e brota da também
aceitação da graça da filiação
divina[70]. Deste modo, a escolha de
Deus se constitui existencialmente
em fundamento da própria
liberdade[71].

Dom Álvaro escreveu, tendo tornado
sua a doutrina de São Josemaria,
resumindo então: “Todo seu espírito
está impregnado da certeza de saber-
se filho de Deus, que está tão unida a
outra característica do nosso espírito:
o amor à liberdade”[72]. Uma
liberdade, finalmente, que deve
enraizar-se, sobretudo em nossos
dias – como disse o Concílio Vaticano
II – no aprofundamento intelectual
da doutrina cristã acerca da criação
do ser humano à imagem de Deus, e



que então “está chamado a ser filho
no Filho e templo vivo do Espírito”[73].

María Jesús Soto-Bruna

Professora Ordinária de Filosofia

Comunicação apresentada por María
Jesús Soto-Bruna no Congresso por
ocasião do Centenário de Álvaro del
Portillo, na Pontifícia Universidade
da Santa Cruz (12-14 de março de
2014).

[1] Agradeço à Dra. Elizabeth
Reinhardt, da Faculdade de Teologia
da Universidade de Navarra, a
revisão do presente manuscrito, bem
como suas sugestões. Meu
reconhecimento igualmente à
Pontificia Università della Santa
Croce por seu convite para
participar, com a leitura desta
comunicação, no marco do Convegno



di studio Vir fidelis multum
laudabitur. Nel centenario di Mons.
Álvaro del Portillo, Roma 11-14 de
março de 2014

[2] Á. Del Portillo, Entrevista
concedida a La Vanguardia por
ocasião do 50º aniversário da
fundação do Opus Dei, 1/10/1978, em
Á. Del Portillo, Orar, Como sal y como
luz. Selección de textos sobre la vida
cristiana, J. A. Loarte (ed.), Planeta
Testimonio (Dir. J. P. Manglano),
Barcelona 2021, n.331, pp. 216-217.

[3] Neste artigo, os termos
“Fundador”, “Bem-aventurado”,
“São” e “Mons.” serão escritos com
maiúsculas, ou então seguindo, nas
citações, o modo de expressão do
autor correspondente ao qual se faça
menção no texto

[4] Expressão de que faremos uso
mais à frente, voltando a citá-la, e
que se encontra em: Rede de revistas
científica da América Latina Á, del



Portillo, Sal, luz e fermento. A tarefa
dos leigos na missão da Igreja.

[5] Á. del Portillo, Apresentação de 
Amigos de Deus.

[6] Cfr. M. J. Soto-Bruna, A liberdade
na manifestação da imagem segundo
a obra De visione Dei de Nicolás de
Cusa, em D. González Ginocchio (ed.),
Metafísica y libertad, Cuadernos de
Anuario Filosófico, serie
Universitaria, 214, Servivio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, Pamplona 2009, pp 323-336.
Cfr. Tomás de Aquino: “[...] Nam
quidem ‘secundum imaginem’
intellectuale significat et arbitri
liberum; quod autem ‘secundum
similitudinem’, virtutis secundum
quod homíni possibili est
similitudinem”, De fide ortodoxa, lib.
II. c. 26, M. Buytaert (ed.), p. 113,
19-26: texto comentado por C. Fabro, 
Riflessioni sulla libertà, Edivi, Roma
2004 (2ª ed.), p.9; veja-se igualmente

https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/


em Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, Prólogo.

[7] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en las
enseñanzas de San Josemaria. Estudio
de Teologia espiritual, Rialp, Madrid
2011 (2ªed), II, pp. 161-162; citando
J.J. Sanguineti, La libertad en el
centro del mensaje del bem-
aventurado Josemaria Escrivá, em A.
Malo (a cura di) La grandezza della
vita quotidiana, Edizione Università
della Santa Croce, Roma 2003, III, pp.
81-99, em concreto, a expressão
citada encontra-se na página 81.

[8] Anotações da pregação, 10,04/1974,
Arquivo Geral da Prelazia (AGP), PO1
V-1974, p.86; Entrevistas, n. 104; É
Cristo que passa, n. 131; Amigos de
Deus, nn. 24 e ss; n. 171

[9] “A fé cristã leva-nos a ver o mundo
como criação do Senhor, a apreciar,
portanto, tudo o que é nobre e belo, a
reconhecer a dignidade de cada



pessoa, feita à imagem de Deus, e a
admirar o dom especialíssimo da
liberdade que nos faz donos dos
nossos próprios atos e nos permite –
com a graça do céu – construir o
nosso destino eterno”, É Cristo que
passa, n. 99.

[10] J. Escrivá, Obras completas. É
Cristo que passa. Edição critico-
histórica preparada por A. Aranda,
Instituto Histórico São Josemaria
Escrivá de Balaguer, Rialp, Madri
2013, pp. 134-135.

[11] Balaguer de, Obras Completas, p.
136.

[12] À. del Portillo, Discurso de 30 de
outubro de 1991, em “Romana” 5
(1989), p. 250.

[13] João Paulo II, Saudação, Enc.
Veritatis splendor.

[14] A. Aranda. Perfiles teológicos de la
espiritualidad del Opus Dei, em



“Scripta Theologica” 22/1 (1990), p.
104.

[15] Á. del Portillo, Filiazione e
paternità. Quattro testi significativi,
em “Studi cattolici: mensile di studi e
attualità”, XXXVIII/339 (1994), pp
277-280.

[16] Atto accademico in memoria de
S.E.R. Mons. Álvaro del Portillo,
Pontificio Ateneo della Santa Croce,
Roma 9 de maio de 1996. II: Mons.
Álvaro del Portillo. Fundatore e
primo Gran Cancillieri del Ponticio
Ateneo della Santa Croce, Discorso
del Prof. Mons. J.L.Gutiérrez,
Ordinario nella Facoltà di Diritto
Canonico, p. 14.

[17] J. Medina Bayo, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, Rialp, Madri
2013 (4ªed. 0, P. 559: “Em várias
ocasiões João Paulo II levantou a voz
urgindo uma nova evangelização das
nações da Europa ocidental e de
outras regiões, em cujas vidas se

https://cedejbiblioteca.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/8815/filiazione-paternita-quattro-testi-significativi
https://cedejbiblioteca.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/8815/filiazione-paternita-quattro-testi-significativi


manifestam tantos sintomas de
velhice espiritual, de mentalidade
esclerótica, e inclusive de morte”.
Cfr. Á del Portillo, Cartas (AGP,
Biblioteca), vol. 2, nn. 373-374.

[18] Á. del Portillo, Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Deus, em
Á. del Portillo – E.Ponz – G. Herranz,
En memoria de Mons. Escrivá de
Balaguer, Eunsa, Pamplona 1997 (2ª
ed.), p. 42.

[19] Á. del Portillo, Orar. Como sal y
como luz, texto do editor, pp. 13-14.

[20] Cfr. Medina Bayo, Álvaro del
Portillo, Un hombre fiel, pp. 454-455.

[21] Á. del Portillo, Cartas (AGP
Biblioteca), vol.1, n. 7.

[22] A. Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, Rendere amabile la
verità. Raccolta di scrittidi Mons.
Álvaro del Portillo. Pastorali-
Teologici-Canonistici-Vari, Ateneo



Romano della Santa Croce, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1995, p.276.

[23] Cfr. Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 276; Á. del Portillo, 
Fieles y laicos en la Iglesia. Bases de
sus respectivos estatutos jurídicos,
Eunsa, Pamplona 1969, Á. del
Portillo, Prólogo a P. Rodríguez - F.
Ocáriz – J. L. Illanes, El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madri 1993, pp.11-12.

[24] Portillo del, Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, pp.
43-44.

[25] Portillo del, Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 45.

[26] Cfr. Portillo del, Mons. Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, p.46.

[27] Portillo del, "Sal, luz e fermento".
A tarefa dos leigos na missão da
Igreja, p. 126.

https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/


[28] Cfr. Portillo del, Cartas, vol. 3, n.
381: “Pensem, pois, nas
possibilidades que a sua tarefa
profissional oferece para informar
cristãmente a sociedade, e
aproveitem-nas [...]. Percebam a
importância de trabalhar – no uso da
sua liberdade e com a conseguinte
responsabilidade profissional – em
organismos nacionais e
internacionais, a partir dos quais
podem-se promover os valores
cristãos da família, a educação, a
defesa da vida humana e tantas
questões que é preciso orientar
segundo a doutrina da Igreja”.

[29] Aranda, Vocazione e missione del
cristiani, pp. 282-283.

[30] Portillo del, Prólogo a El Opus Dei
en la Iglesia, pp. 12-13.

[31] Á. del Portillo, Homilia na Santa
Missa, 15 de outubro de 1986, em
“Romana” 2 (1986), p. 274.



[32] “A filiação divina [...] está unida à
liberdade dos filhos de Deus”, J.
Stöhr, A vida do cristão segundo o
espírito da filiação divina, em ”Scripta
Theologica” 24/5 (1992), p. 91. Cfr.
Caminho, n.659; Rm 8,29.

[33] C. Fabro Nel secondo aniversario
della morte. Un maestro de libertà
cristiana; Josemaria Escrivá de
Balaguer, L’Osservatore Romano,
2-7-1977.

[34] Cfr. Gutiérrez, Mons. Álvaro del
Portillo, p.23.

[35] Gutiérrez, Mons. Álvaro del
Portillo, p.23.

[36] Á. del Portillo, Homilia na Santa
Missa, 15 de outubro de 1985, em
“Romana” 1 (1985), p.69, em
Gutiérrez, Mons. Álvaro del Portillo,
p.23.

[37] Á. del Portillo, Homilia na Santa
Missa, 21 de outubro de 1991,



“Romana” 7 (1991), p.264, em
Gutiérrez, Mons. Álvaro del Portillo,
pp. 27-28.

[38] Portillo del, Monseñor Escrivá de
Balaguer, Instrumento de Dios, p.19.

[39] Portillo del. Monseñor Escrivá de
Balaguer, Instrumento de Dios, p.21.
Como veremos a seguir, Mons.
Álvaro del Portillo sublinha
frequentemente a ideia de uma livre
aceitação de si e de uma livre
cooperação ao serviço da fé, que é
expressão da repetida ideia de
liberdade que jaz nos escritos de São
Josemaria. Uma bibliografia extensa
e bem completa a esse respeito
encontra-se em E.Burkhart – J.López, 
Vida cotidiana y santidad en las
enseñanzas de San Josemaria. Estudio
de Teología espiritual, Rialp, Madri
2011 (2ª ed.), II, pp 161-285; dentre a
qual poderíamos destacar os
seguintes títulos: Ll.Clavell, La
libertad ganada por Cristo en la Cruz.



Aproximación teológica a algunas
enseñanzas del bem-aventurado
Josemaria sobre la libertad, en
“Romana” XVII/33 (2001), pp 242-271;
C.Fabro, El primado existencial de la
libertad, en La grandezza della vita
quotidiana, Edizione Universitàt
della Santa Croce, Roma 2003, III, pp
341-356; C.Fabro, Riflessione sulla
libertà, Edivi, Roma 2004 (2ª ed.);
C.Fabro, El temple de un padre de la
Iglesia, en C.Fabro – S.Garofalo –
M.A.Raschini, Santos en el mundo.
Estudio sobre los escritos del bem-
aventurado Josemaria Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madri 1993 (82ª ed.),
esp.pp. 100-136; F.Inciarte, Die
Bedeutung der Freiheit für den
seligen Josemaria Escrivá, en C.Ortiz
(dir.), Josemaria Escrivá. Profile
einer Gründergestalt, Adans, Köln
2002, pp. 419-432; A.Llano, La
libertad radical, em Acto de
Homenaje al Bem-aventurado
Josemaria Escrivá de Balaguer,
Fundador da Universidad de



Navarra, Pamplona 1992, pp 95-104;
A. Madergan, Una Libertàt da vivere.
Brani scelti di Josemaria Escrivá
(presentazioni di J.Echevarría)
Paoline, Milano 2004; L.Polo, El
concepto de vida en Mons. Escrivá
dce Balaguer, “Anuario Filosófico”
18/2 (1985), pp. 9-32; J.J. Sanguineti,
La libertad en el centro del mensaje
del bem-aventurado Josemaria
Escrivá, La grandezza della vita
quotidiana, Edizione Universitàt
della Santa Croce, Roma, 2003, III pp
81-99.

[40] Cfr. E. Reinhardt, La dignidad del
hombre en cuanto imagen de Dios.
Tomás de Aquino ante sus fuentes,
Eunsa, Pampona 2005.

[41] Amigos de Deus, nn 23-28.

[42] Cfr. F.Russo, Liberdade, no
Diccionario de San Josemaria Escrivá
de Balaguer, Instituto Histórico San
Josemaria Escrivá de Balaguer,



Monte Carmelo, Burgos 2013, pp
732-741.

[43] Sanguinetti desenvolveu-o assim,
A liberdade no centro da mensagem
do bem-aventurado Josemaria
Escrivá, esp. p. 83.

[44] Sanguinetti, A liberdade no centro
da mensagem do bem-aventurado
Josemaria Escrivá, esp.p. 83.

[45] Ll. Clavell, La libertad ganada por
Cristo en la Cruz. Aproximación
teológica algunas enseñanzas del
Bem-aventurado Josemaria sobre la
libertad, em “Romana” XVII/33
(2001), pp 242-271.

[46] J.L.Llanes, Iglesia en el mundo: La
secularidad de los miembros del
Opus Dei, em P.Rodríguez – F.Ocáriz
– J.L.Llanes (Prólogo de Mons. Álvaro
del Portillo), El Opus Dei en la Iglesia,
pp. 199-301 e pp 255-256. O autor
expressa bem que a “dialética
liberdade-amor” encontra-se no texto



mais amplo de São Josemaria Escrivá
de Balaguer, La libertad, don de Dios,
homilia publicada em Amigos de
Deus, nn. 23-38, e que constitui uma
base capilar em nossa exposição. Cfr.
C.Fabro, El primado existencial de la
libertad, em Mons. Josemaria Escrivá
de Balaguer y el Opus Dei, Eunsa,
Pamplona 1985, pp 341-356.

[47] P. Olivier, La filiation divine:
vocation et liberté, em La grandeza
della vita quotidiana, III, p.55. Cfr.A.
Llano, Libertad y trabajo em Trabajo
y Espíritu, IV Simpósio Internacional
sobre Fé cristã e Cultura
contemporrânea, (Instituto de
Antropologia e Ética da Universidade
de Navarra), Eunsa, Pamplona 2004,
p.188.

[48] Fabro, El primado existencial de la
libertad, p.346. Cfr. J.Burggraf, La
libertad vivida con la fuerza de la fe,
Rialp, Madri 2010 (5ª ed.. ), esp. pp.
71-109; J.Burggraf, El sentido de la



filiación divina, em M.Belda Plans –
J.Escudero – J.L.Illanes maestre –
J.L.O’Callaghan, Santidad y mundo:
Atas do Simpósio Teológico de estudo
em torno dos ensinamentos do bem-
aventurado Josemaria Escrivá
(Roma, 12-14 de outubro de 1993),
Eunsa, Pamplona 1996, pp 109-127;
“Quando um homem recebe a graça
divina, é gerado para a vida
sobrenatural, renasce de Deus no
amor de liberdade”, p.116; cfr. Sulco,
n.317; É Cristo que passa, nn 131 e
139.

[49] À. del Portillo, Homilia na Santa
Missa, 23 de outubro de 1989, em
“Romana” 5 (1989), pp. 244-245 em
Gutiérrez, Mons. Álvaro del Portillo,
pp 20-21.

[50] Á. del Portillo, Homilia na Santa
Missa, 23 de outubro de 1989, em
“Romana” 5 (1989), p. 246 em
Gutiérrez, Mos. Álvaro del Portillo, p.
21.



[51] Amigos de Deus, A liberdade, dom
de Deus, n. 26. Fiz um comentário a
essa passagem em M. J. Soto-Bruna,
Eleitos antes da criação do mundo.
Verbo e imagem na doutrina do bem-
aventurado J. Escrivá de Balaguer
sobre a pessoa humana, A. Malo (a
cura di) La grandezza della vita
quotidiana, La dignità della persona
humana, Università della Santa
Croce, Roma 2002, I, pp 21-41.

[52] Álvaro del Portillo, Discurso de 20
de novembro de 1985, em “Romana”
1 (1985), p. 80; em Gutiérrez, Mons.
Álvaro del Portillo, p. 24.

[53] Aranda, Vocazione e missione dei
cristiani, p. 284.

[54] Aranda, Vocazione e missione dei
cristiani, p. 285.

[55] A. del Portillo, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura della
‘Centessimus Annus’, em Rendere
amabile la verità, p. 394 e p. 396. Cfr.



Fabro, El temple de un padre de la
Iglesia, p. 107.

[56]. Aranda, Vocazione e missione dei
cristiani, p. 285.

[57] É Cristo que passa, n. 138.

[58] Á. del Portillo, Sermón, 117, 1, em
Loarte, Orar. Como sal y como luz, n.
2, p.16.

[59] Portillo del, Orar. Como sal e como
luz, pp.18-19.

[60] Portillo del. Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura della
“Centessimus Annus”, p. 396. Cfr.
Centessimus Annus”, n. 41.

[61] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura della
“Centessimus Annus”, p. 396.

[62] Llano, Mons.Álvaro del Portillo y
la Universidad, p. 103.



[63] Carta Enciclica de S. S.
Francisco,Lumen Fidei, pp.10-11.

[64] J.Echevarría, In memoriam,
Rendere amabile la veritá, p. 10

[65] Medina Bayo, Álvaro del Portillo.
Un hombre fiel, p. 323, em que cita as
seguintes palavras de São Josemaria,
referidas a D. Álvaro: “Ele tem a
fidelidade que todos vós deveis ter
em todo momento, e soube sacrificar
com um sorriso tudo o que era
pessoal [...]. E se me perguntais: foi
heroico alguma vez? Responderei:
sim, muitas vezes foi heroico, muitas
com um heroísmo que parece coisa
normal”, São Josemaria, Anotações
de sua pregação oral, 11/01/1973:
(AGP, Biblioteca), PO1, 1973, p. 49.

[66] Burggraf, O sentido da filiação
divina, pp. 125-126.

[67] 67. Cfr. F. Ocáriz, La filiación
divina, realidad central en la vida y
en la enseñanza de Mons. Escrivá de



Balaguer, “Scripta Theologica” XIII/
2-3 ,(1981), 533-534.

[68] Á. del Portillo, Carta pastoral, 24-
I-1990n. 15 e Carta pastoral, 1-
V-1988,em Loarte, Orar, nn. 92, 93 e
95 pp. 74-75.

[69] Portillo, del, Carta pastoral,1-
II-1990, em Loarte, Orar, n. 6, n. 18.

[70] Cfr.É Cristo que passa, n.44; sobre
a necessidade da graça divina, n. 99;
e um amplo comentário em:
Burkhart – López, Vida cotidiana y
santidad, pp. 202-214.

[71] Cfr. Fabro, El temple de un Padre
de la Iglesia, pp.64-66: “A essência da
existência é a realidade da liberdade,
assim como a essência da liberdade é
a possibilidade de elevar-se ao
Absoluto”: C. Fabro La preghiera nel
pensiero moderno, Edizioni di storia
e letteratura, Roma 1979, p.23.



[72] Á. del Portillo, nota 28 à
Instrucción, mao 1935/14-IX-1950, em
Burkhart – López, Vida cotidiana y
santidad, p.164.

[73] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura della
“Centesimus Annus”, em que cita a
Esort. Apost. Chistifideles laici, n.
37,Rendere amabile la verità, p. 392.
Anteriormente referíamo-nos Carta
pastoral,19/03/1992 (AGP, P17, vol. III,
n, 31), comentada no livro, já citado,
de Burkhart – López, Vida cotidiana y
santidad, p.481.

* Álvaro del Portillo, "Sal, luz e
fermento". A tarefa dos leigos na
missão da Igreja

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/liberdade-e-

https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/sal-luz-e-fermento-a-tarefa-dos-leigos-na-missao-da-igreja/
https://opusdei.org/pt-br/article/liberdade-e-filiacao-divina-a-heranca-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/article/liberdade-e-filiacao-divina-a-heranca-de-mons-alvaro-del-portillo/


filiacao-divina-a-heranca-de-mons-
alvaro-del-portillo/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/liberdade-e-filiacao-divina-a-heranca-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/article/liberdade-e-filiacao-divina-a-heranca-de-mons-alvaro-del-portillo/

	Liberdade e filiação divina: A herança de Mons. Álvaro del Portillo

