
opusdei.org

Lazer e tempo livre
(1): brincar para
viver

É necessário brincar para
desfrutar da vida. Além disso
aprende-se a ganhar e a perder,
a usar a imaginação, a estar
com os outros... e até mesmo a
conviver com Deus.

30/12/2020

Hoje em dia, em muitos países, o
sistema educativo dá às crianças e
jovens cada vez mais tempo livre, de
modo que muitos pais são



especialmente sensíveis à
importância desses momentos para a
educação dos seus filhos.

No entanto, por vezes, o principal
temor é que “se perca o tempo”
durante os períodos não letivos. Por
isso, muitas famílias procuram
atividades extraescolares para os
filhos; não é raro que estas possuam
um certo recorte acadêmico – um
idioma ou um instrumento musical –
que complete os seus estudos.

O valor do tempo livre

O tempo livre possui virtualidades
educativas específicas, a que se
referia João Paulo II quando
encorajava a “melhorar e valorizar o
tempo livre dos adolescentes e
orientar as suas energias”[1].

Nessas horas diárias em que as
obrigações acadêmicas se
interrompem, em maior ou menor
medida, o jovem sente-se dono do



seu próprio destino; pode fazer o que
realmente quer: estar com os amigos
ou com a família, cultivar hobbies,
descansar e divertir-se do modo que
mais o satisfaça.

Aí toma decisões que entende como
próprias, porque se orientam para
hierarquizar os seus interesses: o que
me agradaria fazer, que tarefa
deveria recomeçar ou qual poderia
adiar... Pode aprender a conhecer-se
melhor, descobrir novas
responsabilidades e administrá-las.
Em resumo, põe em jogo a sua
própria liberdade de um modo mais
consciente.

Por isso os pais e educadores devem
valorizar o tempo livre dos que
dependem deles. Porque educar é
educar para ser livre e o tempo livre
é, por definição, tempo de liberdade,
tempo para a gratuidade, a beleza, o
diálogo; tempo para todas essas



coisas que não são “necessárias” mas
sem as quais não se pode viver.

Este potencial educativo pode
malograr-se, quer se os pais se
desinteressam pelo lazer dos filhos –
desde que cumpram as suas
obrigações escolares – quer se
apenas o encaram como uma
oportunidade de “prolongar” a sua
formação acadêmica.

No primeiro caso, é fácil que os filhos
se deixem levar pela comodidade ou
pela preguiça e que descansem de
um modo que lhes exija pouco
esforço (por exemplo, com a
televisão ou os games).

No segundo, perde-se a
especificidade educativa do tempo
livre, pois este se converte numa
espécie de prolongamento da escola,
organizada por iniciativa quase
exclusiva dos pais. No final,
infelizmente, a imagem de vida que



se transmite é a de uma existência
dividida entre obrigações e diversão.

Convém, portanto, que os pais
avaliem, com frequência, como é que
as atividades que realizam ao longo
da semana contribuem para o
crescimento integral dos filhos e se o
seu conjunto contribui de modo
equilibrado para o seu descanso e
formação.

Um horário apertado significa que o
filho fará muitas coisas, mas talvez
não aprenda a administrar o tempo.
Se se pretende que os filhos cresçam
em virtudes, tem que se lhes permitir
que experimentem a própria
liberdade; se não se lhes dá a
possibilidade de escolher as suas
atividades favoritas, ou se são
impedidos, na prática, de brincar ou
estar com os amigos, corre-se o risco
de que – quando cresçam – não
saibam como divertir-se. Nessa
situação, é fácil que acabem por se



deixar levar pelo que a sociedade de
consumo lhes oferece.

Educar no uso livre e responsável do
tempo livre requer que os pais
conheçam bem os filhos, porque
convém propor-lhes formas de lazer
que respondam aos seus interesses e
capacidades, que os descansem e
divirtam.

Os filhos, sobretudo quando são
pequenos – e é o melhor momento
para formá-los neste aspecto – estão
muito abertos ao que os pais lhes
apresentam; e se isso os satisfaz,
estão a lançar-se as bases para que
descubram, por si próprios, o melhor
modo de empregar os tempos de
lazer.

Evidentemente, isto requer
imaginação por parte dos pais e
espírito de sacrifício. Por exemplo,
convém moderar as atividades que
consomem um tempo
desproporcionado ou levem as



crianças a isolar-se (como sucede
quando passam horas frente ao
televisor ou na internet). É melhor
privilegiar aquelas que permitem
cultivar relações de amizade e que o
atraem espontaneamente (como
costuma ser o desporto, as excursões,
os jogos com outras crianças, etc.).

Brincar para crescer

Mas de todas as ocupações que se
podem desempenhar no tempo livre,
há uma que as crianças – e não só
elas – preferem sobre todas as
outras: brincar.

É natural, porque brincar associa-se
espontaneamente à felicidade, a um
lugar onde o tempo não é aborrecido,
a uma vivência aberta à admiração e
ao inesperado. A brincar cada um
mostra a sua identidade mais
própria: envolve-se com todo o seu
ser, com frequência ainda mais do
que em muitos dos seus trabalhos.



Brincar é, em primeiro lugar, uma
prova do que será a vida: é um modo
de aprender a utilizar as energias
que temos à disposição, é uma
avaliação de capacidades, do que
podemos realizar. O animal também
brinca, mas muito menos do que o
homem, precisamente porque a sua
aprendizagem estabiliza. As pessoas
brincam durante toda a sua vida,
pois podem continuar a crescer –
como pessoas – sem limitação de
idade.

A natureza humana serve-se da
brincadeira para atingir o
desenvolvimento e a maturidade. A
brincar, as crianças aprendem a
interpretar conhecimentos, a ensaiar
as suas forças na competição, a
integrar os diferentes aspectos da
personalidade: brincar é um desafio
contínuo.

Experimentam-se regras, que há que
assumir livremente para brincar



bem; fixam-se objetivos e exercitam-
se na relativização das suas derrotas.
Não pode haver brincadeira à
margem da responsabilidade, de
forma que a brincadeira contém um
valor ético, ajuda-nos a ser sujeitos
morais.

Por isso, o normal é brincar com
outros, brincar “em sociedade”. Este
caráter social está tão radicado, que
mesmo quando as crianças brincam
sozinhas, tendem a construir
cenários fantásticos, histórias, outras
personagens com quem dialogam e
se relacionam. A brincar as crianças
aprendem a conhecer-se e a
conhecer os outros; sentem a alegria
de estar e de se divertirem com
outros; assimilam e imitam as
atuações dos mais velhos.

Aprende-se a brincar,
principalmente, na família. Viver é
jogar, competir; mas viver é também
cooperar, ajudar, conviver. É difícil



compreender como se podem
harmonizar ambos os aspectos –
competir e conviver – à margem da
instituição familiar. Brincar é uma
das provas básicas para aprender a
socializar.

Em resumo, o grande valor
pedagógico de brincar reside em
vincular os afetos à ação. Por isso,
poucas coisas unem de um modo
mais imediato pais e filhos que
brincar juntos. Como dizia São
Josemaria, os pais têm de ser amigos
dos filhos, dedicando-lhes tempo.
Certamente, à medida que os filhos
crescem, haverá que se adaptar.

Mas isto só significa que o interesse
dos pais pelo lazer dos filhos adotará
novas formas. Por exemplo, pode-se-
lhes proporcionar que convidem
amigos para casa, ou assistir a
manifestações desportivas em que
participam… Iniciativas que, além do
mais, permitem conhecer os seus



amigos e as suas famílias sem dar a
impressão errada de que se pretende
controlá-los, ou de que se desconfia.

Pode-se também, com a ajuda de
outros pais, criar ambientes lúdicos
em que se organizem diversões sãs e
cujas atividades se desenvolvam
tendo em conta a formação integral
dos participantes. O nosso Padre
promoveu desde muito cedo este tipo
de iniciativas, nas quais se
disponibiliza um ambiente formativo
em que as crianças brincam, ao
mesmo tempo que se apercebem da
sua dignidade de filhos de Deus,
preocupando-se com os outros:
lugares nos quais são ajudados a
descobrir que há um tempo para
cada coisa e que cada coisa tem o seu
tempo e que em todas as idades –
também quando são pequenos – se
pode procurar a santidade e deixar
marca nas pessoas que os rodeiam.



Tomando uma expressão de Paulo VI,
muito querida por João Paulo II,
caberia dizer que os clubes juvenis
são lugares onde se ensina a ser
“peritos de humanidade”[2]; por isso,
seria um grande erro orientar os
seus interesses apenas em função dos
resultados acadêmicos ou
desportivos que conseguem.

Brincar para viver

Em grego, educação (paideia) e jogo
(paidiá) são termos do mesmo campo
semântico. De fato, é aprendendo a
jogar que se adquire, ao mesmo
tempo, uma atitude muito útil para
enfrentar a vida.

Embora pareça paradoxal, nem só as
crianças têm necessidade de brincar.
Pode até dizer-se que o homem deve
brincar mais quanto mais velho for.
Todos conhecemos pessoas a quem a
velhice desconcertou; descobrem que
não têm as forças que tinham antes e



pensam que não podem enfrentar os
desafios da vida.

Uma atitude que, de resto, podemos
encontrar em muitos jovens, velhos
prematuramente, que parecem
carecer da flexibilidade necessária
para enfrentar situações novas.

Pelo contrário, provavelmente já nos
relacionamos com pessoas idosas
que mantêm um espírito jovem:
capacidade de se entusiasmar, de
recomeçar, de enfrentar cada novo
dia como se de um dia de estreia se
tratasse. E isto apesar de, por vezes,
terem limitações físicas notáveis.

Estes casos põem em evidência que, à
medida que o homem cresce, tem
cada vez mais importância encarar a
vida com certo sentido lúdico.
Porque quem aprendeu a jogar sabe
relativizar os resultados – êxitos ou
fracassos – e descobrir o valor
próprio do jogo; conhece a satisfação
que dá experimentar novas soluções



para ganhar; evita a mediocridade
que procura o resultado, mas arruína
a diversão. Disposições que podem
aplicar-se às coisas “sérias” da vida,
às tarefas habituais, às situações
novas que, abordadas de outro
modo, poderiam levar ao desânimo
ou a um sentimento de incapacidade.

Trabalhar e brincar têm os seus
tempos diversos; mas a atitude com
que um e outro se planeiam não tem
por que ser distinta, pois é a mesma
pessoa que trabalha e que brinca.

As obras humanas são efêmeras e
por isso não merecem ser tomadas
demasiado a sério. O seu valor mais
elevado – como ensinou São
Josemaria – consiste em que é aí que
Deus nos espera. A vida só tem
sentido pleno quando fazemos as
coisas por amor a Ele… melhor
ainda: na medida em que as fazemos
com Ele.



A seriedade da vida está em que não
podemos brincar com a graça que
Deus nos oferece, com as
oportunidades que nos dá. Ainda
que, bem vistas as coisas, de algum
modo, o Senhor também se serve da
graça para brincar com o homem: Ele
escreve perfeitamente com a perna de
uma mesa[3], dizia o nosso Padre.

Só a relação com Deus é capaz de dar
estabilidade, nervo e sentido à vida e
a todas as obras humanas. O filósofo
Platão intuiu esta grande verdade: “é
necessário tratar seriamente as
coisas sérias, mas não as que o não
são. E só a divindade é merecedora
de todo o tipo de bem-aventurada
seriedade, enquanto que os homens
são joguetes inventados por ela; e
isto é o mais formoso que há em nós;
portanto é preciso aceitar esta
missão e que todo o homem passe a
sua vida jogando os jogos mais
formosos”[4].



Os jogos mais formosos são os “jogos”
de Deus. Cada um deve assumir
livremente que é um joguete divino,
chamado a jogar com o Criador. E
pela Sua mão enfrentar todas as
atividades, com a confiança e o
espírito desportivo com que uma
criança brinca com o seu Pai.

Desse modo, as coisas sairão antes,
mais e melhor; saberemos passar
por cima das aparentes derrotas,
porque o importante – ter jogado
com Deus – já está feito e há sempre
outras aventuras que nos esperam. A
Sagrada Escritura apresenta-nos a
Sabedoria divina junto a ele estava
eu como artífice, brincando todo o
tempo diante dele, brincando
sobre o globo de sua terra,
achando as minhas delícias junto
aos filhos dos homens[5]: Deus, que
“brinca” criando, ensina-nos a viver
com alegria, seguros, confiando em
que receberemos – talvez
inesperadamente – o presente que



desejamos, poistodas as coisas
concorrem para o bem daqueles
que amam a Deus, daqueles que
são os eleitos, segundo os Seus
desígnios[6].

J.M. Martín e J. Verdiá

[1] João Paulo II, Exhort. apost. 
Familiaris consortio, 22-11-1981, n. 76

[2] João Paulo II, VI Simpósio do
Conselho das Conferências
Episcopais da Europa, 11-10-1985, n.
13.

[3] Amigos de Deus, n. 117.

[4] Platão, As leis, 804d

[5] Pr 8, 30-31.

[6] Rm 8, 28.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/lazer-e-tempo-
livre-1/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/lazer-e-tempo-livre-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/lazer-e-tempo-livre-1/
https://opusdei.org/pt-br/article/lazer-e-tempo-livre-1/

	Lazer e tempo livre (1): brincar para viver

