opusdei.org

«Laudato si'», a
segunda enciclica do
Papa Francisco
Apresentada em Roma a
segunda enciclica do Papa

Francisco que tem como tema
central a ecologia.

18/06/2015

Download da enciclica «Laudato
si’» (PDF)

Ler a enciclica no site da Santa Sé

Apresenta-se, em primeiro lugar,
uma visdo geral da enciclica


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_po20150618-150848.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si_po20150618-150848.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

«Laudato si’» e, em seguida, o
objetivo de cada um dos seis
capitulos e alguns de seus paragrafos
chave. Os numeros entre parenteses
remetem aos paragrafos da enciclica

Um olhar por inteiro

«Que tipo de mundo queremos
deixar a quem vai suceder-nos, as
criancas que estdo a

crescer?» (160). Este interrogativo € o
amago da Laudato si’, a esperada
Enciclica do Papa Francisco sobre o
cuidado da casa comum. Que
prossegue: «Esta pergunta ndo toca
apenas o0 meio ambiente de maneira
isolada, porque ndo se pode por a
questdo de forma fragmentaria», e
isso conduz a interrogar-se sobre o
sentido da existéncia e sobre o0s
valores que estdo na base da vida
social: « Para que viemos a esta vida?
Para que trabalhamos e lutamos?
Que necessidade tem de nos esta
terra?»: « Se ndo pulsa nelas esta



pergunta de fundo,- diz o Pontifice -
ndo creio que as nossas
preocupacdes ecolégicas possam
surtir efeitos importantes».

O nome da Enciclica foi inspirado na
invocacdo de Sado Francisco
«Louvado sejas, meu Senhor», que no
Cantico das criaturas recorda que a
terra, a nossa casa comum, « se pode
comparar ora a uma irma, com quem
partilhamos a existéncia, ora a uma
boa maée, que nos acolhe nos seus
bragos» (1). N6s mesmos «somos
terra (cfr Gen 2,7). O nosso corpo é
constituido pelos elementos do
planeta; o seu ar permite-nos
respirar e a sua agua vivifica-nos e
restaura-nos» (2).

Agora, esta terra maltratada e
saqueada se lamenta e os seus
gemidos se unem aos de todos o0s
abandonados do mundo. O Papa
Francisco convida a ouvi-los,
exortando todos e cada um -



individuos, familias, coletividades
locais, nacgdes e comunidade
internacional — a uma «conversao
ecoldgica», segundo a expressdo de
Sao Jodo Paulo II, isto é, a «xmudar de
rumo», assumindo a beleza e a
responsabilidade de um
compromisso para o «cuidado da
casa comum». Ao mesmo tempo, o
Papa Francisco reconhece que se
nota « uma crescente sensibilidade
relativamente ao meio ambiente e ao
cuidado da natureza, e cresce uma
sincera e sentida preocupacio pelo
que estd a acontecer ao nosso
planeta. » (19), legitimando um olhar
de esperanca que permeia toda a
Enciclica e envia a todos uma
mensagem clara e repleta de
esperanca: « A humanidade possui
ainda a capacidade de colaborar na
construcdo da nossa casa comum.

» (13); «0 ser humano ainda é capaz
de intervir de forma positiva » (58);
«nem tudo esta perdido, porque 0s
seres humanos, capazes de tocar o



fundo da degradacao, podem
também superar-se, voltar a escolher
0 bem e regenerar-se » (205).

O Papa Francisco se dirige
certamente aos fiéis catolicos,
retomando as palavras de S&o Jodo
Paulo II: « os cristdos, em particular,
advertem que a sua tarefa no seio da
criacdo e os seus deveres em relacdo
a natureza e ao Criador fazem parte
da sua fé » (64), mas se propoe «
especialmente entrar em didlogo com
todos acerca da nossa casa comum

» (3): o0 didlogo percorre todo o texto,
e no cap. 5 se torna o instrumento
para enfrentar e resolver os
problemas. Desde o inicio, o Papa
Francisco recorda que também
«outras Igrejas e Comunidades
cristds — bem como noutras religides
— se tem desenvolvido uma profunda
preocupacdo e uma reflexdo valiosa»
sobre o tema da ecologia (7). Ou
melhor, assume explicitamente sua
contribuicdo a partir do que foi dito



pelo «amado Patriarca Ecuménico
Bartolomeu» (7), amplamente citado
nos nn. 8-9. Em varios trechos, o
Pontifice agradece aos protagonistas
deste esforgo — seja individuos, seja
associac¢odes ou instituicdes —,
reconhecendo que «a reflexao de
inumeros cientistas, filosofos,
tedlogos e organizacdes sociais que
enriqueceram o pensamento da
Igreja sobre estas questdes» (7) e
convida todos a reconhecer «a
riqueza que as religidoes possam
oferecer para uma ecologia integral e
0 pleno desenvolvimento do género
humano» (62).

O itinerario da Enciclica é tracado no
n. 15 e se desenvolve em seis
capitulos. Passa-se de uma analise da
situacdo a partir das melhores
aquisicoes cientificas hoje
disponiveis (cap. 1), ao confronto
com a Biblia e a tradicdo judaico-
cristd (cap. 2), identificando a raiz
dos problemas (cap. 3) na



tecnocracia e num excessivo
fechamento autorreferencial do ser
humano. A proposta da Enciclica
(cap. 4) é a de uma «ecologia integral,
que inclua claramente as dimensdes
humanas e sociais» (137),
indissoluvelmente ligadas com a
questdo ambiental. Nesta
perspectiva, o Papa Francisco propde
(cap. 5) empreender em todos os
niveis da vida social, econdmica e
politica um dialogo honesto, que
estruture processos de decisao
transparentes, e recorda (cap. 6) que
nenhum projeto pode ser eficaz se
ndo for animado por uma
consciéncia formada e responsavel,
sugerindo ideias para crescer nesta
direcdo em nivel educativo,
espiritual, eclesial, politico e
teoldgico. O texto se conclui com
duas oracdes, uma oferecida a
partilha com todos os que acreditam
num «Deus Criador

Omnipotente» (246), e outra proposta
aos que professam a fé em Jesus



Cristo, ritmada pelo refrdo «Laudato
si’», com o qual a Enciclica se abre e
se conclui.

O texto é atravessado por alguns
eixos tematicos, analisados por uma
variedade de perspectivas diferentes,
que lhe conferem uma forte unidade:
«arelacdo intima entre os pobres e a
fragilidade do planeta, a convic¢ao
de que tudo esta estreitamente
interligado no mundo, a critica do
novo paradigma e das formas de
poder que derivam da tecnologia, o
convite a procurar outras maneiras
de entender a economia e o
progresso, o valor proprio de cada
criatura, o sentido humano da
ecologia, a necessidade de debates
sinceros e honestos, a grave
responsabilidade da politica
internacional e local, a cultura do
descarte e a proposta dum novo
estilo de vida » (16).



Primeiro Capitulo - O que esta a
acontecer a nossa casa

O capitulo apresenta as mais
recentes aquisi¢des cientificas em
matéria ambiental como modo de
ouvir o grito da criacao, «
transformar em sofrimento pessoal
aquilo que acontece ao mundo e,
assim, reconhecer a contribuicdo que
cada um lhe pode dar » (19).
Enfrentam-se assim «varios aspectos
da atual crise ecologica» (15).

As mudancas climaticas: « As
mudancas climaticas sdo um
problema global com graves
implica¢Oes ambientais, sociais,
econdmicas, distributivas e politicas,
constituindo atualmente um dos
principais desafios para a
humanidade» (25). Se « o clima é um
bem comum, um bem de todos e para
todos » (23), o impacto mais pesado
da sua alteracdo recai sobre os mais
pobres, mas muitos «daqueles que



detém mais recursos e poder
econdomico ou politico parecem
concentrar-se sobretudo em
mascarar os problemas ou ocultar os
seus sintomas » (26): «a falta de
reacgOes diante destes dramas dos
nossos irmaos e irmds é um sinal da
perda do sentido de responsabilidade
pelos nossos semelhantes, sobre o
qual se funda toda a sociedade civil
» (25).

A questdo da agua: O Pontifice
afirma claramente que « 0 acesso a
agua potavel e segura é um direito
humano essencial, fundamental e
universal, porque determina a
sobrevivéncia das pessoas e,
portanto, é condi¢do para o exercicio
dos outros direitos humanos ».
Privar os pobres do acesso a agua
significa « negar-lhes o direito a vida
radicado na sua dignidade
inaliendvel » (30).



A preservacdo da biodiversidade: «
Anualmente, desaparecem milhares
de espécies vegetais e animais que ja
ndo poderemos conhecer mais, que
os nossos filhos ndo poderao ver,
perdidas para sempre» (33). Nado sédo
somente eventuais “recursos”
exploraveis, mas tém um valor em si
mesmos. Nesta perspectiva, « sdo
louvaveis e, as vezes, admiraveis os
esforcos de cientistas e técnicos que
procuram dar solugdo aos problemas
criados pelo ser humano », mas a
intervencdo humana, quando se
coloca a servico da financa e do
consumismo, « faz com que esta terra
onde

vivemos se torne realmente menos
rica e bela, cada vez mais limitada e
cinzenta » (34).

A divida ecoldgica: no ambito de uma
ética das relacdes internacionais, a
Enciclica indica que existe «<uma
verdadeira “divida ecoldgica”» (51),



sobretudo do Norte em relacdo ao Sul
do mundo. Diante das mudancas
climaticas, existem
«responsabilidades

diversificadas» (52), e as dos paises
desenvolvidos sdo maiores.

Consciente das profundas
divergéncias quanto a essas
problematicas, o Papa Francisco se
mostra profundamente
impressionado com a «fraqueza das
reacOes» diante dos dramas de tantas
pessoas e populagdes. Embora nao
faltem exemplos positivos (58),
sinaliza «um certo torpor e uma
alegre irresponsabilidade » (59).
Faltam uma cultura adequada (53) e
a disponibilidade em mudar estilos
de vida, produgao e consumo (59),
enquanto é urgente «criar um
sistema normativo [...] que inclua
limites inviolaveis e assegure a
protecdo dos ecossistemas » (53).



Segundo capitulo - O Evangelho da
criacao

Para enfrentar as problematicas
ilustradas no capitulo precedente, o
Papa Francisco relé as narracdes da
Biblia, oferece uma visdo global
oriunda da tradicdo judaico-crista e
articula a «tremenda
responsabilidade» (90) do ser
humano diante da criagdo, o elo
intimo entre todas as criaturas e o
fato de que «0 meio ambiente é um
bem coletivo, patrimoénio de toda a
humanidade e responsabilidade de
todos» (95).

Na Biblia, «o Deus que liberta e salva
€ 0 mesmo que criou o universo. [...]
n’Ele se conjugam o carinho e a forca
» (73). A narracdo da criagdo é
central para refletir sobre a relagao
entre o ser humano e as outras
criaturas e sobre como o pecado
rompe o equilibrio de toda a criagdo
no seu conjunto: «Essas narracdes



sugerem (que a existéncia humana se
baseia sobre trés relacoes
fundamentais intimamente ligadas:
as relacdes com Deus, com 0 proximo
e com a terra. Segundo a Biblia, essas
trés relagdes vitais romperam-se ndo
sO exteriormente, mas também
dentro de nos. Esta ruptura € o
pecado» (66).

Por isso, mesmo que nos « cristaos,
algumas vezes interpretamos de
forma incorreta as Escrituras, hoje
devemos decididamente rejeitar que,
do fato de ser criados a imagem de
Deus e do mandato de dominar a
terra, se deduza um dominio
absoluto sobre as outras

criaturas» (67). Ao ser humano cabe
a responsabilidade de «“cultivar e
guardar” o jardim do mundo (cfr Gen
2,15)» (67), sabendo que «o fim
ultimo das restantes criaturas nao
somos nos. Mas todas avancam,
juntamente connosco e através de



nos, para a meta comum, que é Deus
» (83).

Que o ser humano néo seja o dono do
universo, «ndo significa igualar todos
0s seres vivos e tirar ao ser humano
aquele seu valor peculiar » que o
caracteriza; « também nao requer
uma diviniza¢do da terra, que nos
privaria da nossa vocacao de
colaborar com ela e proteger a sua
fragilidade » (90). Nesta perspectiva,
« todo o encarnicamento contra
qualquer criatura «é contrario a
dignidade humana» » (92), mas « ndo
pode ser auténtico um sentimento de
unido intima com os outros seres da
natureza, se a0 mesmo tempo nao
houver no coragdo ternura,
compaixdo e preocupacao pelos seres
humanos » (91). Necessita-se da
consciéncia de uma comunhdao
universal: « criados pelo mesmo Pali,
estamos unidos por lacos invisiveis e
formamos uma espécie de familia
universal, [...]Jque nos impele a um



respeito sagrado, amoroso e humilde
» (89).

O coracdo da revelacao crista conclui
o Capitulo: «Jesus terreno» com a
«sua relacao tdo concreta e amorosa
com o mundo» «ressuscitado e
glorioso», esta «presente em toda a
criacdo com o seu dominio universal
» (100).

Terceiro capitulo - A raiz humana
da crise ecoldgica

Este capitulo apresenta uma analise
da situacdo atual, «de modo a
individuar ndo apenas os seus
sintomas, mas também as causas
mais profundas» (15), em um didlogo
com a filosofia e as ciéncias
humanas.

Um primeiro fulcro do capitulo sdo
as reflexodes sobre a tecnologia: é
reconhecida, com gratiddo, a sua
contribuicdo para o melhoramento
das condicdes de vida (102-103);



todavia ela oferece «aqueles que
detém o conhecimento e sobretudo o
poder econémico para o desfrutar,
um dominio impressionante sobre o
conjunto do género humano e do
mundo inteiro» (104). Sdo
precisamente as logicas de dominio
tecnocratico que levam a destruir a
natureza e explorar as pessoas e as
populacdes mais vulneraveis. «O
paradigma tecnocratico tende a
exercer o seu dominio também sobre
a economia e a politica» (109),
impedindo reconhecer que «o
mercado, por si mesmol...] ndo
garante o desenvolvimento humano
integral nem a inclusdo social» (109).

Na raiz se diagnostica na época
moderna um excesso de
antropocentrismo (116): o ser
humano ndo reconhece mais sua
correta posicdo em relacdo ao
mundo e assume uma posicao
autorreferencial, centrada
exclusivamente em si mesmo e no



proprio poder. Deriva entdo uma
l6gica do «descartavel» que justifica
todo tipo de descarte, ambiental ou
humano que seja, que trata o outro e
a natureza como um simples objeto e
conduz a uma miriade de formas de
dominacdo. E a légica que leva a
explorar as criancas, a abandonar os
idosos, a reduzir os outros a
escraviddo, a superestimar a
capacidade do mercado de se
autorregular, a praticar o trafico de
seres humanos, o comércio de peles
de animais em risco de extincdo e de
“diamantes ensanguentados”. E a
mesma logica de muitas mafias, dos
traficantes de orgdos, do trafico de
drogas e do descarte de criancas
porque ndo correspondem ao desejo
de seus pais. (123)

Nesta luz, a enciclica aborda duas
questdes cruciais para o mundo de
hoje. Antes de tudo, o trabalho: «<Em
qualquer abordagem de ecologia
integral que ndo exclua o ser



humano, é indispensavel incluir o
valor do trabalho» (124), bem como
«renunciar a investir nas pessoas
para se obter maior receita imediata
€ um péssimo negocio para a
sociedade» (128).

A segunda diz respeito aos limites do
progresso cientifico, com clara
referéncia aos OGM (132-136), que
sdo «uma questdo de caracter
complexo» (135). Embora «nalgumas
regides, a sua utilizacdo ter
produzido um crescimento
econdomico que contribuiu para
resolver determinados problemas, ha
dificuldades importantes que ndo
devem ser minimizadas» (134), a
partir da «concentracgdo de terras
produtivas nas maos de

poucos» (134). O Papa Francisco
pensa em particular nos pequenos
produtores e trabalhadores rurais,
na biodiversidade, na rede de
ecossistemas. E, portanto, preciso
assegurar «um debate cientifico e



social que seja responsavel e amplo,
capaz de considerar toda a
informacdo disponivel e chamar as
coisas pelo seu nome» a partir de
«linhas de pesquisa autonomas e
interdisciplinares que possam trazer
nova luz» (135).

Quarto capitulo - Uma ecologia
integral

O coracao da proposta da Enciclica é
a ecologia integral como novo
paradigma de justica; uma ecologia
«que integre o lugar especifico que o
ser humano ocupa neste mundo e as
suas relacdes com a realidade que o
circunda» (15). De fato, «isto impede-
nos de considerar a natureza como
algo separado de nds ou como uma
mera moldura da nossa vida» (139).
Isto vale, por mais que vivemos em
diferentes campos: na economia e na
politica, nas diversas culturas, em
particular modo nas mais



ameacadas, e até mesmo em cada
momento da nossa vida cotidiana.

A perspectiva integral pde em jogo
também uma ecologia das
instituicdes: « Se tudo esta
relacionado, também o estado de
saude das instituicoes de uma
sociedade tem consequéncias no
ambiente e na qualidade de vida
humana: “toda a lesdo da
solidariedade e da amizade civica
provoca danos ambientais” » (142).
Com muitos exemplos concretos, o
Papa Francisco reafirma o seu
pensamento: hd uma ligagdo entre
questdes ambientais e questdes
sociais e humanas que nunca pode
ser rompida. Assim, « a andlise dos
problemas ambientais é inseparavel
da analise dos contextos humanos,
familiares, laborais, urbanos, e da
relacdo de cada pessoa consigo
mesma » (141), enquanto «Nao ha
duas crises separadas, uma
ambiental e outra social, mas uma



Unica e complexa crise socio-
ambiental» (139).

Esta ecologia integral «é inseparavel
da nocdo de bem comumy» (156), a ser
entendida, no entanto, de modo
concreto: no contexto de hoje, no
qual «ha tantas desigualdades e sdo
cada vez mais numerosas as pessoas
descartadas, privadas dos direitos
humanos fundamentais»
comprometer-se pelo hem comum
significa fazer escolhas solidarias
com base em «uma opcao
preferencial pelos mais

pobres» (158). Esta é também a
melhor maneira para deixar um
mundo sustentavel as geracoes
futuras, ndo com proclamas, mas
através de um compromisso de
cuidado dos pobres de hoje, como ja
havia sublinhado Bento XVI: «para
além da leal solidariedade entre as
geracoOes, ha que reafirmar a urgente
necessidade moral de uma renovada



solidariedade entre os individuos da
mesma geracao» (162).

A ecologia integral envolve também
a vida diaria, para a qual a Enciclica
reserva uma atencao especifica em
particular em ambiente urbano. O
ser humano tem uma grande
capacidade de adaptacdo e
«admiravel é a criatividade e
generosidade de pessoas e grupos
que sdo capazes de dar a volta as
limita¢Ges do ambiente, [...]
aprendendo a orientar a sua
existéncia no meio da desordem e
precariedade» (148). No entanto, um
desenvolvimento auténtico
pressupde um melhoramento
integral na qualidade da vida
humana: espacos publicos, moradias,
transportes, etc. (150-154).

Também «0 nosso corpo nos coloca
em uma relacgdo direta com o meio
ambiente e com 0s outros seres

vivos. A aceitacdo do proprio corpo



como dom de Deus é necessaria para
acolher e aceitar o mundo inteiro
como dom do Pai e casa comum; pelo
contrario, uma logica de dominio
sobre o proprio corpo transforma-se
numa ldgica, por vezes subtil, de
dominio sobre a criacdo» (155).

Quinto capitulo — Algumas linhas
de orientacdo e acao

Este capitulo aborda a pergunta
sobre o que podemos e devemos
fazer. As analises ndo podem ser
suficientes: sdo necessarias
propostas «de dialogo e de acao que
envolvam seja cada um de nds seja a
politica internacional» (15), e « que
nos ajudem a sair da espiral de
autodestruicdo onde estamos a
afundar» (163). Para o Papa
Francisco é imprescindivel que a
construcdo de caminhos concretos
ndo seja enfrentada de modo
ideoldgico, superficial ou
reducionista. Por isso, é



indispensavel o didlogo, termo
presente no titulo de cada segao
deste capitulo: «Ha discussdes sobre
questdes relativas ao meio ambiente,
onde é dificil chegar a um consenso.
[...] aIgreja ndo pretende definir as
questdes cientificas, nem substituir-
se a politica, mas [eu] convido a um
debate honesto e transparente para
que as necessidades particulares ou
as ideologias ndo lesem o bem
comum» (188).

Com esta base o Papa Francisco nao
tem medo de fazer um julgamento
severo sobre as dinamicas
internacionais recentes: «as cimeiras
mundiais sobre o meio ambiente dos
ultimos anos ndo corresponderam as
expectativas, porque nao
alcancaram, por falta de decisdo
politica, acordos ambientais globais
realmente significativos e

eficazes» (166). E se pergunta: «Para
que se quer preservar hoje um poder
que sera recordado pela sua



incapacidade de intervir quando era
urgente e necessario fazé-lo?» (57).
Servem, em vez disso, como 0s
Pontifices repetiram varias vezes, a
partir da Pacem in Terris, formas e
instrumentos eficazes de governanca
global (175): «precisamos de um
acordo sobre os regimes de
governanca para toda a gama dos
chamados bens comuns

globais» (174), ja que «"a protecao
ambiental ndo pode ser assegurada
apenas com base no calculo
financeiro de custos e beneficios. O
ambiente é um dos bens que os
mecanismos de mercado ndo estdo
aptos a defender ou a promover
adequadamente"» (190), que retoma
as palavras do Compéndio da
Doutrina Social da Igreja).

Sempre neste capitulo, o Papa
Francisco insiste sobre o
desenvolvimento de processos de
decisdo honestos e transparentes,
para poder «discernir» quais



politicas e iniciativas empresariais
poderdo levar «a um
desenvolvimento verdadeiramente
integral» (185). Em particular, o
estudo do impacto ambiental de um
Nnovo projeto «requer processos
politicos transparentes e sujeitos a
dialogo, enquanto a corrupgao, que
esconde o verdadeiro impacto
ambiental dum projeto em troca de
favores, frequentemente leva a
acordos ambiguos que fogem ao
dever de informar e a um debate
profundo» (182).

Particularmente significativo € o
apelo dirigido aqueles que detém
cargos politicos, para que se
distanciem da ldgica «eficientista e
imediatista» (181) hoje dominante:
«se ele tiver a coragem de o fazer,
podera novamente reconhecer a
dignidade que Deus lhe deu como
pessoa e deixard, depois da sua
passagem por esta historia, um



testemunho de generosa
responsabilidade» (181).

Sexto capitulo - Educacao e
espiritualidade ecoldogicas

O ultimo capitulo vai ao cerne da
conversdo ecoldgica a qual a
Enciclica convida. As raizes da crise
cultural agem em profundidade e
ndo é facil reformular habitos e
comportamentos. A educacdo e a
formacdo continuam sendo desafios
centrais: «toda mudanca tem
necessidade de motivacdes e dum
caminho educativo» (15); estao
envolvidos todos os ambientes
educacionais, por primeiro « a
escola, a familia, os meios de
comunicagao, a catequese» (213).

O inicio é apostar «em uma mudanca
nos estilos de vida» (203-208), que
também abre a possibilidade de
“exercer uma pressao salutar sobre
quantos detém o poder politico,
econémico e social» (206). Isso é o



que acontece quando as escolhas dos
consumidores conseguem «a
mudanca do comportamento das
empresas, forcando-as a
reconsiderar o impacto ambiental e
os modelos de producido» (206).

Ndao se pode subestimar a
importancia de percursos de
educacdo ambiental capazes de
incidir sobre gestos e habitos
cotidianos, da redug¢do do consumo
de 4gua, a diferenciacdo do lixo até
«apagar as luzes

desnecessarias» (211): «Uma ecologia
integral é feita também de simples
gestos quotidianos, pelos quais
quebramos a logica da violéncia, da
exploracdo, do egoismo» (230). Tudo
isto serd mais facil a partir de um
olhar contemplativo que vem da fé:
«0 crente contempla o mundo, ndo
como alguém que esta fora dele, mas
dentro, reconhecendo os lagos com
que o Pai nos uniu a todos os seres.
Além disso a conversdo ecoldgica,



fazendo crescer as peculiares
capacidades que Deus deu a cada
crente, leva-o a desenvolver a sua
criatividade e entusiasmo» (220).

Retorna a linha proposta na
Evangelii Gaudium: « A sobriedade,
vivida livre e conscientemente, é
libertadora» (223), bem como «A
felicidade exige saber limitar
algumas necessidades que nos
entorpecem, permanecendo assim
disponiveis para as muitas
possibilidades que a vida

oferece» (223); desta forma torna-se
possivel « voltar a sentir que
precisamos uns dos outros, que
temos uma responsabilidade para
com os outros e o mundo, que vale a
pena ser bons e honestos» (229).

Os santos acompanham-nos neste
caminho. Sdo Francisco, muitas vezes
mencionado, é «0 exemplo por
exceléncia do cuidado pelo que é
fragil e por uma ecologia integral,



vivida com alegria» (10), modelo de
como «sdo inseparaveis a
preocupacdo pela natureza, a justica
para com os pobres, 0
empenhamento na sociedade e a paz
interior (10). Mas a enciclica recorda
também Sdo Bento, Santa Teresa de
Lisieux e o Beato Charles de
Foucauld.

Apos a Laudato si, o exame de
consciéncia, o instrumento que a
Igreja sempre recomendou para
orientar a propria vida a luz da
relacdo com o Senhor, devera incluir
uma nova dimensao, considerando
ndo apenas como se vive a
comunhao com Deus, com 0s outros,
consigo mesmo, mas também com
todas as criaturas e a natureza.

© Copyright News.va & all
Vatican media sources




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-
enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-
casa-comum/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/
https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/
https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/
https://opusdei.org/pt-br/article/laudato-si-a-enciclica-do-papa-sobre-o-cuidado-da-casa-comum/

	«Laudato si'», a segunda encíclica do Papa Francisco

