
opusdei.org

Josemaria Escrivá e
Thomas More

Artigo de Francesco Cossiga
publicado em “Il Tempo” por
ocasião da canonização de São
Josemaria

22/06/2018

Tive ocasião de me encontrar com
São Josemaria Escrivá apenas uma
vez, enquanto que mantive uma
amizade profunda e pessoal com D.
Álvaro del Portillo, seu sucessor, que,
meio a sério, meio brincando, me
dizia muitas vezes entender eu
plenamente a essência espiritual de



Josemaria Escrivá, e a do Opus Dei
que ele fundara.

Nas iniciativas apostólicas do Opus
Dei que tive ocasião de conhecer,
admirei especialmente o trabalho
que nelas se desenvolve, e, sobretudo
um modelo de ensino que não tenho
hesitação em chamar de alto nível, e
que o Estado deveria ter na devida
conta, na atual crise do sistema de
ensino italiano. Não hesito tão pouco
em comparar esse sistema ao que o
grande intelectual e santo, John
Henry Newman, no seu excelente
opúsculo The idea of a University em
que, entre outras coisas, sustenta e
demonstra que o fim específico da
Universidade não deve ser
confessional, mas sim o de transmitir
cultura no sentido mais abrangente
do termo, com a certeza de que uma
missão natural como a de promover
cultura é o terreno mais fecundo
para todo e qualquer projeto de
caráter religioso e moral.



O exemplo que o Opus Dei apresenta
com este tipo de iniciativas no
âmbito do ensino, que, depois, se
estende a muitos outros aspectos do
atuar humano, ajuda a configurar o
verdadeiro papel dos leigos católicos.
Nos dias de hoje parece claro e
entendido por todos que os leigos da
Igreja não são cristãos de segunda
categoria e que a vocação laical não é
entendida como não ter vocação
religiosa, mas sim uma vocação
específica na Igreja. Mas o que é ser
leigo? O leigo era definido como
sendo o que não é ordenado; não é
subdiácono, não é diácono, nem
padre, nem bispo; e também não é
um religioso. Durante muito tempo,
até ao Vaticano II, o leigo foi
considerado membro da Igreja “por
subtração”: o leigo era aquele que
não era outra coisa.

Para rebater estas convicções tão
arraigadas, basta voltar a Newman:
ele havia escrito um opúsculo



intitulado Se é lícito e oportuno
consultar os leigos em matéria de fé;
pois bem um monsenhor da Cúria,
um certo Talbot, não hesitou em
denunciar o autor à autoridade
eclesiástica pelo conteúdo do livro e
o dito monsenhor afirmou que a
função dos leigos na Igreja se
limitava a jogar às cartas, procriar e
ir à caça!

A pessoa que antes do Concílio teve a
intuição da autonomia do papel dos
leigos na Igreja e do fato de que ser
leigo é uma vocação específica
eclesial foi Josemaria Escrivá. O Opus
Dei é na sua essência uma instituição
laical, de tal modo que o fundador
procurou e encontrou os primeiros
membros entre leigos empenhados
em profissões liberais e não andou
em busca de padres. Ao procurar um
enquadramento jurídico, no início
teve de acomodar-se a uma fórmula
jurídica inadequada para exprimir a
vocação dos membros do Opus Dei;



de fato, quando Josemaria Escrivá,
por volta do ano de 1946, foi ter com
o então Substituto da Secretaria de
Estado, Mons. Tardini, que veio
depois a ser cardeal, a fim de lhe
expor as suas ideias, este lhe fez ver
que essas suas ideias eram
demasiado prematuras para os
tempos que a Igreja estava a viver:
“Talvez daqui a cinquenta anos...”,
disse-lhe. Mas Escrivá começou a
trabalhar para obter a solução
jurídica definitiva, que é hoje a da
Prelazia pessoal, já prevista nos
documentos do Vaticano II.

Aqui está, pois, a intuição. O leigo
tem uma vocação específica. Para o
dizer com palavras minhas, o leigo é
o sacerdote do tempo, é o sacerdote
da história, é o sacerdote da
comunidade temporal. A vocação
específica do leigo é a do sacerdócio
das coisas do tempo. ... na
investigação, na técnica e também,
acrescento eu, na política, que é a



expressão temporal da justiça e da
caridade. Ou consideramos a política
uma projeção da caridade no tempo,
isto é, de um elevado serviço aos
outros ou a política não pode
considerar-se de modo nenhum uma
vocação para o cristão.

A certeza de Escrivá, ao considerar o
leigo dotado de uma verdadeira
missão na Igreja, ajuda a
compreender como ele encarava
sempre Thomas More como aquela
personagem ideal, muito próxima
dele. Thomas More foi, por assim
dizer, o primeiro que teve vocação de
leigo, não sem os seus escolhos. Era
filho de um grande advogado que
tinha tido quatro mulheres. Thomas
foi enviado primeiro para a corte do
Cardeal Arcebispo de Cantuária,
depois foi estudar em Saint Mary
School. A seguir, tornou-se advogado
e casou-se: considerava o
matrimônio não como um estado
inferior relativamente ao dos



religiosos ou ao dos sacerdotes, mas
como uma vocação específica. Foi um
grande advogado, mayor de Londres,
um grande diplomata, membro e 
speaker da Câmara dos Comuns e
depois Lord Chanceler de Inglaterra,
o cargo mais elevado na época.

Foi um marido excelente, pai e,
sobretudo um amigo; a definição que
deram dele, a de nascido para a
amizade, born for friendship, e de
homem para a eternidade, que em
Inglaterra significa um homem que
sabia viver como cristão em todas as
circunstâncias do seu tempo.

Defendeu as prerrogativas da coroa
contra o Papa mas, quando chegou o
momento de permanecer fiel à sua
consciência, ele, que não tinha o
culto da consciência, não hesitou em
desobedecer ao Rei porque ao Rei
não lhe assistia o direito de impor
aos cidadãos uma verdade religiosa.
Foi leigo e talvez o primeiro santo



leigo, de tal modo – a hipótese é
minha – que, se tivesse vivido nos
nossos dias, poderia talvez ter
pertencido ao Opus Dei.

É o primeiro Santo com vocação
exclusivamente laical. E porque me
dei conta que a única categoria
profissional que não tinha santo
patrono era a dos governantes e
políticos, e só Deus sabe quanto os
governantes e políticos necessitam
de um patrono, em 1984, iniciei,
estimulado e ajudado pelo Prelado
do Opus Dei, a recolha de assinaturas
para que fosse nomeado Thomas
More. Consegui assinaturas de
pessoas da direita, do centro e da
esquerda, em Itália e no estrangeiro;
foram milhares até conseguir o
objetivo durante o Jubileu dos
políticos.

Thomas More foi uma figura
extraordinária, e compreende-se
porque agradava tanto a São



Josemaria Escrivá: devia ver nele o
prenúncio da vocação laical porque
Thomas More viveu plenamente a
condição de leigo como advogado,
como diplomata, como político, como
marido e como pai, até às últimas
consequências. E sem saber que iria
ser mártir. Compreende-se como o
pensamento de Escrivá e a vida de
Thomas More se conciliam, e como se
deu uma conjunção entre a
espiritualidade do fundador do Opus
Dei e a espiritualidade “vivida” de
Thomas More.

Suplemento de Il Tempo, Roma,
6 Outubro de 2002

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/josemaria-
escriva-e-tomas-moro/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-e-tomas-moro/
https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-e-tomas-moro/
https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-e-tomas-moro/

	Josemaria Escrivá e Thomas More

