
opusdei.org

Características de
uma boa amizade

Artigo de Salvador Bernal sobre
como Josemaria Escrivá, o
fundador do Opus Dei,
entendeu e viveu a amizade.

06/08/2019

Download em formato PDF 
Características de uma boa amizade

Pode interessar • Amizade
(Vocábulo do dicionário de São

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Caracteri%CC%81sticas%20de%20uma%20boa%20amizade20190802-153925.pdf
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/


Josemaria Escrivá de Balaguer) • 
Educar na amizade

Em 1976, quando escrevi Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer: Perfil
sobre a vida do Fundador do Opus
Dei, titulei o capitulo IV de “tempo de
amigos”, logo depois do dedicado ao
momento fundacional de 1928.
Queria relatar como a história dos
começos do Opus Dei pode ser
resumida como a história dos amigos
do Fundador. Ao mesmo tempo,
essas páginas apaixonadas
expressariam um traço da
personalidade de Josemaria Escrivá:
a sua profunda capacidade de
amizade[1]. Refletiam a técnica que
tinha escolhido para elaborar meu
texto, como explicava na
apresentação: conseguir um perfil
baseado em fatos e dados históricos,
sem ordem cronológica;

https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/educar-em-amizade/


acontecimentos e escritos de épocas
diferentes se aproximavam e se
misturavam com liberdade, para
mostrar em traços rápidos as
características do Fundador que
queria destacar em cada capítulo.

Lembrava então que, quando chegou
em Madri, em 1927, a maior parte
dos seus amigos estava em Aragão e
Rioja. Algumas famílias, conhecidas
da sua, moravam na capital da
Espanha. Depois do dia 2 de outubro
de 1928, essas relações de amizade –
juntamente com as que surgiam por
causa do seu trabalho sacerdotal, as
tarefas de ensino na Academia
Cicuéndez e as aulas particulares que
tinha que dar – foram o campo em
que frutificou a semente da chamada
cristã ao Opus dei. Dia após dia,
incansavelmente, dedicando o seu
melhor tempo à oração,
acompanhado pelas preces e
sofrimento dos doentes que estavam
nos hospitais, o Fundador cumpria a



sua missão: com os amigos, com os
amigos dos amigos. O padre
Josemaria Escrivá não deixava de
pedir às pessoas que se confessavam
com ele que lhe dessem nomes de
amigos que pudessem participar do
seu apostolado. Os membros do Opus
Dei daqueles anos, quando evocavam
a chamada de Deus, costumavam se
referir sempre ao amigo que lhes
apresentou àquele que havia de ser
para eles um autêntico pai.

É importante esclarecer, desde o
primeiro momento, que não forçava
as coisas. Nunca transformou a
amizade em mero instrumento de
apostolado. Deus se serviu da sua
capacidade de se conectar com as
pessoas para que os seus primeiros
seguidores viessem ao Opus Dei. Mas
também há muitos nomes – inclusive
de pessoas que acompanhava com
sua direção espiritual, segundo a
terminologia clássica – para os quais
não falou do Opus Dei, ou apenas se



limitou a pedir que rezassem por ele
e pela sua missão apostólica. Antes
de qualquer coisa, foi amigo dos seus
amigos.

Amigos e benfeitores de São
Josemaria

“Era muito alegre e compreensivo, e
muito simples e sem dissimulações,
fazia-se amigo de todos, e todos
gostavam dele. Eu nunca soube de
ninguém que tivesse inimizade com
ele pessoalmente”, pondera o
dominicano Silvestre Sancho, que
teve muito contato com ele durante
os anos 40. Não ignorava, porém, as
graves contrariedades que sofreu
precisamente nesses tempos. Talvez
quisesse destacar a verdade
profunda do que Josemaria Escrivá
escreveu em Caminho, 838: “não
tenhas inimigos. – Tem apenas
amigos... da direita – se te fizeram ou
quiseram fazer-te bem – e... da
esquerda – se te prejudicaram ou



tentaram prejudicar-te”. O
fundamento sobrenatural desta ideia
também aparece em Forja, 869: “se
de verdade amasses a Deus com todo
o teu coração, o amor ao próximo –
que às vezes se torna tão difícil para
ti – seria uma consequência
necessária do Grande Amor. – E não
te sentirias inimigo de ninguém, nem
farias distinção de pessoas”.

Não vou detalhar aqui a realidade
histórica de maledicências e
murmurações muito fortes que
sofreu. Quase sempre, quando tenho
que escrever sobre o Fundador do
Opus Dei, me vem à mente o dia 17
de maio de 1992, dia da sua
beatificação pelo Papa João Paulo II.
Por causa do meu trabalho
informativo, vivi tudo isso em Madri.
Morava num edifício da rua Diego de
León. Às 10h daquele domingo,
acompanhei a cerimônia pela
televisão, a poucos metros do
oratório no qual numa noite de 1942,



Josemaria Escrivá disse: “Senhor, se
Tu não precisas da minha honra, eu
para que a quero?”.

Eram anos de pós-guerra na
Espanha. A Igreja tinha recuperado a
liberdade perdida. Para o Fundador
do Opus Dei, não foram tempos de
vitória, e sim de cruz. Nessa época de
triunfalismo, provavelmente foi um
dos poucos eclesiásticos ao que
insultar era lícito. Tratavam-no como
um pano de chão. Deus o abençoou
com a contradição dos bons, como se
pode deduzir de dois pontos de Forja,
o 803, escrito em terceira pessoa,
como se se tratasse de outra pessoa:
“Filho, escuta-me bem: tu, feliz
quando te maltratarem e te
desonrarem; quando muita gente se
alvoroçar e estiver na moda cuspir
em ti, porque és "omnium
peripsema" – como lixo para
todos...”.



Via-se que ele se considerava uma
porcaria, um pobre verme, e não era
fácil aceitar essa dura vontade de
Deus, porque tinha um caráter
enérgico, sensível à liberdade e às
injustiças, e era bem consciente do
valor radical da boa fama para os
homens. Quando Mons. Escrivá
evocava com rapidez esses
acontecimentos, em Buenos Aires,
numa tarde de 1972, acrescentava: “e
me custava, me custava porque sou
muito soberbo, e até saltavam as
lágrimas...”. O fato é que se
abandonou completamente nas mãos
de Deus, e se negou a se defender.

Em Forja, 1052, ficou impressa a
oração do Fundador do Opus Dei
naquelas horas de desolação: “Meu
Jesus, que podia dar-te, além da
honra, se não tinha outra coisa? Se
tivesse tido fortuna, eu a teria
entregue a Ti. Se tivesse tido
virtudes, teria edificado com cada
uma delas, para servir-te. Só tinha a



honra, e a dei a Ti. Louvado sejas!
Bem se vê que estava segura nas tuas
mãos!”

Já me perguntaram muitas vezes
pela razão dessas incompreensões.
Não soube responder claramente,
porque não há como explicar que
atacaram uma pessoa de coração tão
grande. É verdade que o seu
temperamento era vivo e enérgico, e
talvez Deus tenha permitido a
contradição para ajudá-lo a dominar
o caráter, como se poderia deduzir
indiretamente de Caminho, 20:
“Chocas com o caráter deste ou
daquele... Tem de ser assim
necessariamente; não és moeda de
ouro que a todos agrade. Além disso,
sem esses choques que se produzem
ao lidar com o próximo, como havias
de perder as pontas, as arestas e
saliências – imperfeições, defeitos –
do teu temperamento, para
adquirires a forma cinzelada, polida
e energicamente suave da caridade,



da perfeição? Se o teu caráter e o
caráter dos que convivem contigo
fossem adocicados e moles como
gelatina, não te santificarias”.

Minha impressão é que dificuldades
desse estilo surgiram principalmente
em ambientes eclesiásticos ou
clericais. Assim se deduz de algumas
cenas – também não tantas assim –
entre os seminaristas de São
Francisco de Paula; dos seus
problemas com um parente próximo,
arquidiocesano de La Seo (catedral
de Saragoça); dos primeiros passos
como sacerdote na diocese de
Saragoça; de algumas reações
desproporcionadas que ouviu na
cúria de Madri; das críticas pela sua
nomeação oficial no Patronato de
Santa Isabel, ou das graves acusações
dos anos pós-guerra na Espanha
(compatíveis com o apreço e
prestigio entre bispos e superiores
religiosos, que o chamavam para
pregar a sacerdotes, seminaristas e



comunidades de tantos lugares).
Fenômenos análogos aconteceram
alguns anos depois nos ambientes
vaticanos específicos, hoje
insignificantes à luz das aprovações
pontifícias e da expansão universal
do Opus Dei. Talvez fosse
indispensável esse contraste de uma
mentalidade laical – como a do
Fundador – com os elementos
clericais próprios de uma época
cultural que felizmente hoje está
superada.

Seja como for, para Josemaria
Escrivá não foram inimigos, e sim
benfeitores, pelos quais rezava todos
os dias: “Considera o bem que
fizeram à tua alma aqueles que,
durante a tua vida, te mortificaram
ou procuraram mortificar-te. – Há
quem chame inimigos a essas
pessoas. Tu – procurando imitar os
santos, ao menos nisto, e valendo
muito pouco para teres ou teres tido
inimigos -, chama-os “benfeitores”. E



acontecerá que, à força de pedir por
eles a Deus, lhes terás simpatia”.[2]

O fundador do Opus Dei teve
muitos amigos

O grande lema de sua existência foi
“ocultar-me e desaparecer é o meu
objetivo, que só Jesus brilhe”. Ao
longo dos anos, o Beato [São]
Josemaria triunfou plenamente no
seu propósito de passar inadvertido.
Só depois do dia 26 de junho de 1975
pude comprovar a amplitude e a
qualidade de pessoas que o queriam
bem e o admiravam em silêncio, sem
expressá-lo externamente. Por outro
lado, por motivo do seu falecimento,
foram publicados em vários lugares
artigos, comentários, recordações,
que expunham o afeto diante do
amigo que se foi e mostravam
publicamente a gratidão que não
haviam se atrevido a manifestar
antes, porque Mons. Escrivá não o 
tolerava: os agradecimentos – dizia



habitualmente – só devem ser dados
a Deus. A realidade é que teve muitos
amigos, e foi um grande amigo; e
continua sendo amigo daqueles que
recorrem confiadamente à sua
intercessão.

Nos meus contatos com aqueles que
o conheceram, mesmo que fossem
homens e mulheres muito diferentes,
notei uma reação idêntica.
Facilitaram-me tudo: como se me
agradecessem por poder espalhar a
todos os ventos vivências intimas
que não queriam guardar só para
eles, pois podiam ajudar outras
almas, a serviço da Igreja.

Além dessas vivências imediatas,
dispuseram-se com gosto a escrever
suas recordações pessoais sobre a
vida e as virtudes de Mons. Escrivá,
pensando na causa de canonização.
Anos depois, com autorização
expressa destas pessoas, publicou-se
um livro que reunia especialmente



testemunhos de personalidades do
mundo eclesiástico (cardeais, bispos,
sacerdotes, religiosos e religiosas).
No fim de 2001 foi traduzido para o
italiano pela Edizioni Ares com o
expressivo título Un santo per
amico[3].

Falar que alguém tem muitos amigos
é um elogio evidente. Na experiência
cristã, fica claro que a graça de Deus
amplifica o coração das almas santas:
a sua capacidade de amar não se
reduz a um círculo pequeno de
pessoas íntimas, de amigos da alma,
mas se amplia sucessivamente. De
fato, a própria amizade cresce com o
número de amigos, incompatível
com ambientes empequenecidos,
segundo o que se lê em Sulco, 752: “A
atração do teu trato amável deve
alargar-se em quantidade e
qualidade. Senão, o teu apostolado se
extinguirá em cenáculos inertes e
fechados”. Até alcançar a máxima
sociabilidade solidária da amizade



ou caridade social, exigência da
fraternidade humana e cristã[4].

Numa página de Perfil..., resumi a
diversidade, a universalidade de
pessoas, que, por motivo de sua
morte, publicaram artigos,
comentários e recordações do amigo
que se foi: “Junto a amigos de
infância ou condiscípulos,
professores e alunos. Jornalistas e
escritores, como Aznar ou Cortés
Cavanillas. Catedráticos e
universitários, como Rodríguez
Casado ou García Hoz. Artistas, como
Jenaro Lázaro, e operários, como
Gonzalo Larrocha, porteiro da
Residência DYA na rua Ferraz, 50.
Sacerdotes e religiosos, que, com os
anos, prestariam serviços destacados
à Igreja: Vicente Blanco, Sebastião
Cirac, José Maria García Lahiguera,
Casimiro Morcillo, Pedro Cantero,
José Maria Bueno Monreal,
Marcelino Olaechea, frei José López
Ortiz...”. Se tivesse escrito essa



página hoje, talvez tivesse
acrescentado algumas outras figuras
exímias da Igreja universal no século
XX, como os cardeais Baggio,
Casariego, Dell´Acqua, Hengsbach,
Höffner, König ou Poletti.

O Beato [São] Josemaria destacou em
Sulco, 193 que “Os que encontraram
a Cristo não podem fechar-se no seu
ambiente: triste coisa séria esse
empequenecimento! Têm que abrir-
se em leque para chegar a todas as
almas. Cada um tem que criar – e
alargar – um círculo de amigos, sobre
o qual influa com o seu prestígio
profissional, com a sua conduta, com
a sua amizade, procurando que
Cristo influa por meio desse prestígio
profissional, dessa conduta, dessa
amizade”.

Com esta perspectiva, a capacidade
de amizade aumenta até extremos
incríveis, porque “O coração humano
tem um coeficiente de dilatação



enorme. Quando ama, alarga-se num
crescendo de carinho que ultrapassa
todas as barreiras. Se amas o Senhor,
não haverá criatura que não
encontre lugar em teu coração”[5].

Vai-se em direção às almas com
espírito aberto, sem nenhuma
discriminação. A humilde
magnanimidade do seguidor de Jesus
derruba barreiras e divisões, e
transforma o cristão em efetivo e
permanente instrumento de
unidade[6].

A iniciativa na amizade

O cristão sempre procura sair de si
mesmo, para se interessar pelos
outros: quem são, o que fazem, como
pensam. Está convencido de que, em
relação aos que o rodeiam, não pode
se conformar com nenhum tipo de
passividade ou languidez[7],
especialmente quando observa que
tantas pessoas sofrem com a solidão
ou indiferença. Para um homem de



Deus não custa ter a iniciativa, dar o
primeiro passo para uma amizade.
Como evoca Mons. Echevarría, o
Beato [São] Josemaria Escrivá “não se
deixou levar por simpatias ou
antipatias no trato. Atendeu pessoas
que eram evitadas por seus amigos,
por colegas de trabalho ou pela
própria família. Teve uma solicitude
paciente com pessoas que viviam
isoladas por força de uma doença, do
seu caráter áspero ou das suas
extravagâncias”[8]. Cumpriu o firme
propósito de boa amizade, que
deixou impresso em Sulco, 748: “que
nunca deixe de praticar a caridade,
que jamais dê passagem na minha
alma à indiferença”.

Secundava, assim, em sua existência,
o exemplo da vida de Cristo,
verdadeiro Deus e verdadeiro
Homem, que considerou tantas vezes
em sua meditação pessoal, como
notamos ao ler seus escritos:
“Reparai que toda a sua vida está



cheia de naturalidade. Passa seis
lustros oculto, sem chamar a atenção,
como outro trabalhador qualquer, e
na aldeia é conhecido como o filho
do carpinteiro. Ao longo da sua vida
pública, também não se percebe nEle
nada de estranho ou excêntrico, que
destoe. Rodeava-se de amigos, como
qualquer dos seus concidadãos, e no
seu modo de apresentar-se não se
distinguia deles. Tanto assim, que
Judas precisa de combinar um sinal
para identificá-lo: Aquele a quem eu
beijar, é esse (Mt 26,48)”[9].

O Beato [São] Josemaria se
emocionou muitas vezes ante o calor
da amizade do lar de Betania, diante
dos soluços de Jesus que chora por
Lázaro, o amigo morto[10]. Se
sensibilizava diante da Humanidade
de Cristo, “que não deixava de
agradecer os serviços que lhe
prestavam. Atraía-o a felicidade que
se respirava junto de Jesus, que não
repelia as provas de carinho dos que



o rodeavam. E tirava consequências
destas lições: ‘o Senhor não tinha um
coração seco, tinha um coração de
profundidade infinita que sabia
agradecer, que sabia amar’”[11]. E
nos seus ensinamentos fez um
grande eco dessa grande pedagogia
divina do Coração de Cristo, que
contrasta com tanta mesquinhez
humana: “Jesus Cristo, que veio
salvar todos os homens e deseja
associar os cristãos à sua obra
redentora, quis ensinar aos seus
discípulos – a ti e a mim – uma
caridade grande, sincera, mais nobre
e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Ele ama a cada
um de nós. Só desta maneira,
imitando – dentro da nossa rudeza
pessoal – os modos divinos,
conseguiremos abrir o nosso coração
a todos os homens, amar de um
modo mais alto, inteiramente
novo”[12].



Definitivamente, Jesus “é Amigo, o
Amigo: Vos autem dixi amicos.
Chama-nos amigos e foi Ele quem
deu o primeiro passo; amou-nos
primeiro. Mas não impõe o seu amor:
oferece-o. E prova-o com o sinal mais
claro da amizade: Ninguém tem
maior amor do que aquele que dá a
vida por seus amigos”[13].

O Fundador do Opus Dei aprendeu
essa característica da alma cristã –
que leva a se antecipar no afeto – no
lar dos seus pais. Amigos de infância
lembraram, por exemplo, a amizade
de Josemaria com o pai, manifestada
externamente nos grandes passeios
que faziam juntos em Barbastro. Essa
relação de confiança se baseava na
iniciativa de Jose Escrivá, que o
convidava “a abrir o coração e a
contar-lhe as suas preocupações, com
o fim de ajudar o pequeno a vencer
os arrebatamentos impulsivos do seu
caráter incipiente ou a sacrificar
gostos e caprichos. Ouvia o filho sem



pressas e respondia às perguntas
próprias da curiosidade infantil em
relação à vida. E o filho gostava de
ver que o pai estava à sua disposição
para ser consultado e que, se lhe
fazia uma pergunta, o tomava sempre
a sério”[14].

Traços de uma boa amizade

Nas minhas recordações pessoais de
Mons. Escrivá, e em tantos livros
sobre a sua vida e ensinamentos,
encontrei esses traços de uma boa
amizade que configuram uma das
facetas mais ricas de sua
personalidade humana e apostólica.
Agrupei esses traços em epígrafes
que não estão em ordem de
preferência: não é fácil distinguir se
estamos diante de uma faceta do seu
caráter ou diante do fruto da graça
de Deus, que atua de modo
aparentemente natural.

O humano e o divino se fundem
harmonicamente na vida do



Fundador do Opus Dei, caminho de
santificação no meio do mundo.
Chega um momento em que o Beato
[São] Josemaria afirma que não
consegue distinguir entre oração e
trabalho. Algo semelhante acontece
na relação com os outros: “Num
cristão, num filho de Deus, amizade e
caridade fazem uma só coisa: luz
divina que dá calor”[15]. E aí radica
o apostolado mais importante dos
fieis do Opus Dei: o que cada um
“realiza através do testemunho de
sua vida e com a sua palavra, no
convívio diário com seus amigos e
colegas de profissão. Quem pode
medir a eficácia sobrenatural deste
apostolado calado e humilde? não se
pode avaliar a ajuda que representa
o exemplo de um amigo leal e
sincero, ou a influência de uma boa
mãe no seio da família”[16].

Assim se configura a grandeza
espiritual das circunstâncias mais
comuns, o que não quer dizer que



esteja isenta das graças divinas
especiais, como afirma Mons. Javier
Echevarría: “Nosso Senhor concedeu-
lhe uma capacidade muito singular
de comunicação: mediante esse dom
do Céu, fazia-se entender com
facilidade por pessoas de diversas
culturas, formação, raça, nações.
Nesse sentido, não faltavam provas
de que possuía o dom de perscrutar,
porque se verificava uma adequação
tão exata do seu conselho às
necessidades e condições de uma
alma concreta, que não era possível
pensar em uma mera coincidência.
Assim o testemunharam muitas
pessoas – os interessados ou os seus
amigos -: encontravam o remédio e a
compreensão mais profundos para a
sua própria situação, ou sentiam-se
animadas ante as suas inquietações,
sempre agasalhadas pelo carinho
sobrenatural e humano de mons.
Escrivá. Isso acontecia até mesmo
sem lhe terem manifestado o interior



da alma e, às vezes, sem ele estar
presente”[17].

Josemaria Escrivá, um amigo nada
interesseiro

A amizade verdadeira não se baseia
no intercambio, embora, certamente,
supõe comunicar sentimentos,
tristezas, alegrias, hobbies, favores,
serviços. Por isso, os ricos
aparentemente têm muitos
amigos[18], e do pobre até os amigos
se afastam[19]. Mas o amigo
autêntico faz próprias as
preocupações, entusiasmos e desejos
do outro. Não pensa em si mesmo.
Seu interesse pessoal de traduz,
paradoxalmente, no interesse
objetivo por quem está ao seu lado,
disposto a compartilhar tudo com
alegria, também a dor, sem esperar
nada em troca: “Quando se ama de
verdade, dá-se com alegria, sem fazer
contas e sem procurar
agradecimento: para a alma, é



suficiente então a oportunidade de
gastar-se prazerosamente! Não se
pensa se já se fez muito ou se custa:
no trato com Deus, não se repara nos
obstáculos, porque, tal como no amor
humano, não há dificuldades nem
defeitos que impeçam a conversa
com a pessoa amada”[20].

Desde sua infância, com o exemplo
recebido no lar de Barbastro,
Josemaria foi um menino normal,
aberto, simpático. Compartilhou os
interesses e esperanças dos meninos
da sua idade, suas brincadeiras e
diversões. Fez bons amigos, que não
o esqueceram e que ele também não
os esqueceu. Mons. Javier Echevarría
destaca: “Ao evocar aqueles tempos
da sua infância e da sua primeira
adolescência, em que se gravou na
sua alma a necessidade de
interessar-se pelos outros e de
estimá-los lealmente – tal como
observava nos seus pais -, vinha-lhe à
cabeça uma consideração que sua



mãe, dona Maria Dolores, lhe fazia
frequentemente: "Josemaria, vais
sofrer muito na vida, porque pões
todo o coração no que fazes". Posso
garantir que aquele presságio
materno se cumpriu”[21].

Josemaria Escriva soube amar.
Estava em tudo, particularmente em
relação àqueles que estavam mais
perto. Mas não esquecia as pessoas
que não via há muito tempo.
Lembrava-se delas porque as amava.
Sua memória excepcional era fruto
do seu grande coração, da sua
capacidade de se interessar de
verdade pelos outros: no grande – a
vida da alma – e nos menores
detalhes da vida comum. O carinho
não sabe nada sobre enigmas ou
abstrações: no Beato [São] Josemaria
surgia intenso e terno, pleno de
intuição e rapidez.

Álvaro del Portillo – sem dúvida, a
grande testemunha do Fundador do



Opus Dei na terra – contou muitas
vezes como o tinha impressionado a
dor do Padre diante da morte de
amigos queridos: “Era
extraordinariamente sobrenatural e,
por isso mesmo, também muito
humano: queria aos seus amigos com
todo o coração”. E relatava o que
aconteceu em Madri, durante a
guerra civil espanhola. A partir de 18
de julho de 1936, teve que ir de um
esconderijo para outro, pois sua vida
corria perigo naquela perseguição
religiosa. Desde um determinado
momento, Josemaria e Álvaro
dividem o mesmo refúgio. Um desses
dias, o Fundador teve que
perambular por algumas horas pela
rua e ficou sabendo da morte de dois
amigos. Álvaro nunca se esqueceu da
imensa tristeza com que falou sobre
o assassinato de Lino Vea-Murguía, e
novos detalhes sobre o martírio de
Pedro Poveda, o Fundador da
Instituição Teresiana[22].



Não buscar interesses numa amizade
é antídoto contra o egoísmo, a
vaidade, a timidez fechada em si
mesma, a inveja, as comparações, a
suscetibilidade[23]. E ajuda a superar
momentos de desânimo, diante da
possível falta de correspondência,
afinal, existem amigos que são
amigos só de nome[24]. Não faltaram
decepções em sua vida, como
escreveria em uma carta de 1971,
citada por Vázquez de Prada, 74: “Por
que será que, apesar das minhas
misérias, eu costumo ser sempre
mais amigo dos meus amigos do que
esses amigos de mim? Com certeza é
porque, se o aceito – fiat! [faça-se] -,
esse desapego me faz muito bem”. A
experiência parece estar refletida
também em Caminho, 363:
“Desiludido. – Vens de asa caída. Os
homens acabam de te dar uma lição!
– Julgavam que não precisavas deles,
e se desfaziam em oferecimentos. A
possibilidade de terem que ajudar-te
economicamente – uma quantia



miserável – converteu a amizade em
indiferença.- Confia só em Deus e
naqueles que, por Ele, estão unidos a
ti”.

Mas o abatimento passageiro não
deixa o rastro do agravo, porque “A
verdadeira caridade, assim como não
contabiliza os “constantes e
necessários” serviços que presta,
também não anota – "omnia suffert",
tudo suporta – as desfeitas que
padece”[25].

Um amigo cordial

Como reiterei no início, em Perfil...
Pude reunir uma infinidade de
detalhes do seu caráter, do seu modo
de ser e de se comportar, em relatos
e lembranças vivas e recentes, que
fizeram possível minha aproximação
de uma tarefa que me parecia muito
difícil: transmitir, aos que não
tiveram oportunidade de conhecê-lo
pessoalmente, o calor humano e



espiritual – o grande coração – de
Josemaria Escrivá.

Os testemunhos coincidiam em
enfatizar a sua alegria, o seu afeto,
inclusive quando tinha que
repreendê-los. A luz do seu olhar
ficou gravada em suas almas, a
expressão carinhosa dos seus olhos, a
solicitude acolhedora do seu rosto, a
facilidade do seu sorriso, a
expressividade amável dos seus
gestos, os braços abertos. Não resisto
a reproduzir o expressivo
comentário dos monges jerônimos do
Parral (Segóvia) no início da década
de 40, quando o padre Josemaria
chegava ali: “Lá vem o sacerdote que
está sempre de bom humor”.

Quando conheci Mons. Escrivá, no
dia 8 de setembro de 1960, no Colégio
Maior Aralar de Pamplona, eu não
imaginava que tivesse tanta
simpatia, tanta capacidade de
entender tão bem os universitários.



Mas a sua facilidade conatural para
se fazer entender, a sua rapidez nas
respostas, a graça e simpatia
humanas, não tinham nada a ver
com alguém que quer “parecer
simpático”. Tudo me pareceu
intenso, espontâneo e verdadeiro.

Não sabia que era sempre assim.
Álvaro del Portillo destacava a
simplicidade com que, vestido de
batina, tratava os seus companheiros
universitários da Faculdade de
Direito de Saragoça nos anos vinte:
“vez por outra, à saída das aulas,
convidavam-no para um aperitivo
num local frequentado pelos
estudantes, o bar Abdón, no Paseo de
la Independencia, junto à Plaza de la
Constitución. Josemaria aceitava o
convite de vez em quando, e assim
cultivava essas amizades de um
modo muito natural. O seu
comportamento era tão sacerdotal e,
ao mesmo tempo, tão humano que,
quando se ordenou, alguns dos seus



colegas o escolheram como confessor
habitual”[26]. E sabia também
discordar quando era necessário,
sem se tornar antipático[27].

Mons. Escrivá se destacava pela sua
grande cordialidade, seu modo
peculiar – amistoso e franco – de
falar sobre o divino e o humano. Ao
seu lado era fácil se sentir
compreendido, protegido,
empurrado ao amor de Deus. O seu
coração transbordava de carinho:
por Deus, pelos homens, pelo mundo.
E queria que a vida das pessoas
também fosse assim: “é uma pena
não ter coração. São uns infelizes os
que não aprenderam nunca a amar
com ternura. Nós, os cristãos,
estamos enamorados do Amor: o
Senhor não nos quer secos, rígidos,
como uma matéria inerte. Ele nos
quer impregnados do seu carinho!
[28]”



Talvez viesse daí a sua capacidade de
ver o lado positivo dos
acontecimentos e das pessoas[29],
mais do que pessimismos,
contrariedades ou calúnias. Longe de
diminuir o valor ou a honra de
ninguém, colocava em tudo o sinal
de adição do carinho, da afirmação
gozosa, dos braços abertos de Cristo
na Cruz.

Gostava de repetir a razão que dava
São Tomás de Aquino: “Em qualquer
homem existe algum aspecto pelo
qual os outros podem considerá-lo
como superior, conforme as palavras
do Apóstolo ‘com humildade, cada
um considere os outros como
superiores a si’ (Fl 2,3). Assim, todos
os homens devem se honrar
mutuamente”[30]. E mons. Escrivá
concluía: “A humildade é a virtude
que nos leva a descobrir que as
manifestações de respeito pela
pessoa – pela sua honra, pela sua
boa-fé, pela sua intimidade – não são



convencionalismos exteriores, mas
as primeiras manifestações da
caridade e da justiça”[31].

A sua relação com os outros era cheia
de finura, de politesse – termo
francês que usava com muita
frequência -, da atenção própria
daqueles que se amam sinceramente.
Aplicava essa experiência humana
ao trato das almas com Deus, para
mostrar a falta de delicadeza que
supõe não dar importância a
pequenos detalhes, que obstaculizam
a plenitude do amor. Percebia-se a
força de quem já havia
experimentado tudo isso antes, na
relação com os outros: “Se vamos
pela rua e, no meio da agitação, ao
cruzarmos com outros pedestres,
roçamos ou esbarramos com alguém,
não damos a menor importância a
isso; mas se quem nos dá um
encontrão é amigo nosso, e o faz com
indiferença, com desprezo, brota
imediatamente em nossa alma um



sentimento de dor. Esta realidade
tem de ser aplicada ao nosso
relacionamento com o Senhor”[32].

Um amigo generoso

Poderia ter dado outros adjetivos a
esse subtítulo – sacrificado, serviçal,
magnânimo-, mas preferi a
simplicidade da generosidade que, de
certo modo, realça o caráter pessoal
da amizade: “de tu a tu, de coração a
coração”[33]. Obviamente não exclui
a plenitude evangélica que leva a
entregar a própria vida pelo amigo:
ninguém tem maior amor que
este[34], encarnado por Quem nos
chamou de amigos[35]. Mas fala mais
da situação normal de quem pensa
no que o amigo necessita de verdade,
custe o que custar, renunciando a si
mesmo, com espírito de
sacrifício[36]. Como lemos nas
Escrituras, “o justo conduz o amigo
para a retidão, enquanto o caminho
dos maus os desorienta”[37].



Segundo a mensagem do Fundador
do Opus Dei, é por aí que transcorre
a via da mortificação que santifica a
própria alma sem mortificar os
outros; ao contrário, deixa o caminho
da santidade no meio do mundo mais
amável para os outros: “Penitência é
tratar sempre com a máxima
caridade os outros, começando pelos
da tua própria casa. É atender com a
maior delicadeza os que sofrem, os
doentes, os que padecem. É
responder com paciência aos
maçantes e inoportunos. É
interromper ou modificar os
programas pessoais, quando as
circunstâncias – sobretudo os
interesses bons e justos dos outros –
assim o requerem”[38].

Josemaria Escrivá deixou páginas
excepcionais sobre o sentido humano
e divino do espírito de serviço, nem
sempre compreendido na cultura
moderna construída sobre uma
hipertrofia do individual que oculta,



sem querer, facetas essenciais da
condição e dignidade da pessoa. De
todos os modos, a amizade – como a
família ou o trabalho em equipe –
avança à base de prestar serviços
com alegria, inclusive sem que o
interessado perceba[39].

Os amigos se ajudam mútua e
desinteressadamente, com retidão de
intenção, sem amizades particulares,
com sentido de justiça que exclui
tratos de favor ou informações
privilegiadas. Mas fazem favores uns
aos outros. E era assim que o Beato
[São] Josemaria se comportava. Por
exemplo, conservam-se muitas cartas
que refletem os favores e encargos
que fazia em Madri, no final dos anos
vinte e nos trinta, para
companheiros de Saragoça ou para
sacerdotes com os que coincidiu na
residência da rua de Larra: desde
buscar uma batina ou reservar um
quarto numa pensão, a comprar um
isqueiro. Tentava fazer rapidamente



esses favores, sem esperas
desnecessárias[40]. Prestava um
serviço sem regateios a todos, com
um sorriso nos lábios, mesmo em
momentos de dor[41].

Um amigo delicado

A amizade começa com um primeiro
encontro, cultivado depois com um
trato mais ou menos assíduo, em que
cada um dá o melhor de si.
Concretamente, o amigo sabe
conseguir tempo – um bem escasso
na vida intensa e cheia de Josemaria
Escrivá -, para estar com os outros. A
amizade cresce em trabalhos e
interesses em comum, em
comemorações e no descanso, nos
momentos difíceis. O Beato [São]
Josemaria não podia estar em tudo, e
supria sua ausência com palavras
vibrantes que deixavam uma cálida
lembrança escrita para sempre. E
também sabia utilizar o tempo para
alegrar a vida de seus amigos. Álvaro



del Portillo, por exemplo, uma vez
ouviu ele contar que, quando era
seminarista em Saragoça, foi muito
amigo do Vice-presidente do
Seminário de São Carlos, o padre
Antonio Moreno. O Fundador
relatava esse fato assim: “Por
amizade e especialmente por
caridade – não gostava nada daquilo
-, algumas vezes, quando descia até o
seu quarto, concordava em jogar
dominó com ele. Lembro-me de que
tinha que deixá-lo ganhar porque,
senão, não ficava nada contente e até
se aborrecia. Para mim, que estava
decidido a aprender dos sacerdotes
que consumiam a sua vida pelo
Senhor, eram momentos muito
agradáveis, porque esse sacerdote
demonstrava muito espírito
sacerdotal, muita experiência
pastoral e era muito humano. Com
grande sentido sobrenatural e
pedagógico, contava-me episódios
muito expressivos, que me faziam
um bem enorme”[42].



Para descrever a sua dedicação,
basta recordar a intensidade que
colocava ao organizar e realizar as
visitas aos hospitais de Madri, nos
anos trinta. José Manuel Doménech,
então jovem estudante, sintetizou
bem esse aspecto: destacava “como
gastava seu tempo generosamente
conosco – o grupo de estudantes que
visitávamos os doentes – e também
com os próprios doentes”.

Antonio Rodilla, que foi Vigário Geral
de Valencia por muitos anos, Reitor
do Seminário Arquidiocesano e
Diretor do Colegio Mayor San Juan de
Ribera em Bujarsot, traçou por sua
conta os inúmeros atos de
amabilidades e delicadezas que
Josemaria Escrivá teve com ele e com
toda a sua família: do consolo em
situações íntimas muito dolorosas,
até a presença física no enterro de
sua mãe.



Não sei se alguém teve a paciência –
que me referi em Perfil... – de
calcular as muitas horas que usou
convidando para almoçar os
múltiplos amigos com – a frase é
Caminho, 974 – “a velha
hospitalidade dos Patriarcas, com o
calor fraternal de Betânia”.

Por outro lado, sei que foi feito um
esforço árduo para reconstruir a sua
correspondência. Escreveu milhares
de cartas, prolongação à distância de
uma amizade profundamente
sentida. Não deixou de escrever nem
durante os anos da guerra da
Espanha, esquivando a censura
postal com muita criatividade e
imaginação. Muitas pessoas
deixaram registrada a sua gratidão
quando, isolados nas frentes de
batalha, recebiam as notícias do
Fundador, que lhes alentava a se
manterem na batalha para outros
tipos de combate: sua luta interior,
seu trabalho intelectual, seu



entusiasmo apostólico, a
preocupação com os outros, a
reconstrução de suas vidas, para
continuar fazendo uma semeadura
cristã de paz, quando terminasse o
conflito. Sonho com o dia em que o
melhor desse epistolário esteja
pronto para a publicação: ajudará a
compreender mais a fundo a
personalidade de Josemaria Escrivá.

Um amigo leal

Não é um adjetivo “clichê”, mas
verdadeiro. Talvez redundante:
como entender um amigo que não
seja fiel, leal? Mons. Escrivá almejou
a lealdade, também na Igreja, em
tempos difíceis depois do Concílio
Vaticano II. Até então, sabíamos que
a sua virtude humana preferida era a
sinceridade. Mas, nos últimos anos,
como uma espécie de refrão,
enalteceu a lealdade: como ser fiel a
Deus, se não se saboreia a delícia da
lealdade humana, da fidelidade aos



outros? É que “para que este nosso
mundo caminhe por um trilho
cristão – o único que vale a pena -,
temos de viver uma leal amizade
com os homens, baseada numa
prévia leal amizade com Deus”[43].

Sem dúvida, o amigo fiel é um
tesouro, que não pode ser
comparado com nada[44]. Confiamos
nesse amigo para desabafar o
coração e pedir conselho nas
encruzilhadas da vida. Às vezes, só
queremos falar, contar o que fizeram
conosco, espairecer nossas tristezas e
desgostos[45]. Mas o verdadeiro
amigo também oferece a ajuda do
seu conselho[46], “com o ascendente
que a intimidade dá”[47]: canaliza
inquietações, abre horizontes, torna
a vida mais doce[48].

Essa realidade profunda se
transforma, sem perder sua condição
humana, em um canal apostólico
específico, de acordo com o espírito



do Opus Dei; tanto que o Fundador o
incluiu expressamente nos Estatutos
da Prelazia (n. 117): os fiéis do Opus
Dei “suum personalem apostolatum
exercent praesertim inter pares, ope
praecipue amicitiae et mutuae
fiduciae; o texto acrescenta um pouco
depois, com reiteração deliberada,
após citar a passagem emblemática
de Jo 15,15: “peculiare igitur
Praelaturae fidelium apostolatus
medium est amicitia et assidua cum
collaboratoribus consuetudo”. O
ponto de Caminho, 973 sempre foi
paradigmático: “Essas palavras que
tão a tempo deixas cair ao ouvido do
amigo que vacila; a conversa
orientadora que soubeste provocar
oportunamente; e o conselho
profissional que melhora o seu
trabalho universitário; e a discreta
indiscrição que te faz sugerir-lhe
imprevistos horizontes de zelo...
Tudo isso é “‘apostolado da
confidência’”.



O Beato [São] Josemaria era um
homem de Deus que levava os seus
amigos a Ele. Gostava muito de estar
com os velhos amigos e dizer-lhes
coisas íntimas; e aprofundava as
conversas para falar da vida interior,
convencido de que é isso o que Cristo
faz com os homens: mais uma razão
para conhecer e se relacionar com a
Humanidade Santíssima do Senhor.

Além disso, o amigo leal não falha
quando chegam situações
difíceis[49], como a doença, a dor, o
fracasso profissional. O amigo leal se
antecipa, vai atrás do outro, como
Cristo ressuscitado procurou os
discípulos de Emaús[50]. Tudo,
menos deixar o amigo sozinho em
circunstâncias adversas, mesmo com
o risco de sofrer consequências
negativas[51]: além de rezar, é
preciso “fazer por ele o que
quererias que fizessem por ti em
circunstâncias semelhantes. Sem o
humilhar, é preciso ajudá-lo de tal



maneira que lhe seja fácil o que lhe é
dificultoso”[52].

Uma das piores coisas que se pode
passar na vida é ser vítima de
calúnias. Josemaria Escrivá, que as
sofreu em sua própria pele desde
muito jovem, nunca deixou nenhum
amigo na mão. Mons. Javier
Echevarría pôde comprovar isso
durante os 25 anos que viveu ao seu
lado em Roma: “Nunca se absteve de
estender a mão amiga às pessoas das
suas relações, se se viam envolvidas
em situações desagradáveis
motivadas por insídias, calúnias ou
incompreensões. Lembro-me do caso
de vários eclesiásticos, caídos em
desgraça e abandonados pelos
colegas e pelos que os tinham
servido, que encontraram a
companhia de mons. Escrivá; não
ocultou a sua relação com essas
pessoas, mesmo diante dos que
provocavam o vazio à volta
delas”[53].



Muitas pessoas, como Mons. Juan
Hervás Benet, promotor dos
“Cursillos de Cristandad”, deixaram o
testemunho do alento do Beato [São]
Josemaria quando se levantavam
contra ele e contra sua iniciativa
apostólica algumas insídias e
incompreensões. Mons. Escrivá não
se limitava a oferecer o consolo de
sua palavra, o que já era muito. Além
disso, movia-se e chegava à raiz de
problemas e soluções: “Só Deus sabe
– reconhece Mons. Hervás – em que
medida pôde contribuir para abrir os
caminhos da Providência”[54].

Com maior motivo, o amigo fiel põe
um ponto final a qualquer
maledicência ou mesquinhez:
“Nunca permitas que cresça a erva
ruim no caminho da amizade: Sê
leal”[55]. E em outro lugar: “Evita
sempre a queixa, a crítica, as
murmurações... Evita à risca tudo o
que possa introduzir discórdia entre



irmãos”[56]. Deste modo, a lealdade
deixa a amizade indestrutível.

Um amigo agradecido

Em outro lugar relatei que a última
vez que estive com Mons. Escrivá, no
dia 26 de maio de 1975, presenciei de
perto o seu espírito de
agradecimento. No aeroporto de
Barajas, quando voltava de
Torreciudad, Barbastro e Saragoça,
eu estava em um dos
estacionamentos exteriores, e ele
chegou lá em um carro da
companhia aérea. Não deu tempo de
eu abrir a porta para ele, pois se
adiantou com rapidez. Antes de
continuar o caminho, procurou o
motorista do veículo, para se
despedir e agradecer pelo serviço
que acabava de lhe prestar. Acho que
essa gratidão, habitual na vida do
Fundador do Opus Dei, refletia o que
deixou escrito em Forja, 502: “Se se



faz justiça a seco, é possível que as
pessoas se sintam feridas”.

O agradecimento constitui o início de
algumas amizades de Josemaria
Escrivá que duraram para sempre.
Esta faceta se destaca na relação que
manteve durante muitos anos com
boa parte de seus professores de
Logroño e Saragoça. A abertura de
coração de Josemaria facilitava a
superação de possíveis obstáculos
derivados da diferença de idade ou
de horizontes vitais. A amizade
logicamente se consolidaria com os
sacerdotes, especialmente depois da
ordenação do próprio Josemaria.
Talvez baste mencionar aqui alguns
nomes, como os de Calixto Terés e
Garrido, que o considerava o melhor
aluno que já teve em Ética e Direito,
e com o passar do tempo, quando ia
vê-lo em Madri, dizia na portaria que
era “Calixto, o padre de Logroño”; o
padre Ciriaco Garrido, cônego
penitenciário da Colegiada, com o



qual se confessou muitas vezes, e foi
um dos primeiros que “deram calor à
minha incipiente vocação”,
reconheceria anos depois; o padre
Juan Moneva, catedrático de Direito
Canônico em Saragoça, ao que
dedicaria um extenso e sentido
parágrafo em seu discurso no
paraninfo dia 21 de outubro de 1960,
ao ser recebido como doutor honoris
causa no claustro de sua alma mater
cesaraugustana; o padre José Pou de
Foxá, catedrático de Direito Romano,
ao que seu aluno considerava “amigo
leal e nobre e bom”, que certamente
foi, nos anos seguintes, conselheiro e
apoio moral em ocasiões
particularmente difíceis no início do
seu sacerdócio e do Opus Dei; por
fim, o padre Miguel Sancho
Izquierdo, catedrático de Direito
Natural, com quem compartilharia
relações de veneração e afeto, que se
manifestariam em 1960 ao eleger o
“padre Miguel, meu mestre” como
um dos dois primeiros doutores 



honoris causa da incipiente
Universidade de Navarra.

Em Perfil... são mencionados
sinteticamente os primeiros passos
para começar o trabalho do Opus Dei
em Bilbao, quando pairavam no
ambiente as sequelas de sérios
ataques pessoais contra o Fundador.
Muitas portas se fecharam. Por outro
lado, Carito Mac Mahon, uma viúva
de Ibarra, abriu todas as portas da
sua casa, com plena confiança. Mons.
Escrivá nunca esqueceu isso:
qualquer circunstância era boa para
ter algum detalhe especial com essa
família amiga. A Marquesa de Mac
Mahon deixou um testemunho
expresso de sua profunda gratidão:
“sempre lembrava com
agradecimento excessivo o pouco
que eu e os meus fizemos por ele
naquelas épocas em que não era
conhecido, e a Obra também não”.



Os exemplos poderiam se
multiplicar. A sua gratidão não era
simples cortesia: palavra que se diz e
depois se esquece. A amizade do
Fundador do Opus Dei sempre
transbordou humanidade, detalhes
cordiais capazes de superar a
distância ou a ausência prolongada,
como a facilidade com que enviava
carinhosas felicitações pelos
aniversários de seus amigos.
“Participava” dos bons
acontecimentos com elogios, sem cair
em bajulações. E tinha abundantes
detalhes de afeto e de serviço,
incluindo o presente da sua oração e
da sua fé[57].

Um amigo indulgente

Onde há amizade, espera-se
compreensão com os defeitos e
debilidades. O amigo é
compreensivo, não susceptível. Não
liga para ninharias, os atritos
inevitáveis da convivência humana.



Costuma-se dizer com razão que se
ama o amigo e se quer o bem dele,
não porque ele seja bom, ou bom em
tudo: o próprio Jesus deu exemplo,
sendo amigo de publicanos e
fariseus[58].

Com mais razão, não exige
identidade de temperamentos,
opiniões, ideologias: “A verdadeira
amizade implica também um esforço
cordial por compreender as
convicções dos nossos amigos,
mesmo que não cheguemos a
partilhar nem a aceitá-las”[59]. Mais
ainda, o amigo tende a se colocar no
lugar do outro e não dá importância
a seus defeitos: “Tens de amar os teus
irmãos, os homens, até o extremo de
que mesmo os seus defeitos – quando
não forem ofensa a Deus – não te
pareçam defeitos. Se não amas senão
as boas qualidades que vês nos
outros – se não sabes compreender,
desculpar, perdoar -, és um
egoísta”[60].



O amigo perdoa com facilidade,
pronto para a reconciliação, sabendo
também que o perdão talvez seja a
coisa mais divina que possa sair de
um coração humano. Esse gesto se
aproxima da ação do Espírito Santo
que, com o sacramento da
penitencia, devolve o pecador ao
círculo de amizade com Deus[61].

Em suma, “temos que conviver,
temos que compreender, temos que
desculpar, temos que ser fraternos; e,
como aconselhava São João da Cruz,
em todo o momento é preciso pôr
amor onde não há amor, para tirar
amor, mesmo nessas circunstâncias
aparentemente intranscendentes que
o trabalho profissional e as relações
familiares e sociais nos
oferecem”[62].

Dessa atitude radical, a confiança nos
outros surge espontaneamente. De
fato, Josemaria Escrivá confiava mais
na palavra do amigo, ou das pessoas



do Opus Dei, que do “testemunho
unânime de cem tabeliões”, como
costumava afirmar graficamente.
Essa confiança leva – se é que já não
havia antes – a uma amistosa
intimidade, que vai além do mero
conhecimento, do companheirismo,
da relação de boa vizinhança, do
trato social.

É preciso uma especial compreensão
para abrir-se a pessoas que se isolam
por causa de caráter ou de doenças.
É necessário acompanhá-las, porque
com certeza precisam de alguém que
as ouça, para desabafar as suas
preocupações. Mons. Escrivá dedicou
muitas horas de sua vida atendendo
pessoas que sofriam esse tipo de
inquietação. Em suas palestras para
sacerdotes, como lembra Mons.
Javier Echevarría, insistia em que
tivessem muita paciência com essas
almas: “Se se apresentam esses casos,
pensai que estais na presença de
pessoas doentes, atendei-as e servi-



as; não lhes fecheis as portas nem os
braços da vossa caridade sacerdotal.
Pode ser que vos repitam uma vez e
outra as mesmas coisas. Se não as
atendêsseis, ficariam magoadas e até
se afastariam da prática religiosa.
Por isso, enquanto escutais a mesma
conversa, no mesmo tom, sobre os
mesmos temas, com as mesmas
manias, com problemas que não têm
solução porque são fruto de uma
imaginação enfermiça, não as
despacheis com maus modos;
atendei-as e, enquanto durar a
conversa, procurai orar pelo
interessado, procurai rezar orações,
porque essas pessoas se conformam
com que haja alguém que as escute,
sem lhes dar nenhuma resposta”[63].

Como lembra também o atual
Prelado do Opus Dei [refere-se a
Mons. Javier Echevarría], “animado
pelo sentido de justiça, reconciliou
muitas pessoas que tinham rompido
a amizade ou manifestavam mútua



antipatia. Com senso sobrenatural e
paciência humana, fazia-as
raciocinar separadamente. Se
alguém vinha queixar-se de um
outro que considerava adversário,
perguntava-lhe: ‘Escutaste-o? Tiveste
em conta a sua situação pessoal?
Falaste-lhe com clareza e sem
ofendê-lo?’ Além disso, não deixava
de prevenir com simplicidade: ‘Aviso-
te com completa sinceridade que
também ouvirei a outra parte, tanto
para ajudar essa pessoa – com o
mesmo empenho com que o faço
contigo -, como para ponderar o que
me estás dizendo agora.’”[64].

Um amigo forte

Não basta compreender. A amizade
sincera também leva a corrigir[65].
Manifesta retidão de intenção,
purificação de afetos, perante a
brandura da “bondosidade”[66].
Nada de palavras bajuladoras e
fingidas[67]: os amigos merecem a



prática da justiça e da veracidade,
mesmo que se corra o risco de esfriar
estimas humanas. Se não, a amizade
pode acabar num caminho de
perdição, como destacam algumas
passagens da Escritura[68]. Mons.
Javier Echevarría resumiu um
acontecimento significativo: “Nos
primeiros anos do seu sacerdócio,
perdeu um dos seus maiores amigos.
Um colega do Seminário abandonou
a vocação e contraiu matrimônio
civil, apesar das súplicas que mons.
Escrivá lhe dirigiu para que não
desse esse passo. Passados anos, para
arrumar sua situação canônica, esse
antigo colega pediu-lhe que
declarasse que ele tinha se ordenado
com falta de liberdade, pressionado
por coações familiares. Com toda a
clareza e caridade, o Fundador do
Opus Dei negou-se rotundamente a
prestar esse testemunho; e explicou-
lhe que não podia fazê-lo porque
conhecia a liberdade com que
acedera às ordens sacras. A família



desse homem ficou-lhe sempre muito
agradecida, embora o interessado
tivesse deixado de falar-lhe. Nunca
quis a verdade a meias, por entender
que – muitas vezes – uma verdade a
meias pode ser uma grande
mentira”[69].

Sem precisar chegar a esse extremo,
parece claro que, desde a simpatia
mútua inicial, os amigos superam
aspectos sensíveis mais ou menos
frívolos ou superficiais que talvez
limitassem sua relação a
companheiros de fofocas, cúmplices
de misérias alheias[70]. Isso quando
não chega ao limite das amizades 
perigosas, que poderiam acorrentar a
alma: “Fraqueja o teu coração e
buscas um arrimo na terra. – Está
bem. Mas procura que o apoio de
que te serves para não cair não se
converta em peso morto que te
arraste, em cadeia que te
escravize”[71].



Uma amizade humana e
espiritualmente nobre exige
acrisolar e purificar os afetos, o que
não significa eliminar, prescindir do
carinho real que nasce de um
coração limpo: “Quando se coloca o
amor de Deus no meio da amizade,
este afeto se depura, se engrandece,
se espiritualiza; porque se queimam
as escórias, os pontos de vista
egoístas, as considerações
excessivamente carnais”[72].

Portanto, exclui o que se conhece
como amizade particular, na
literatura clássica espiritual, tão
ligada à acepção de pessoas.
Josemaria Escrivá explicava isso
muito claramente: “Mas olha aqui: de
que injúria te queixas só porque este
ou aquele tem mais confiança com
determinadas pessoas, que conheceu
antes ou por quem sente mais
afinidades de simpatia, de profissão,
de caráter? No entanto, entre os teus,
evita cuidadosamente até a



aparência de uma amizade
particular”[73]. De uma maneira
parecida, animava a sentir e viver a
fraternidade, “mas sem
familiaridades”[74]. E tudo sem
respeitos humanos que podem
encobrir a comodidade ou a
tibieza[75].

Enfim, a fortaleza da amizade
culmina em corrigir o amigo. Trarei
outro exemplo, de mons. Pedro
Cantero, que conheci pessoalmente
quando ele era arcebispo de
Saragoça. Sempre que o visitei, como
Diretor do Colegio Mayor Miraflores,
falou-me do Padre, contava que o
havia visto em Roma há pouco tempo
ou que tinham trocado
correspondência, ou estariam juntos
em breve. Dentre tantas recordações
de sua amizade, destacava um
acontecimento marcante do qual
falou em sua homília ao celebrar um
funeral pela alma do Fundador do
Opus Dei: uma séria repreensão,



recebida no dia 14 de agosto de 1931,
que “mudou a perspectiva da minha
vida e ministério pastoral”[76].

Amigos de Deus

Josemaria Escrivá balançou a alma
de Pedro Cantero, excessivamente
enfocado em sua tese de doutorado
quando a Igreja passava por
momentos críticos na Espanha. A
amizade do cristão engrandece a
partir da fé, até se transformar – sem
mudar a sua natureza – em caminho
de apostolado.

O Fundador do Opus Dei viveu de
modo pleno a virtude humana da
amizade, tentando fazer dos seus
amigos pessoas amigas de Deus.
Nunca teve uma relação falsa ou
utilitarista, porque colocava em tudo
o sinal de “mais”: a amizade humana
cresce com a graça divina, e os
serviços prestados com alegria se
multiplicam[77], sem que se perceba



e sem que os outros notem esse
esforço alheio[78].

Nunca abandonou seus velhos
amigos, conforme o conselho da
Escritura[79]. No fundo, mais do que
aproximá-los de si mesmo, queria
fazê-los amigos de Deus, através da
oração pessoal e do trato íntimo com
aqueles que foram amigos de Deus
na Terra, segundo o que costumava
ensinar: “Se alguma vez não nos
sentimos com forças para seguir as
pegadas de Cristo, troquemos
palavras amigas com aqueles que o
conheceram de perto, enquanto
permaneceu nesta nossa terra. Com
Maria, em primeiro lugar, que foi
quem o trouxe até nós. Com os
Apóstolos: Alguns gentios chegaram-
se a Filipe, que era natural de
Betsaida da Galiléia, e fizeram-lhe
este pedido: Desejamos ver Jesus.
Filipe foi e disse-o a André; e André e
Filipe disseram-no a Jesus. Não é
verdade que isto nos anima? Aqueles



estrangeiros não se atrevem a
apresentar-se ao Mestre, e procuram
um bom intercessor”[80].

Esse clima de amizade íntima se
manifesta na conexão que o
Fundador do Opus Dei fazia entre a
Eucaristia e Betânia: “É verdade que
ao nosso Sacrário chamo sempre
Betânia... – Faz-te amigo dos amigos
do Mestre: Lázaro, Marta, Maria. – E
depois não me perguntarás mais por
que chamo Betânia ao nosso
Sacrário”[81]. O elemento místico
acompanha, com naturalidade, as
razões de amizade e trato humanos:
“Viste com que carinho, com que
confiança os amigos de Cristo O
tratavam? Com toda a naturalidade,
as irmãs de Lázaro lançam-Lhe em
rosto a sua ausência: – Nós te
avisamos! Se tivesses estado aqui!...
Confia-Lhe devagar: – Ensina-me a
tratar-te com aquele amor de
amizade de Marta, de Maria e de
Lázaro; como te tratavam também os



primeiros Doze, ainda que a
princípio te seguissem talvez por
motivos não muito
sobrenaturais”[82].

Josemaria Escrivá também
fomentava o trato de amizade com os
anjos, convencido de que cada
pessoa tem um intercessor próprio,
que elimina qualquer sensação de
solidão. “Todos necessitamos de
muita companhia: companhia do Céu
e da terra. Sejamos devotos dos
Santos Anjos! É muito humana a
amizade, mas é também muito
divina”[83].

Deus não é um ser longínquo, que
contempla indiferente a sorte de suas
criaturas. Muito pelo contrário, vai
ao encontro das almas, fala com elas
como amigo[84], e sabe esperar cada
uma com solicitude de Pai, de irmão,
de Amigo[85]. Deus falou assim com
Moisés, cara a cara, como um homem
costuma falar com seu amigo, na



clássica expressão de Ex 33,11. O
Fundador do Opus Dei nos animava
vivamente a essa amizade com Deus
em Caminho, 88: “Procuras a
companhia de amigos que, com a sua
conversa e afeto, com o seu convívio,
te tornem mais tolerável o desterro
deste mundo..., embora os amigos às
vezes atraiçoem. – Não me parece
mal. Mas... como não frequentas
cada dia com maior intensidade a
companhia, a conversa com o Grande
Amigo, que nunca atraiçoa?”[86].

E novamente o apostolado: quando
se saboreia a amizade com Cristo,
queremos que chegue aos outros,
porque o bem é difusivo. Em 1954,
Mons. Escrivá advertia a seus filhos,
segundo lembra Mons. Javier
Echevarría: “meus filhos, convencei-
vos desta realidade: na Obra, a
santidade não é compatível com o
isolamento: um homem do Opus Dei,
que sente a sua vocação cristã, tem
necessidade de procurar amigos, de



contagiar-lhes esta loucura divina do
amor de Deus, por meio do seu
trabalho, nas suas conversas com os
colegas, com os companheiros, com
os parentes”[87].

A vida profissional, as relações
humanas são vias privilegiadas para
mostrar a vida de Cristo e suas
manifestações de amizade, de
carinho, de compreensão e de paz:
“Assim como Cristo passou fazendo o
bem por todos os caminhos da
Palestina, assim temos nós que
desenvolver uma grande sementeira
de paz pelos caminhos humanos da
família, da sociedade civil, das
relações profissionais, da cultura e
do descanso”[88].

Terminarei com uma citação extensa,
mas emblemática: “O nosso
apostolado deve basear-se na
compreensão. Insisto novamente: a
caridade, mais do que em dar,
consiste em compreender. Não



escondo que aprendi na minha
própria carne quanto custa não ser
compreendido. Sempre me esforcei
por fazer-me compreender, mas há
quem se empenhe em não me
compreender: eis outra razão,
prática e viva, para que deseje
compreender a todos. Mas não há de
ser um impulso circunstancial o que
nos obrigue a ter esse coração amplo,
universal, católico. O espírito de
compreensão é expressão da
caridade cristã do bom filho de Deus:
porque o Senhor quer que estejamos
presentes em todos os caminhos
retos da terra, para espalhar a
semente da fraternidade – não a do
joio -, da desculpa, do perdão, da
caridade, da paz. Nunca nos
sintamos inimigos de ninguém.

O cristão tem que se mostrar sempre
disposto a conviver com todos, a dar
a todos – com o seu trato – a
possibilidade de se aproximarem de
Cristo Jesus. Há de sacrificar-se de



bom grado por todos, sem
estabelecer distinções, sem dividir as
almas em compartimentos
estanques, sem lhes aplicar rótulos,
como se fossem mercadorias ou
insetos dissecados. Não pode o
cristão separar-se dos outros, porque
então a sua vida seria miserável e
egoísta: deve fazer-se tudo para
todos, para salvar a todos”[89].

Artigo publicado originalmente em
Scripta Theologica (jan-abr 2002, Vol.
34).

[1] Devo reconhecer que escrevi este
artigo por amizade. Quando o diretor
de Scripta Theologica me pediu,
sugeri outro tipo de autor. Francisco
L. Mateo Seco me respondeu que
tentasse contar como se poderia
descobrir a amplitude da mente e o
coração do Fundador do Opus Dei



através da variedade e intensidade
de suas amizades, de suas relações
humanas. Faça o que puder –
concluía – e envie-me o seu trabalho
no fim de janeiro. Devo tantos
favores ao diretor da revista, que não
podia negar. Espero que sirva para
que, dentro das reflexões atuais,
sobre a grandeza da vida corrente,
algum teólogo penetre com
profundidade no sentido da amizade
na antropologia cristã à luz da vida e
ensinamentos do Beato [são]
Josemaria Escrivá. Também pode ser
interessante levar em consideração o
resultado da minha imersão
superficial no índice do Catecismo da
Igreja Católica: menciona
incidentalmente a amizade humana
como um bem temporal que pode ser
merecido (2010) – um grande bem no
que se expressa a castidade (2347),
mas em outra dezena de lugares
emprega o termo somente no plano
espiritual da amizade com Deus,
sinônimo de graça, intimidade com o



Senhor, trato com Ele, manifestação
do seu apreço pela criatura humana
desde o momento de sua criação.

[2] Forja, 802.

[3] O livro original é Un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madri, Ediciones
Palabra, 1994, 447 páginas. Citarei
como Testimonios…

Acho que não é necessário indicar,
por serem muito conhecidas, as
referências bibliográficas dos livros
de (ou sobre) Josemaria Escrivá que
menciono neste artigo. Direi só o
título completo dos que cito
abreviadamente no corpo do
trabalho:

Amigos...: Amigos de Deus.

Perfil…: S. BERNAL, Mons. Josemaria
Escrivá de Balaguer. Perfil do
fundador do Opus Dei.



Conversaciones...: Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer (em
português: Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá).

Entrevista…: A. DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei.

É Cristo…: É Cristo que passa.

Memória...: J. ECHEVARRÍA, Memória
do Beato Josemaria Escrivá.

Recordação...: S. BERNAL, 
Recordação de Álvaro del Portillo,
Prelado do Opus Dei.

Vázquez de Prada...: A. VÁZQUEZ DE
PADRA, O Fundador do Opus Dei, I, Ut
videam!

[4] Cfr. CEC, 1939.

[5] Via Sacra, 8, 5.

[6] Cfr. Amigos..., 233.



[7] Cfr. Forja, 880.

[8] Recordações..., 114.

[9] Amigos..., 121.

[10] Cfr. Jo 11,35.

[11] Recordações..., 99.

[12] Amigos..., 225.

[13] É Cristo..., 93.

[14] Vázquez de Prada..., 33. Passados
os anos, o Fundador do Opus Dei
situou no centro da sua pedagogia
familiar um conselho aos pais: que
procurassem ser amigos dos seus
filhos. “Pode-se harmonizar
perfeitamente a autoridade paterna,
requerida pela própria educação,
com um sentimento de amizade, que
exige colocar-se de alguma maneira
no mesmo nível dos filhos. Os moços
— mesmo os que parecem mais
rebeldes — desejam sempre essa
aproximação, essa fraternidade com



os pais. O segredo costuma estar na
confiança: saibam os pais educar
num clima de familiaridade; não
deem nunca a impressão de que
desconfiam; deem liberdade e
ensinem a administrá-la com
responsabilidade pessoal. É
preferível que se deixem enganar
uma vez ou outra: a confiança que se
deposita nos filhos faz com que estes
se envergonhem de haver abusado e
se corrijam; em contrapartida, não se
têm liberdade, se veem que não
confiam neles, sentir-se-ão com
vontade de enganar sempre”.
(Entrevistas...,100).

A mesma ideia, com outras palavras,
em É Cristo..., 27: “Os pais são os
principais educadores de seus filhos,
tanto no aspecto humano como no
sobrenatural, e devem sentir a
responsabilidade dessa missão, que
exige deles compreensão, prudência,
saber ensinar e sobretudo saber
amar; e que se empenhem em dar



bom exemplo. Não é caminho
acertado para a educação a
imposição autoritária e violenta. O
ideal dos pais concretiza-se antes em
chegarem a ser amigos dos filhos:
amigos a quem se confiam as
inquietações, a quem se consultam os
problemas, de quem se espera uma
ajuda eficaz e amável.

É necessário que os pais consigam
tempo para estar com os filhos e
falar com eles. Os filhos são o que há
de mais importante: são mais
importantes que os negócios, que o
trabalho, que o descanso. Nessas
conversas, convém escutá-los com
atenção, esforçar-se por
compreendê-los, saber reconhecer a
parte de verdade – ou a verdade
inteira – que possa haver em
algumas de suas rebeldias. E, ao
mesmo tempo, ajudá-los a canalizar
retamente seus interesses e
entusiasmos, ensiná-los a considerar
as coisas e a raciocinar, não lhes



impor determinada conduta, mas
mostrar-lhes os motivos
sobrenaturais e humanos que a
aconselham. Em uma palavra,
respeitar-lhes a liberdade, já que não
há verdadeira educação sem
responsabilidade pessoal, nem
responsabilidade sem liberdade”.

[15] Forja, 565.

[16] Entrevistas...,31.

[17] Recordações..., 338-339.

[18] Cfr. Pr 14,20.

[19] Cfr. Pr 19,7.

[20] Recordações..., 47.

[21] Recordações..., 83.

[22] Entrevista..., 117.

[23] Sulco, 757.

[24] Cfr. Si 37,1.



[25] Sulco, 738.

[26] Entrevistas..., 28-29.

[27] Cfr. Sulco, 429.

[28] Amigos..., 183.

[29] Cfr. Forja, 455.

[30] S. Tomás de Aquino, S. Th., II‑II,
q. 103, a. 2‑3.

[31] É Cristo..., 72.

[32] Recordações..., 51.

[33] Sulco, 191.

[34] Cfr. Jo 15,13.

[35] Cfr. Jo 15,15.

[36] Sulco, 191.

[37] Pr 12,26.

[38] Amigos..., 138. Cfr. Sulco, 750.



[39] Cfr. Amigos..., 44; Caminho 440;
etc.

[40] Cfr. Pr 3,28.

[41] Cfr. Forja, 699.

[42] Entrevista..., 179.

[43] Forja, 943.

[44] Cfr. Si 6, 14-15.

[45] Amigos..., 245.

[46] Cfr. Pr 25, 9.

[47] Sulco, 731.

[48] Cfr. Pr 27, 9.

[49] Cfr. Pr 17, 17.

[50] Cfr. Lc 24, 13ss.

[51] Cfr. Si 22, 31.

[52] Forja, 957.



[53] Recordações..., 115

[54] Testimonios..., 202.

[55] Sulco, 747.

[56] Sulco, 918.

[57] Cfr. Forja, 36.

[58] Cfr. Mt 11,19.

[59] Sulco, 746.

[60] Forja, 954.

[61] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
1468.

[62] Amigos..., 9.

[63] Recordações..., 114.

[64] Recordações..., 130.

[65] Cfr. Si 19,13.

[66] Neologismo expressivo de
Josemaria Escrivá.



[67] Cfr. Pr 29, 5.

[68] Cfr., p. ex., Jó 6, 27; 2Mc 6, 21.

[69] Recordações..., 127.

[70] Cfr. Sulco, 761.

[71] Caminho, 159. Cfr. também 
Caminho, 160.

[72] Sulco, 828.

[73] Caminho, 366.

[74] Caminho, 948.

[75] Cfr. Sulco, 204.

[76] Relatou detalhadamente em 
Testimonios..., 65-67.

[77] Cfr. É Cristo..., 51, 182.

[78] Cfr. Sulco, 737.

[79] Cfr. Eclo 9,14.

[80] Amigos..., 252.



[81] Caminho, 322.

[82] Forja, 495.

[83] Amigos..., 315; cfr. também 
Caminho, 562.

[84] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
142.

[85] Cfr. Amigos..., 120.

[86] Cfr. também Caminho, 422.

[87] Recordações..., 61.

[88] É Cristo..., 166.

[89] É Cristo..., 124.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/josemaria-
escriva-balaguer-amigos-amizade/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amizade/
https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amizade/
https://opusdei.org/pt-br/article/josemaria-escriva-balaguer-amigos-amizade/

	Características de uma boa amizade

