
opusdei.org

Jó. A prova da fé, a
bênção da espera

Nesta catequese sobre a velhice,
o Papa Francisco apresenta a
figura de Jó, "uma testemunha
da fé que não aceita uma"
caricatura "de Deus, mas grita
seu protesto diante do mal, até
que Deus responda e revele seu
rosto".

18/05/2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

O trecho bíblico que ouvimos
encerra o Livro de Jó, um ápice da



literatura universal. Encontramo-nos
com Jó no nosso caminho de
catequeses sobre a velhice:
encontramo-lo como uma
testemunha de fé que não aceita uma
“caricatura” de Deus, mas grita o seu
protesto perante o mal, até que Deus
responda e revele o seu rosto. E
Deus, por fim responde, como
sempre de um modo surpreendente:
mostra a Jó a sua glória, mas sem o
esmagar, pelo contrário, com
soberana ternura, como faz Deus,
sempre, com ternura. Devemos ler
bem as páginas deste livro, sem
preconceitos, sem lugares-comuns,
para compreender a força do grito de
Jó. Far-nos-á bem colocarmo-nos na
sua escola, para superar a tentação
do moralismo perante a exasperação
e o desânimo pela dor de ter perdido
tudo.

Neste excerto conclusivo do livro –
recordamos a história, Jó que perde
tudo na vida, perde as riquezas,



perde a família, perde o filho e
também a saúde e permanece lá,
ferido, em diálogo com três amigos,
depois chega o quarto, que vêm
cumprimenta-lo: esta é a história – e
neste trecho de hoje, é a conclusão do
livro, quando Deus finalmente toma
a palavra (e este diálogo de Jó com os
seus amigos é como uma estrada
para chegar ao momento que Deus
dá a sua palavra) Jó é elogiado
porque compreendeu o mistério da
ternura de Deus escondida por detrás
do seu silêncio. Deus repreende os
amigos de Jó que presumiam saber
tudo, saber de Deus e da dor, e,
vindos consolar Jó, tinham acabado
por o julgar com os seus esquemas
preconcebidos. Deus nos preserve
deste hipócrita e presunçoso
pietismo! Deus nos proteja daquela
religiosidade moralista e daquela
religiosidade de preceitos que nos dá
uma certa presunção e leva ao
farisaísmo e à hipocrisia.



Eis como o Senhor se expressa em
relação a eles. Assim diz o Senhor:
"Estou irado contra [vós] […] porque
não falastes corretamente de mim,
como Jó, meu servo. […]": isto é o que
o Senhor diz aos amigos de Jó. "O
meu servo Jó intercederá por vós. É
em consideração a ele que não vos
infligirei ignomínias por não terdes
falado bem de mim, como Jó, o meu
servo" (42, 7-8). A declaração de Deus
surpreende-nos, pois lemos as
páginas ardentes do protesto de Jó,
que nos deixou consternados. No
entanto – diz o Senhor – Jó falou
bem, inclusive quando estava irado e
também raivoso contra Deus, mas
falou bem, porque se recusou a
aceitar que Deus seja um
“Perseguidor”. Deus é outra coisa. E
como recompensa, Deus restitui a Jó
o dobro de todos os seus bens, depois
de lhe ter pedido para rezar pelos
seus maus amigos.



O ponto de viragem da conversão da
fé ocorre precisamente no ápice do
desabafo de Jó, onde ele diz: "Porque
eu sei que o meu Redentor vive e
aparecerá, finalmente, sobre a terra;
e depois que a minha pele se
desprenda da minha carne, na minha
própria carne verei a Deus. Eu
mesmo o contemplarei, os meus
olhos vê-lo-ão e não os olhos de
outrem" (19, 25-27). Este excerto é
belíssimo. Vem-me à mente o final
daquela oratória genial de Haendel, o
Messias, depois daquela festa do
Aleluia lentamente a soprano canta
este trecho: “Eu sei que o meu
Redentor vive”, com paz. E assim,
depois de toda a dor e a alegria de Jó,
a voz do Senhor é outra coisa. “Eu sei
que o meu Redentor vive”: é algo
belíssimo. Podemos interpretá-lo
assim: “Meu Deus, sei que Tu não és
o Perseguidor. O meu Deus virá e far-
me-á justiça”. É a fé simples na
ressurreição de Deus, a fé simples em



Jesus Cristo, a fé simples que o
Senhor sempre nos espera e virá.

A parábola no livro de Jó representa
dramática e exemplarmente o que na
realidade acontece na vida. Ou seja,
que sobre uma pessoa, uma família
ou um povo recaem provações
demasiado pesadas, provações
desproporcionadas em relação à
pequenez e à fragilidade humana. Na
vida, frequentemente, como se
costuma dizer, “chove no molhado”.
E algumas pessoas são esmagadas
por uma soma de males que parece
verdadeiramente excessiva e injusta.
E muitas pessoas são assim.

Todos nós conhecemos pessoas
assim. Ficámos impressionados com
o seu grito, mas também muitas
vezes nos admiramos com a firmeza
da sua fé e do seu amor no seu
silêncio. Penso nos pais de crianças
com deficiências graves, ou naqueles
que vivem com uma enfermidade



permanente ou no familiar que está
ao lado... Situações muitas vezes
agravadas pela escassez de recursos
econômicos. Em certos momentos da
história, estes acúmulos de fardos
parece que chegam todos juntos. Isto
foi o que aconteceu nos últimos anos
com a pandemia da Covid-19 e o que
está a acontecer agora com a guerra
na Ucrânia.

Podemos justificar estes “excessos”
como uma racionalidade superior da
natureza e da história? Podemos
abençoá-los religiosamente como
uma resposta justificada à culpa das
vítimas, que os mereceram? Não, não
podemos. Existe uma espécie de
direito da vítima ao protesto, face ao
mistério do mal, um direito que Deus
concede a todos, afinal é Ele próprio
que inspira. Às vezes, encontro-me
com pessoas que se aproximam e
dizem: “Mas, padre, protestei contra
Deus porque tenho este problema,
aquele outro…”. Mas, sabes, caro,



que o protesto é um modo de oração,
quando se faz assim. Quando as
crianças, os jovens protestam contra
os pais, é uma forma para chamar a
atenção e pedir que se ocupem deles.
Se tens alguma chaga no coração,
alguma dor e te vem vontade de
protestar, protesta também contra
Deus, Deus ouve-te, Deus é Pai, Deus
não se assusta com a nossa oração de
protesto, não! Deus compreende. Mas
sê livre, sê livre na tua prece, não
aprisiones a tua oração nos
esquemas preconcebidos! A Oração
deve ser assim, espontânea, como
aquela de um filho com o pai, que lhe
diz tudo o que lhe vem à mente
porque sabe que o pai o entende. O
“silêncio” de Deus no primeiro
momento do drama significa isto.
Deus não se afasta do confronto, mas
no início deixa a Jó o desabafo do seu
protesto, e Deus escuta. Talvez, por
vezes, devêssemos aprender de Deus
este respeito e ternura. E Deus não
gosta daquela enciclopédia –



chamamo-la assim – de explicações,
de reflexões que fazem os amigos de
Jó. Aquilo é sumo de língua, que não é
justo: é aquela religiosidade que
explica tudo, mas o coração
permanece frio. Deus não gosta disto.
Gosta mais do protesto de Jó ou do
silêncio de Jó.

A profissão de fé de Jó – que emerge
precisamente do seu incessante
apelo a Deus, a uma justiça suprema
– no final completa-se com a
experiência quase mística, diria, que
o faz dizer: "Os meus ouvidos tinham
ouvido falar de Ti, mas, agora, viram-
Te os meus próprios olhos" (42, 5).
Quantas pessoas, quantos de nós
depois de uma experiência um pouco
negativa, um pouco obscura, dá o
passo e conhece melhor Deus do que
antes! E podemos dizer, como Jó: “Os
meus ouvidos tinham ouvido falar de
Ti, mas, agora, viram-Te os meus
próprios olhos”. Este testemunho é 
particularmente credível se a velhice o



assumir, na sua progressiva
fragilidade e perda. Os idosos viram
muitas coisas na vida! E também
viram a inconsistência das
promessas dos homens. Homens de
leis, homens de ciência, também
homens de religião, que confundem
o perseguidor com a vítima,
imputando a esta toda a
responsabilidade pela sua dor.
Erram!

Os idosos que encontram o caminho
deste testemunho, que converte o
ressentimento pela perda na
tenacidade pela expetativa da
promessa de Deus – há uma
mudança, do ressentimento pela
perda para uma tenacidade em
seguir a promessa de Deus – estes
idosos são uma defesa insubstituível
para que a comunidade enfrente o
excesso do mal. O olhar dos crentes
que se dirige para o Crucificado
aprende precisamente isto. Que o
aprendamos também, de tantos avôs



e avós, de tantos idosos que, como
Maria, unem as suas orações, por
vezes comovedoras, à do Filho de
Deus que na cruz se entrega ao Pai.
Olhemos para os idosos, olhemos
para as pessoas mais velhas, os
idosos, as avozinhas; olhemos para
eles com amor, olhemos para a sua
experiência pessoal. Eles sofreram
muito na vida, aprenderam tanto na
vida, passaram por muitas coisas,
mas no final alcançaram esta paz,
uma paz – diria – quase mística, isto
é, a paz do encontro com Deus, a
ponto de poder dizer “Os meus
ouvidos tinham ouvido falar de Ti,
mas, agora, viram-Te os meus
próprios olhos”. Estes idosos
assemelham-se àquela paz do filho
de Deus que se entrega ao Pai na
cruz.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/jo-a-prova-da-
fe-a-bencao-da-espera/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/jo-a-prova-da-fe-a-bencao-da-espera/
https://opusdei.org/pt-br/article/jo-a-prova-da-fe-a-bencao-da-espera/
https://opusdei.org/pt-br/article/jo-a-prova-da-fe-a-bencao-da-espera/

	Jó. A prova da fé, a bênção da espera

