
opusdei.org

Jesus Cristo no cume
do trabalho e das
atividades humanas

Este artigo explora a
perspectiva fascinante da
cristianização da sociedade,
através da santificação do
trabalho, tema tão abordado
nos escritos de São Josemaria.

16/08/2018

“Esta tem sido a minha pregação
constante desde 1928: urge
cristianizar a sociedade”[1], afirma
São Josemaria numa homilia; e



pouco depois aponta o modo que
propõe para alcançá-lo: “elevar à
ordem da graça os afazeres diários, a
profissão ou ofício”[2]. Trata-se, com
outras palavras, de santificar o
trabalho. “Pelo trabalho” – escreve –,
“o cristão submete o mundo criado
(cf. Gen 1, 28) e o ordena a Cristo
Jesus, centro em que estão
destinadas a recapitular-se todas as
coisas”[3]. Abre-se aqui uma
perspectiva fascinante, cuja origem
se encontra num fato histórico que é
preciso recordar para compreender o
alcance da mensagem.

“Quando eu tiver sido levantado
sobre a terra...”

O dia 7 de agosto de 1931 foi uma
data memorável para São Josemaria.
Muitas vezes ao longo da vida
recordará que nesse dia o Senhor o
fez ver com uma inusitada clareza
uma característica do espírito que
transmitia desde 1928. Compreendeu



que Jesus Cristo reinará no mundo
porque, de alguma maneira, alguns
cristãos o colocarão no fundo e no
cume da sua atividade profissional,
santificando o trabalho. Assim, Ele
atrairá todos os homens e todas as
coisas a si, e o seu Reino será uma
realidade, porque a sociedade inteira
– as pessoas, as instituições e os
costumes – tecida pelos fios das
diversas profissões, estará
configurada cristãmente.

Essa mensagem ficou impressa na
sua alma quando ele compreendeu,
num sentido novo, as palavras do
Senhor recolhidas em Jo 12, 32
(segundo a Vulgata, usada então na
liturgia): Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum – E
eu, quando tiver sido levantado da
terra, atrairei a mim todas as coisas.
Eis aqui uma das passagens em que
se refere a esse momento:



Quando um dia, na quietude de
uma igreja madrilena, eu me
sentia... nada! – não digo pouco;
pouco, ainda teria sido alguma
coisa – pensava: Tu queres,
Senhor, que faça toda esta
maravilha? [...] E, lá no fundo da
alma, entendi com um sentido
novo, pleno, aquelas palavras da
Escritura: Et ego, si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum. Entendi-o perfeitamente.
O Senhor dizia-nos: se vós me
puserdes nas entranhas de todas
as atividades da terra, cumprindo
o dever de cada momento, sendo
meu testemunho naquilo que
parece grande e naquilo que
parece pequeno... então, omnia
traham ad meipsum! Meu reino
entre vós será uma realidade![4]

As biografias de São Josemaria
narram a profunda comoção que
experimentou na alma ao receber
essa luz[5]. As palavras de Jo 12, 32 –



esculpidas ao pé da sua imagem nos
muros da Basílica de São Pedro,
abençoada por Bento XVI em 14 de
setembro de 2005 – recordam a
importância deste acontecimento
para a vida da Igreja.

Noutro lugar – escrevendo em
terceira pessoa – o Fundador do Opus
Dei explica o sentido que descobriu
nesta passagem do Evangelho:

[Aquele sacerdote] entendeu
claramente que, com o trabalho
ordinário em todas as tarefas do
mundo, era necessário reconciliar
a terra com Deus, de modo que o
profano – ainda sendo profano –
se convertesse em sagrado, em
consagrado a Deus, fim último de
todas as coisas[6].

Converter o profano em sagrado
“ainda sendo profano” significa que
uma atividade profissional – a
medicina, a construção, a hotelaria,
etc. – sem alterar a sua natureza e a



sua função na sociedade, com sua
autonomia e suas leis próprias, pode
se converter em oração, em diálogo
com Deus, e assim ser santificada:
purifica-se e eleva-se. Por isso afirma
São Josemaria que:

A rigor, não se pode dizer que haja
realidades profanas, uma vez que
o Verbo se dignou assumir uma
natureza humana íntegra e
consagrar a terra com a sua
presença e com o trabalho de suas
mãos, porque foi desígnio do Pai
reconciliar consigo, pacificando-
as pelo sangue da Cruz, todas as
coisas, tanto as da terra como as
do céu (Col1, 20)[7].

Quando fala de pôr o Senhor “nas
entranhas” das atividades humanas,
o Fundador do Opus Dei indica que
essa transformação do profano em
santo ou sagrado ocorre no mais
íntimo da atividade. Com efeito, a
essência dessa transformação é a



caridade, o amor sobrenatural, que
informa e vivifica inteiramente
aquilo que se faz:

Se nós, os homens, nos
decidíssemos a albergar o amor de
Deus em nossos corações! Cristo,
Senhor Nosso, foi crucificado e, do
alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e
os homens. Jesus Cristo recorda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum
(Jo 12, 32)[8].

Várias vezes, em vez de dizer “nas
entranhas”, São Josemaria escreve
“no cume” ou “no cimo” das
atividades humanas:

Se vós me colocardes no cume de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
instante, dando testemunho de
mim no que parece grande e no
que parece pequeno, omnia
traham ad meipsum, tudo atrairei



a mim. O meu reino entre vós será
uma realidade![9]

“No cume” equivale a “nas
entranhas”, pois dizer que o amor de
Cristo vivifica uma atividade a partir
das entranhas é como dizer que a
preside do seu cume. Mas a
expressão “no cume” ou “no cimo”
acrescenta algo mais: indica que
nessa atividade se deve ver a Cristo,
pois:

Não se pode esconder uma cidade
situada sobre uma montanha nem se
acende uma luz para colocá-la
debaixo do alqueire, mas sim para
colocá-la sobre o candeeiro, a fim de
que brilhe a todos os que estão em
casa. Assim, brilhe vossa luz diante
dos homens, para que vejam as vossas
boas obras e glorifiquem vosso Pai
que está nos céus (Mt 5, 14-16).

Portanto, afirmar que o cristão tem
de pôr Cristo no cume do seu
trabalho significa que o amor com o



qual o realiza tem de se manifestar
na relação com os outros, em atitude
de entrega e de serviço. Com
naturalidade, deve-se notar a
caridade de Cristo na conduta dos
seus discípulos, ao lado da
competência profissional.

Cada cristão deve tornar Cristo
presente entre os homens; deve viver
de tal modo que à sua volta se
perceba o bonus odor Christi (cf. 2
Cor 2, 15), o bom odor de Cristo; deve
agir de tal modo que, através das
ações do discípulo, se possa descobrir
o rosto do Mestre[10].

Há também outro sentido para a
expressão “pôr Cristo no cume das
atividades humanas”, que é
consequência do que se disse antes.
Quem faz seu trabalho por amor a
Cristo e para que os homens, ao vê-lo,
glorifiquem a Deus deve procurar
realizá-lo o melhor possível também
humanamente, com a maior



perfeição de que seja capaz: assim,
põe Cristo no cume do seu trabalho.
Isso não significa que tenha de ser o
melhor nessa tarefa, mas sim que
tem de se esforçar por levá-la a cabo
com a maior perfeição humana que
possa adquirir e pondo em prática as
virtudes cristãs empapadas pelo
amor a Deus. Pôr o Senhor no cume
do próprio trabalho não quer dizer
êxito terreno; é algo que está ao
alcance de todos, não só de alguns
particularmente dotados; é uma
exigência pessoal: cada um tem de
pôr Jesus Cristo no cume da sua
atividade, ainda que humanamente
não se destaque nela.

Almas de Eucaristia

No entanto, o sentido mais profundo
deste “pôr Cristo no cume das
atividades humanas” é o de unir o
trabalho e todas as atividades retas à
Santa Missa, cume da vida da Igreja e
do cristão[11]. Aí se encerram os



sentidos anteriores, porque unir o
trabalho ao sacrifício de Cristo
implica realizá-lo por amor e com a
maior perfeição humana possível.
Então o trabalho se converte em um
ato de culto a Deus: se santifica por
sua união com o Sacrifício do Altar,
renovação ou atualização
sacramental do sacrifício do
Calvário, “converte-se em obra de
Deus, operatio Dei, Opus Dei”[12]. O
sentido tradicional da expressão
Opus Dei – que designa o ofício
litúrgico – abre-se, nas palavras de
São Josemaria, ao trabalho e a todas
as atividades humanas. Essa
expansão pede que o cristão seja
“alma de Eucaristia” ao longo da sua
jornada, porque só assim Cristo
estará no cume da sua atividade.

Peçamos, pois, ao Senhor que nos
conceda a graça de sermos almas de
Eucaristia, que a nossa relação
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em



propósitos de justiça. E assim
facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para colocá-lo no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-á a
promessa de Jesus: Eu, quando for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim[13].

A Eucaristia edifica a Igreja porque
reúne num só Corpo aqueles que
participam dela: Uma vez que há um
único pão, nós, embora sendo muitos,
formamos um só corpo, porque todos
nós comungamos do mesmo pão (1
Cor 10, 17). A Eucaristia “é o
cumprimento da promessa do
primeiro dia da grande semana de
Jesus: Quando eu for levantado sobre
a terra, atrairei todos a mim (Jo 12,
32)”[14]. Chega-se a entrever então o
profundo significado que encerra o
fato de que a luz recebida por São
Josemaria sobre este texto lhe fosse
dada precisamente “enquanto
levantava a hóstia”[15]: no momento



da consagração, na Santa Missa.
Quando o cristão une seu trabalho ao
sacrifício do Altar, esse trabalho
santificado edifica a Igreja, porque
torna presente a força unificadora da
Eucaristia: a ação de Cristo que, pelo
Espírito Santo, atrai todos os homens
e todas as coisas a si.

O caminho que Deus quis mostrar a
São Josemaria para que Cristo
reinasse neste mundo é: que cada um
pessoalmente procure santificar seu
trabalho, pondo nele a Cruz de Cristo
– ou seja, unindo-o ao Sacrifício do
Calvário que se atualiza na Eucaristia
– a fim de torná-lo fermento de vida
cristã no meio do mundo. Um modo
pouco vistoso de contribuir para o
reinado de Cristo, mas portador da
eficácia da promessa divina:

Se vós me puserdes nas entranhas
de todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo meu testemunho



naquilo que parece grande e
naquilo que parece pequeno...
então, omnia traham ad meipsum!
Meu reino entre vós será uma
realidade![16]

Pôr Cristo no cume “de todas as
atividades humanas” para que Ele
reine não significa que o seu reinado
será o resultado da influência
humana de um grande número de
cristãos agindo em todas as
profissões. É o Senhor que atrairá a
si todas as coisas, se um punhado de
cristãos fiéis, homens e mulheres,
procurarem ser autenticamente
santos, cada um no seu lugar no meio
do mundo. Não é uma questão de
proporções humanas. O que São
Josemaria entendeu é que a nós,
cristãos, cabe colocar Cristo nas
entranhas da nossa atividade – talvez
de muito pouco relevo social – e que,
se assim fizermos, Ele atrairá todas
as coisas a si: não só aquelas que são



efeito do nosso limitado trabalho,
mas todas e em todo o mundo.

Estava claro que aquelas palavras
relatadas por São João – et ego si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
a meipsum (Jo 12, 32) –, deviam ser
entendidas no sentido de que O
levantássemos, como Senhor, ao
cume de todas as atividades
humanas: que Ele atrairia tudo a si,
em seu reinado espiritual de amor[17].

Reinado de Cristo e progresso
temporal

Assim como querer que Cristo reine
na própria vida inclui buscar a
perfeição humana – mediante a
prática das virtudes informadas pela
caridade – querer também que Cristo
reine na sociedade exige buscar o
aperfeiçoamento desta: o bem
comum temporal, do qual o
progresso faz parte. Na realidade, o
bem da pessoa e o da sociedade não
são meramente paralelos, como se a



busca de um pudesse ser
independente do outro. O que
chamamos bem comum da sociedade
é o bem das pessoas que a
constituem. E, por sua vez, o bem das
pessoas contribui para o bem comum
da sociedade, sempre que este último
seja entendido de modo integral. As
condições da vida social que
procuramos melhorar não se
reduzem ao desenvolvimento
econômico e ao bem-estar material,
ainda que certamente o incluam.
Também são, e antes – em sentido
qualitativo, não no de urgência
temporal, em que às vezes a
preferência pode ser dos aspectos
materiais –, a liberdade, a justiça, a
moralidade, a paz, a cultura: tudo o
que corresponde em primeiro lugar à
dignidade da pessoa humana.

A sensibilidade de São Josemaria
com relação a esse tema é muito
aguda:



Compreende-se muito bem a
impaciência, a angústia, os
anseios inquietos daqueles que,
com alma naturalmente cristã (cf.
Tertuliano, Apologeticum, 17), não
se resignam perante as situações
de injustiça pessoal e social que o
coração humano é capaz de criar.
Tantos séculos de convivência
entre os homens, e ainda tanto
ódio, tanta destruição, tanto
fanatismo acumulado em olhos
que não querem ver e em corações
que não querem amar.

Os bens da terra, repartidos entre
poucos; os bens da cultura,
encerrados em cenáculos. E, lá
fora, fome de pão e de sabedoria;
vidas humanas – que são santas,
porque vêm de Deus – tratadas
como simples coisas, como
números de uma estatística.
Compreendo e partilho dessa
impaciência, levantando os olhos
para Cristo, que continua a



convidar-nos a pôr em prática o
mandamento novo do amor[18].

“O progresso retamente ordenado é
bom e Deus o quer”[19]. A busca do
progresso temporal ordenado ao
reinado de Cristo é parte integrante
da santificação do trabalho
profissional. Porque a santificação do
trabalho implica a elevação da
própria realidade humana do
trabalho à ordem da santidade.
“Humanamente o trabalho é fonte de
progresso, de civilização e de bem-
estar”[20]. Por sua natureza, o
trabalho humano é “meio
imprescindível para o progresso da
sociedade e o ordenamento cada vez
mais justo das relações entre os
homens”[21]. Quem quiser santificar o
trabalho não pode abrir mão dessa
realidade. Necessariamente terá de
aspirar ao progresso temporal, para
ordená-lo a Deus. “Não é admissível
pensar que, para sermos cristãos,
seja preciso voltarmos as costas ao



mundo, sermos uns derrotistas da
natureza humana”[22].

Este progresso não é, no entanto, o
fim último sobrenatural, nem a
antecipação deste, porque nenhum
bem terreno pode ser em si mesmo
princípio de bens sobrenaturais. Isso
não é tirar importância do progresso
humano. É somente não o idolatrar.
A sua busca é um fim subordinado à
busca da santidade, ao fim último
sobrenatural.

Quis o Senhor que, com a nossa
vocação, manifestemos aquela
visão otimista da criação, aquele
amor ao mundo que pulsa no
cristianismo. O entusiasmo não
deve faltar nunca, nem em vosso
trabalho, nem em vosso empenho
por construir a cidade temporal.
Ainda que, ao mesmo tempo, como
discípulos de Cristo que
crucificaram a carne com suas
paixões e concupiscências (cf. Gal



5, 24), procurareis manter vivo o
sentido do pecado e da reparação
generosa, frente aos falsos
otimismos daqueles que, inimigos
da cruz de Cristo (Fil3, 18),
calculam tudo em termos de
progresso e energias humanas[23].

[1] Josemaria Escrivá, Amigos de Deus,
n. 210.

[2] Ibidem.

[3] São Josemaria Escrivá, Carta,
6.5.1945.

[4] São Josemaria Escrivá, Notas de
uma meditação, 27.10.1963.

[5] Cf. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, volume I, pág.
348 e segs.



[6] São Josemaria Escrivá, Carta,
9.1.1932, n. 2.

[7] São Josemaria Escrivá, Carta,
6.5.1945, n. 14.

[8] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 183.

[9] Ibidem.

[10] Idem, n. 105.

[11] Cf. Concílio Vaticano II,
Constituição dogmática Lumen
gentium, n. 11; Constituição 
Sacrosanctum Concilium, 4.12.1963,
n. 10.

[12] Josemaria Escrivá, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 10.

[13] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 156.

[14] Joseph Ratzinger, La Iglesia, una
comunidad siempre en camino, Madri,
1991, pág. 125.



[15] São Josemaria Escrivá, Carta,
29.12.1947/14.2.1966, n. 89.

[16] São Josemaria Escrivá, Notas de
uma meditação, 27.10.1963.

[17] São Josemaria Escrivá, Carta,
14.2.1944, n. 19.

[18] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 111.

[19] Idem, n. 123.

[20] São Josemaria Escrivá, Carta,
31.5.1954, n. 17.

[21] Josemaria Escrivá, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 10.

[22] Josemaria Escrivá, É Cristo que
passa, n. 125.

[23] São Josemaria Escrivá, Carta,
9.1.1959, n. 19.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-no-
cume-do-trabalho-e-das-atividades/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-no-cume-do-trabalho-e-das-atividades/
https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-no-cume-do-trabalho-e-das-atividades/
https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-no-cume-do-trabalho-e-das-atividades/

	Jesus Cristo no cume do trabalho e das atividades humanas

