
opusdei.org

Jesus Cristo
"mediador e
plenitude de toda a
Revelação"

Durante a audiência geral de 16
de janeiro de 2013, Bento XVI
explicou a revelação de Deus
aos homens ao longo da
História, que alcançou o seu
ponto máximo com o
nascimento de Jesus: o rosto de
Deus feito homem.

16/01/2013

Queridos irmãos e irmãs,



O Concílio Vaticano II, na
Constituição sobre a Revelação
Divina Dei Verbum, afirma que a
verdade íntima de toda a Revelação
de Deus resplandece para nós «em
Cristo, que é o mediador e ao mesmo
tempo a plenitude de toda a
Revelação» (n. 2). O Antigo
Testamento narra-nos como Deus,
depois da criação, não obstante o
pecado original e apesar da
arrogância do homem ao querer
colocar-se no lugar do seu Criador,
oferece de novo a possibilidade da
sua amizade, sobretudo através da
aliança com Abraão, e caminho de
um pequeno povo, o povo de Israel,
que Ele escolhe não com critérios de
poder, mas simplesmente por amor.
É uma escolha que permanece um
mistério e revela o estilo de Deus,
que chama alguns não para excluir
os outros, mas para que sirvam de
ponto conduzindo para Ele: escolha é
sempre eleição pelo outro. Na
história do povo de Israel podemos



voltar a percorrer as etapas de um
longo caminho em que Deus se faz
conhecer, se revela e entra na
história com palavras e acções. Para
esta obra Ele serve-se de mediadores,
como Moisés, os Profetas e os Juízes,
que comunicam ao povo a sua
vontade, recordam a exigência de
fidelidade à aliança e mantêm viva a
expectativa da realização plena e
definitiva das promessas divinas.

E foi precisamente o cumprimento
destas promessas que pudemos
contemplar no Santo Natal: a
Revelação de Deus alcança o seu
ápice, a sua plenitude. Em Jesus de
Nazaré, Deus visita realmente o seu
povo, visita a humanidade de um
modo que vai além de todas as
expectativas: envia o seu Único Filho;
o próprio Deus faz-se homem. Jesus
não nos diz algo de Deus, não fala
simplesmente do Pai, mas é
Revelação de Deus, porque é Deus, e
assim revela-nos o rosto de Deus. No



Prólogo do seu Evangelho, são João
escreve: «Ninguém nunca viu Deus.
O Filho único, que está no seio do Pai,
foi quem O revelou» (Jo 1, 18).

Gostaria de meditar sobre este
«revelar o rosto de Deus». A este
propósito são João, no seu Evangelho,
recorda-nos um acontecimento
significativo que há pouco ouvimos.
Aproximando-se da Paixão, Jesus
tranquiliza os seus discípulos,
convidando-os a não ter medo e a ter
fé; depois, instaura um diálogo com
eles, no qual fala de Deus Pai (cf. Jo
14, 2-9). Numa certa altura, o
apóstolo Filipe pede a Jesus: «Senhor,
mostra-nos o Pai e isso basta-nos» (Jo
14, 8). Filipe é muito prático e
concreto, e diz também o que nós
desejamos dizer: «Queremos ver,
mostra-nos o Pai», pede para «ver» o
Pai, para ver o seu rosto. A resposta
de Jesus não se dirige apenas a Filipe,
mas também a nós, e introduz-nos no
coração da fé cristológica; o Senhor



afirma: «Aquele que me viu, viu
também o Pai» (Jo 14, 9). Nesta
expressão encerra-se sinteticamente
a novidade do Novo Testamento,
aquela novidade que apareceu na
gruta de Belém: é possível ver Deus,
Deus manifestou o seu rosto, é visível
em Jesus Cristo.

Em todo o Antigo Testamento está
bem presente o tema da «procura do
rosto de Deus», o desejo de conhecer
esta face, o desejo de ver Deus como
Ele é, a tal ponto que o termo
hebraico pānîm, que significa
«rosto», aparece 400 vezes, das quais
100 se referem a Deus: refere-se a
Deus 100 vezes, deseja-se ver o rosto
de Deus. E no entanto, a religião
judaica proíbe totalmente as
imagens, porque Deus não pode ser
representado, como ao contrário
faziam os povos vizinhos, com a
adoração dos ídolos; por conseguinte,
com esta proibição de imagens, o
Antigo Testamento parece excluir



totalmente o «ver» do culto e da
piedade. Então, o que significa para o
israelita piedoso procurar o rosto de
Deus, na consciência de que não
pode haver qualquer imagem sua? A
pergunta é importante: por um lado,
deseja-se dizer que Deus não pode
ser reduzido a um objecto, como uma
imagem que se toma nas mãos, mas
também não se pode pôr algo no
lugar de Deus; por outro lado,
contudo, afirma-se que Deus tem um
rosto, ou seja que é um «Tu» que
pode entrar em relação, que não está
fechado no seu Céu a olhar do alto a
humanidade. Sem dúvida, Deus está
acima de todas as coisas, mas dirige-
se a nós, ouve-nos, vê-nos, fala-nos,
faz uma aliança e é capaz de amar. A
história da salvação é a história de
Deus com a humanidade, é a história
desta relação de Deus que se revela
progressivamente ao homem, que se
faz conhecer a si mesmo, o seu rosto.



Precisamente no início do ano, no dia
1 de Janeiro, ouvimos na liturgia a
linda prece de bênção sobre o povo:
«O Senhor te abençoe e te guarde! O
Senhor te mostre a sua face e te
conceda a sua graça! O Senhor dirija
o seu rosto para ti e te dê a paz!» (Nm
6, 24-26). O esplendor do rosto divino
é a fonte da vida, é aquilo que
permite ver a realidade; a luz da sua
face é a guia da vida. No Antigo
Testamento existe uma figura à qual
está ligado de modo totalmente
especial o tema do «rosto de Deus»;
trata-se de Moisés, Aquele que Deus
escolhe para libertar o povo da
escravidão do Egipto, para lhe
confiar a Lei da aliança e para o
guiar rumo à Terra prometida. Pois
bem, no capítulo 33 do Livro do
Êxodo afirma-se que Moisés tinha
uma relação estreita e confidencial
com Deus: «O Senhor entretinha-se
com Moisés face a face, como um
homem que fala com o seu amigo» (v.
11). Em virtude desta confidência,



Moisés pede a Deus: «Mostrai-me a
vossa glória!», e a resposta de Deus é
clara: «Farei passar diante de ti todo
o meu esplendor, e pronunciarei
diante de ti o nome do Senhor... Mas
não poderás ver a minha face, pois o
homem não me poderia ver e
continuar a viver... Eis um lugar
perto de mim... ver-me-ás só de
costas. Quanto à minha face, ela não
pode ser vista» (vv. 18-23). Então, por
um lado há o diálogo face a face
como entre amigos, mas por outro há
a impossibilidade de ver nesta vida o
rosto de Deus, que permanece
escondido; a visão é limitada. Os
Padres afirmam que estas palavras,
«ver-me-ás só de costas», querem
dizer: só podes seguir Cristo e,
seguindo-o, vês de costas o mistério
de Deus; Deus só pode ser seguindo
vendo-o de costas.

Porém, mediante a Encarnação
acontece algo completamente novo.
A busca do rosto de Deus passa por



uma transformação inimaginável,
porque agora é possível ver este
rosto: é o rosto de Jesus, do Filho de
Deus que se faz homem. Nele
encontra cumprimento o caminho de
Revelação de Deus, encetado com a
chamada de Abraão, Ele é a
plenitude desta Revelação porque é o
Filho de Deus e, ao mesmo tempo,
«mediador e plenitude de toda a
Revelação» (Constituição dogmática
Dei Verbum, 2), e nele o conteúdo da
Revelação e o Revelador coincidem.
Jesus mostra-nos o rosto de Deus e
faz-nos conhecer o nome de Deus. Na
Oração sacerdotal, na Última Ceia,
Ele diz ao Pai: «Manifestei o teu
nome aos homens... Manifestei-lhes o
teu nome» (cf. Jo 17, 6.26). A
expressão «nome de Deus» significa
Deus como Aquele que está presente
no meio dos homens. A Moisés, junto
da sarça ardente, Deus tinha
revelado o seu nome, ou seja, tornou-
se invocável, lançou um sinal
concreto do seu «estar» no meio dos



homens. Tudo isto, em Jesus, tem o
seu cumprimento e plenitude: Ele
inaugura de um modo novo a
presença de Deus na história, pois
quem O vê, vê o Pai, como diz a Filipe
(cf. Jo 14, 9). O Cristianismo — afirma
são Bernardo — é a «religião da
Palavra de Deus»; e não de «uma
palavra escrita e muda, mas do Verbo
encarnado e vivo» (Hom. super
missus est, IV, 11: PL 183, 86b). Na
tradição patrística e medieval utiliza-
se uma fórmula particular para
expressar esta realidade: afirma-se
que Jesus é o Verbum abbreviatum
(cf. Rm 9, 28, com referência a Is 10,
23), o Verbo abreviado, a Palavra
breve, abreviada e substancial do
Pai, que nos disse tudo dele. Em
Jesus, toda a Palavra está presente.

Em Jesus, também a mediação entre
Deus e o homem encontra a sua
plenitude. No Antigo Testamento
existe um exército de figuras que
desempenharam esta função, de



modo particular Moisés, o libertador,
o guia, o «mediador» da aliança,
como o define também o Novo
Testamento (cf. Gl 3, 19; Act 7, 35; Jo
1, 17). Jesus, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, não é
simplesmente um dos mediadores
entre Deus e o homem, mas é «o
Mediador» da nova e eterna aliança
(cf. Hb 8, 6; 9, 15; 12, 24); «Porque há
um só Deus — diz são Paulo — e há
um só mediador entre Deus e os
homens: Jesus Cristo, homem» (1 Tm
2, 5; cf. Gl 3, 19-20). Nele nós vemos e
encontramos o Pai; nele podemos
invocar Deus com o nome de «Abá,
Pai»; nele é-nos conferida a salvação.

O desejo de conhecer Deus
realmente, ou seja, de ver o rosto de
Deus, está ínsito em cada homem,
inclusive nos ateus. E nós talvez
tenhamos, de modo inconsciente,
este desejo de ver simplesmente
quem Ele é, o que Ele é, quem é Ele
para nós. Mas este desejo só se



realiza seguindo Cristo, porque assim
O vemos de costas e enfim vemos
também Deus como amigo, a sua face
no rosto de Cristo. O importante é
que sigamos Cristo não apenas no
momento em que temos necessidade,
e quando encontramos um espaço
nas nossas ocupações diárias, mas
com toda a nossa vida enquanto tal.
Toda a nossa existência deve ser
orientada para o encontro com Jesus
Cristo, para o amor por Ele; e, nela,
um lugar central deve ser ocupado
também pelo amor ao próximo,
aquele amor que, à luz do
Crucificado, nos faz reconhecer o
rosto de Jesus no pobre, no frágil e
no sofredor. Isto só é possível se o
verdadeiro rosto de Jesus se tornar
familiar para nós na escuta da sua
Palavra, no falar interiormente, no
entrar nesta Palavra, de maneira que
deveras O encontremos, e
naturalmente no Mistério da
Eucaristia. No Evangelho de são
Lucas é significativo o trecho dos



dois discípulos de Emaús, que
reconhecem Jesus na fracção do pão,
mas preparados pelo caminho com
Ele, preparados pelo convite que lhe
apresentaram, de permanecer com
eles, preparados pelo diálogo que fez
arder o peito deles; assim, no final,
eles vêem Jesus. Também para nós a
Eucaristia é a grande escola na qual
aprendemos a ver o rosto de Deus,
entramos em relação íntima com Ele;
e aprendemos, ao mesmo tempo, a
dirigir o olhar para o momento
derradeiro da história, quando Ele
nos saciar com a luz do seu rosto. Na
terra, nós caminhamos rumo a esta
plenitude, na expectativa jubilosa de
que se cumpra realmente o Reino de
Deus. Obrigado!

--------------------------------------------------------------------------------

Saudação

Uma saudação cordial aos peregrinos
de língua portuguesa,
nomeadamente ao grupo de



«Cantorias», da Diocese de Viseu: me
quisestes recordar em vosso canto.
Agradeço-vos e, de bom grado, vos
encorajo na consagração à Virgem
Maria para um feliz êxito na vossa
configuração a Cristo. Desçam sobre
vós e vossas famílias as Bênçãos de
Deus. Obrigado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-
mediador-e-plenitude-de-toda-a-

revelacao/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-mediador-e-plenitude-de-toda-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-mediador-e-plenitude-de-toda-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-mediador-e-plenitude-de-toda-a-revelacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/jesus-cristo-mediador-e-plenitude-de-toda-a-revelacao/

	Jesus Cristo "mediador e plenitude de toda a Revelação"

