
opusdei.org

Jerusalém: na
intimidade do
Cenáculo

Antes da festa da Páscoa,
sabendo Jesus que tinha
chegado a sua hora, hora de
passar deste mundo para o Pai,
tendo amado os seus que
estavam no mundo, amou-os
até o fim. (Jo 13, 1). Estas
palavras solenes de São João,
que são familiares aos nossos
ouvidos, introduzem-nos na
intimidade do Cenáculo.

26/02/2018



Antes da festa da Páscoa, sabendo
Jesus que tinha chegado a sua
hora, hora de passar deste mundo
para o Pai, tendo amado os seus
que estavam no mundo, amou-os
até o fim[1]. Estas palavras solenes
de São João, que são familiares aos
nossos ouvidos, introduzem-nos na
intimidade do Cenáculo.

Onde queres que façamos os
preparativos para comeres a
páscoa?[2], tinham perguntado os
discípulos. Ide à cidade. Um homem
carregando uma bilha de água virá
ao vosso encontro. Segui-o e dizei
ao dono da casa em que ele entrar:
“O Mestre manda perguntar: Onde
está a sala em que posso comer a
ceia pascal com os meus
discípulos?” Ele, então, vos
mostrará, no andar de cima, uma
grande sala, arrumada. Lá fareis
os preparativos para nós![3].



Conhecemos os fatos que
aconteceram durante Última Ceia do
Senhor com os Seus discípulos: a
instituição da Eucaristia e dos
Apóstolos como sacerdotes da Nova
Aliança; a discussão entre eles sobre
quem se considerava o maior; o
anúncio da traição de Judas, do
abandono dos discípulos e das
negações de Pedro: o anúncio do
Mandamento Novo e o lava-pés; o
discurso de despedida e a oração
sacerdotal de Jesus…

O Cenáculo já seria digno de
veneração só pelo que aconteceu
dentro das suas paredes naquela
noite, mas foi também ali que Jesus
ressuscitado apareceu em duas
ocasiões aos Apóstolos, que tinham
se escondido dentro com as portas
fechadas com medo dos judeus[4].
Na segunda vez, Tomé retificou a sua
incredulidade com um ato de fé na
divindade de Jesus: Meu Senhor e
meu Deus![5]. Os Atos dos Apóstolos



transmitiram-nos também que a
Igreja, nas suas origens, se reunia no
Cenáculo, onde costumavam
permanecer. Eram eles: Pedro e
João, Tiago, André, Filipe, Tomé,
Bartolomeu, Mateus, Tiago, filho
de Alfeu, Simão, o Zelador, e Judas,
irmão de Tiago. Todos eles
perseveravam unanimemente na
oração, juntamente com as
mulheres, entre elas Maria, mãe de
Jesus, e os irmãos dele[6]. No dia de
Pentecostes, receberam o Espírito
Santo, que os estimulou a partirem
para pregar a Boa Nova.

Os evangelistas não nos fornecem
dados que permitam identificar este
lugar, mas a Tradição situa-o no
extremo sudoeste de Jerusalém,
sobre uma colina que começou a
chamar-se Sião somente na época
cristã. Originalmente, este nome
aplicava-se à fortaleza jebuseia que
Davi conquistou; depois, ao monte do
Templo, onde se guardava a Arca da



Aliança; e mais tarde, nos salmos e
nos livros proféticos da Bíblia, a toda
a cidade e seus habitantes. Depois do
desterro da Babilônia, o termo
adquiriu um significado escatológico
e messiânico, para indicar a origem
da nossa salvação. Com base neste
sentido espiritual, quando o Templo
foi destruído no ano 70, a primeira
comunidade cristã aplicou-o ao
monte onde se encontrava o
Cenáculo, pela sua relação com o
nascimento da Igreja.

Recebemos o testemunho desta
tradição através de Santo Epifânio de
Salamina, que viveu em finais do
século IV, foi monge na Palestina e
bispo em Chipre. Relata que o
imperador Adriano, quando foi ao
Oriente no ano de 138, “encontrou
Jerusalém completamente arrasada e
o Templo de Deus destruído e
profanado, com exceção de uns
poucos edifícios e da pequena igreja
dos cristãos, que se encontrava no



lugar do Cenáculo, para onde os
discípulos foram depois de regressar
do monte das Oliveiras, após a
subida aos céus do Salvador. Estava
construída na zona de Sião que
sobreviveu à cidade, com alguns
edifícios perto de Sião e sete
sinagogas, que perduraram no monte
como cabanas; parece que só uma
destas se conservou até à época do
bispo Máximo e do imperador
Constantino”[7].

Este testemunho coincide com outros
do século IV: o que foi transmitido
por Eusébio de Cesareia, com um
elenco de vinte e nove bispos com
sede em Sião desde a era apostólica
até ao seu tempo; o peregrino
anônimo de Bordeaux, que viu ainda
a última das sete sinagogas; São
Cirilo de Jerusalém, que se refere à
igreja superior em que se recordava
a vinda do Espírito Santo; e a
peregrina Egéria, que descreve uma
liturgia celebrada ali em memória



das aparições do Senhor
ressuscitado.

Por diversas fontes históricas,
litúrgicas e arqueológicas, sabemos
que durante a segunda metade do
século IV a pequena igreja foi
substituída por uma grande basílica,
chamada Santa Sião, e considerada a
mãe de todas as igrejas. Além do
Cenáculo, incluía o lugar da 
Dormição da Virgem, que a tradição
situava numa casa próxima; também
conservava a coluna da flagelação e
as relíquias de Santo Estevão, e no
dia 26 de Dezembro comemorava-se
ali o rei Davi e São Tiago, o primeiro
bispo de Jerusalém. Conhece-se
pouco do traçado deste templo, que
foi incendiado pelos persas no século
VII, restaurado posteriormente e de
novo destruído pelos árabes.

Quando os cruzados chegaram à
Terra Santa, no século XII,
reconstruíram a basílica e deram-lhe



o nome de Santa Maria do Monte
Sião. Na nave sul da igreja estava o
Cenáculo, que continuava a ter dois
andares, cada um dividido em duas
capelas: no superior, as dedicadas à
instituição da Eucaristia e à vinda do
Espírito Santo; no inferior, a do lava-
pés e a das aparições de Jesus
ressuscitado. Nesse andar colocou-se
o sarcófago – monumento funerário
no qual não está o cadáver da pessoa
a quem é dedicado – em honra de
Davi. Reconquistada a Cidade Santa
por Saladino em 1187, a basílica não
sofreu danos, e inclusive eram
permitidas as peregrinações e o
culto. Contudo, esta situação não
durou muito: em 1244, a igreja foi
definitivamente destruída e só se
salvou o Cenáculo, cujos restos
chegaram até nós.

A sala gótica atual data do século XIV
e deve-se à restauração realizada
pelos franciscanos, os seus legítimos
donos desde 1342. Os freis haviam



tomado conta do santuário sete anos
antes e edificado um convento junto
do lado sul. Na mesma data, por bula
papal, ficou constituída a Custódia da
Terra Santa e foi-lhes cedida a
propriedade do Santo Sepulcro e do
Cenáculo pelos reis de Nápoles, que
por sua vez a tinham adquirido ao
sultão do Egito. Não sem
dificuldades, os franciscanos viveram
em Sião durante mais de dois
séculos, até que foram expulsos pela
autoridade turca em 1551. Já antes,
em 1524, lhes tinha sido usurpado o
Cenáculo, que foi convertido em
mesquita com o argumento de que
ali se encontraria enterrado o rei
Davi, considerado profeta pelos
muçulmanos. Assim permaneceu até
1948, quando passou para as mãos
do estado de Israel, que o administra
desde então.

O acesso ao Cenáculo é através de
um edifício anexo, subindo uma
escadaria interior e atravessando um



terraço a céu aberto. Trata-se de uma
sala de uns 15 metros de
comprimento e 10 de largura,
praticamente sem adornos nem
mobiliário. Várias pilastras nas
paredes e duas colunas no centro,
com capitéis antigos reutilizados,
sustentam um teto em abóbada. Nos
fechos da abóbada ficaram restos de
relevos com figuras de animais; entre
os quais é visível um cordeiro.

Alguns acréscimos são evidentes,
como a construção feita em 1920, na
parede central, para a oração
islâmica, que tapa uma das três
janelas, ou um baldaquino da época
turca sobre a escada que conduz ao
nível inferior. Este dossel apoia-se
numa pequena coluna cujo capitel é
cristão, pois está adornada com o
motivo eucarístico do pelicano que
alimenta as suas crias. A parede da
esquerda conserva partes que
remontam à era bizantina; através de
uma escada e de uma porta, sobe-se à



pequena sala onde se recorda a
vinda do Espírito Santo. No lado
oposto à entrada, há uma saída para
outro terraço, que por sua vez
comunica com o telhado e dá para o
claustro do convento franciscano do
século XIV.

Atualmente não é possível o culto no
Cenáculo. Somente São João Paulo II
teve o privilégio de celebrar a Santa
Missa nesta sala, em 23 de Março de
2000. Quando Bento XVI foi à Terra
Santa em Maio de 2009, rezou ali o 
Regina Coeli com os Bispos do país.
Devido à existência do sarcófago em
honra de Davi, que se venerava como
o túmulo do rei bíblico, muitos
judeus vão ao piso inferior para
rezar diante desse monumento.

A presença cristã no monte Sião
sobrevive na basílica da Dormição de
Nossa Senhora – que inclui uma
abadia beneditina – e o convento de
São Francisco. A primeira foi



construída em 1910 em terrenos que
Guilherme II, imperador da
Alemanha conseguiu. A cúpula do
santuário, com um capitel muito
esbelto, é visível de vários pontos da
cidade. No convento franciscano,
fundado em 1936, encontra-se o
“Cenacolino” ou igreja do Cenáculo, o
lugar de culto mais próximo da sala
da última Ceia.

Dom Álvaro no Cenáculo

Nesta capela, Dom Álvaro celebrou a
Santa Missa pela última vez em sua
vida, na manhã de 22 de março de
1994. Dom Javier Echevarría
recordava depois alguns detalhes
desse dia, no qual o primeiro
sucessor de São Josemaria esteve
intensamente recolhido em oração:
“Fiquei impressionado pela unção
com a qual ele revestiu: estava
concentrado, comovido. Ele beijou o
peitoral muito profundamente antes
de colocar a casula. Depois, pegou o



solidéu, também com autêntica
unção, para colocá-lo antes de
sair”[8]. Alguns poucos fiéis da Obra
participaram da Missa, mas Dom
Javier ressaltou que “Dom Álvaro
celebrou lá pensando em todos”. E
continuava: “Ele estava muito
consciente da instituição da
Eucaristia e do sacerdócio, víamos
que celebrava com muita devoção.
Percebia-se o cansaço, mas talvez
também a emoção de estar naquele
lugar santo. Posso assegurar que ele
viveu esses momentos com
verdadeira intensidade, com
verdadeira loucura de amor.
Também pensou na reunião dos
Apóstolos com Nossa Senhora no
Cenáculo, e que daí, partiu Pedro
para pregar ao povo, depois da vinda
do Espírito Santo”[9].

O que distingue esta noite de todas
as outras noites?



Reparai agora no Mestre reunido
com os seus discípulos, na
intimidade do Cenáculo.
Aproxima-se o momento da sua
Paixão, e o Coração de Cristo,
rodeado daqueles a quem ama,
estala em labaredas inefáveis[10].
Ardentemente tinha desejado que
chegasse esta Páscoa[11], a mais
importante das festas anuais de
Israel, na qual se revive a libertação
da escravidão no Egito. Estava unida
a outra celebração, a dos Ázimos,
lembrando os pães sem fermento que
o povo levou na sua fuga precipitada
do país do Nilo. Ainda que a
cerimônia principal daquelas festas
fosse uma ceia familiar, esta possuía
um forte caráter religioso: “era a
comemoração do passado, mas, ao
mesmo tempo, também memória
profética, quer dizer, anúncio da
libertação futura”[12].

Durante essa celebração, o momento
relevante era o relato da Páscoa ou 



hagadá pascal. Começava com uma
pergunta do filho mais novo ao pai:

- O que distingue esta noite de todas
as noites?

A resposta era uma oportunidade
para narrar detalhadamente a saída
do Egito. O chefe da família tomava a
palavra na primeira pessoa, para
simbolizar que não só se recordavam
aqueles fatos, mas que se faziam
presentes no ritual. Ao terminar,
entoava-se um grande cântico de
louvor, composto pelos salmos 113 e
114, e bebia-se uma taça de vinho,
chamada hagadá. Depois, abençoava-
se a mesa, começando pelo pão
ázimo. A pessoa que presidia comia-o
e dava um pedaço a cada um com a
carne do cordeiro.

Uma vez comida a ceia, retiravam-se
os pratos e todos lavavam as mãos
para continuar a sobremesa. A
conclusão solene começava servindo-
se o cálice da bênção, taça que



continha vinho misturado com água.
Antes de bebê-lo, quem presidia, de
pé, recitava uma longa ação de
graças.

Ao celebrar a Última Ceia com os
Apóstolos no contexto do antigo
banquete pascal, o Senhor
transformou-o e deu-lhe o seu
sentido definitivo: “Com efeito, a
passagem de Jesus a seu Pai por sua
Morte e sua Ressurreição, a Páscoa
nova, é antecipada na ceia e
celebrada na Eucaristia que realiza a
Páscoa judaica e antecipa a Páscoa
final da Igreja na glória do
Reino”[13]. Quando o Senhor
instituiu a Sagrada Eucaristia, na
Última Ceia, era de noite(...). Caía a
noite sobre o mundo, porque os
velhos ritos, os antigos sinais da
misericórdia infinita de Deus para
com a humanidade se iam realizar
plenamente, abrindo caminho a
um verdadeiro amanhecer: a nova
Páscoa. A Eucaristia foi instituída



durante a noite, preparando de
antemão a manhã da
Ressurreição[14].

Na intimidade do Cenáculo, Jesus fez
algo de surpreendente, totalmente
inédito: tomando o pão, deu graças,
partiu-o e deu-o dizendo: Isto é o
meu corpo, que é dado por vós.
Fazei isto em memória de mim[15].

As suas palavras exprimem a
profunda novidade desta ceia em
relação às celebrações pascais
anteriores. Quando deu o pão ázimo
aos discípulos, não lhes entregou
pão, mas sim uma realidade
diferente: isto é o meu Corpo. “No
pão repartido, o Senhor distribui-Se a
Si próprio (…). Dando graças e
abençoando, Jesus transforma o pão:
já não dá pão terreno, mas a
comunhão consigo mesmo”[16]. E ao
mesmo tempo que instituiu a
Eucaristia, deu aos Apóstolos o poder
de a perpetuar, pelo sacerdócio.



Também com o cálice Jesus fez algo
de singular relevância: fez o mesmo
com o cálice, dizendo: Este cálice é
a nova aliança no meu sangue, que
é derramado por vós[17].

Diante deste mistério, São João Paulo
II dizia: “O que mais Jesus podia
fazer por nós? Verdadeiramente, na
Eucaristia mostra-nos um amor que
vai ‘ao extremo’ (Jo 13, 1), um amor
que não conhece medida. Este
aspecto da caridade universal do
Sacramento eucarístico fundamenta-
se nas mesmas palavras do Salvador.
Ao instituí-lo, não se limitou a dizer
‘Este é o meu corpo’, ‘este cálice é a
Nova Aliança no meu sangue’, mas
sim que acrescentou ‘entregue por
vós… derramado por vós’ (Lc 22,
19-20). Não afirmou somente que o
que lhes dava a comer e a beber era
o seu corpo e o seu sangue, mas
manifestou-lhes o seu valor
sacrificial, fazendo presente de modo
sacramental o seu sacrifício, que



cumpriria depois na cruz algumas
horas mais tarde, para a salvação de
todos”[18].

Bento XVI, dirigindo-se aos Bispos da
Terra Santa no próprio lugar da
Última Ceia, ensinava: “No Cenáculo,
o mistério de graça e de salvação, do
qual somos destinatários e inclusive
arautos e ministros, só pode ser
manifestado em termos de
amor”[19]: o de Deus, que nos amou
primeiro e ficou realmente presente
na Eucaristia, e o da nossa resposta,
que nos leva a entregar-nos
generosamente ao Senhor e aos
outros.

Não entendo como se pode viver
cristãmente sem sentir a
necessidade de uma amizade
constante com Jesus na Palavra e
no Pão, na oração e na Eucaristia.
E entendo perfeitamente que, ao
longo dos séculos, as sucessivas
gerações de fiéis tenham ido



concretizando essa piedade
eucarística: umas vezes, com
práticas multitudinárias,
professando publicamente a sua
fé; outras, com gestos silenciosos e
calados, na sagrada paz do templo
ou na intimidade do coração.

Antes de mais, devemos amar a
Santa Missa, que tem que ser o
centro do nosso dia. Se vivemos
bem a Missa, como não havemos
de continuar depois o resto da
jornada com o pensamento no
Senhor, com o desejo irreprimível
de não nos afastarmos da sua
presença, para trabalhar como Ele
trabalhava e amar como Ele
amava? Aprendemos então a
agradecer ao Senhor mais outra
delicadeza: que não tenha querido
limitar a sua presença ao instante
do Sacrifício do Altar, mas tenha
decidido permanecer na Hóstia
Santa que se reserva no
Tabernáculo, no Sacrário.



Devo dizer que, para mim, o
Sacrário foi sempre Betânia, o
lugar tranquilo e aprazível onde
está Cristo, onde lhe podemos
contar as nossas preocupações,
nossos sofrimentos, nossos anseios
e nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com
que lhe falavam aqueles seus
amigos Marta, Maria e Lázaro. Por
isso, ao percorrer as ruas de uma
cidade ou de uma aldeia, alegra-me
descobrir, mesmo de longe, a
silhueta de uma igreja: é um novo
Sacrário, uma nova ocasião de
deixar que a alma se escape para
estar em desejo junto do Senhor
Sacramentado[20].

[1] Jo 13, 1

[2] Mc 14,12.

[3] Mc 14, 13-15.



[4] Cf. Jo 20, 19-29.

[5] Jo 20, 28.

[6] At 1, 13-14

[7] Santo Epifânio de Salamina, De
mensuris et ponderibus, 14.

[8] Javier Echevarría, Palavras
publicadas em Crónica, 1994, p. 391
(AGP, biblioteca, P01).

[9] Ibid., pp. 391-392.

[10] Amigos de Deus, 222

[11] Cf. Lc 22, 15.

[12] Bento XVI, Exort.apost 
Sacramentum caritatis, 10

[13] Catecismo da Igreja Católica,
1340.

[14] É Cristo que passa, 155.

[15] Lc 22, 19.



[16] Bento XVI Homilia da Missa da
Ceia do Senhor, 9-IV-2009.

[17] Lc 22, 20

[18] São João Paulo II, Litt. Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 17-IV-2003,
11-12.

[19] Bento XVI, Recitação da Regina
Coeli com os Ordinários da Terra
Santa.

[20] É Cristo que passa, 154

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/jerusalem-na-
intimidade-do-cenaculo/ (20/01/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090409_coena-domini_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/documents/hf_ben-xvi_hom_20090409_coena-domini_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/angelus/2009/documents/hf_ben-xvi_reg_20090512_gerusalemme_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/angelus/2009/documents/hf_ben-xvi_reg_20090512_gerusalemme_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/angelus/2009/documents/hf_ben-xvi_reg_20090512_gerusalemme_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/jerusalem-na-intimidade-do-cenaculo/
https://opusdei.org/pt-br/article/jerusalem-na-intimidade-do-cenaculo/
https://opusdei.org/pt-br/article/jerusalem-na-intimidade-do-cenaculo/

	Jerusalém: na intimidade do Cenáculo

