opusdei.org

Irmaos que olham
para o pai. Unidade
entre varias
geracoes

O Papa Francisco fala com
frequéncia sobre a necessidade
de gerar uma maior unidade
entre as diferentes geracgoes. A
parabola do filho prodigo, o
irmdo mais velho e o pai,
relatada por Jesus, pode nos
ajudar a aprofundar neste
tema.

25/01/2021



Naqueles ultimos dias, Jesus tinha
passado muito tempo entre aqueles
que, aos olhos da sociedade,
pareciam estar mais longe de Deus. O
evangelista sdo Lucas nos conta que
“todos os publicanos e pecadores” (Lc
15,1) se aproximavam para ouvir os
seus ensinamentos. Este movimento
de gente fez com que os que se
consideravam os guardides da lei
mosaica comecgassem a murmurar
entre si. O Mestre, entdo, decide
narrar trés parabolas destinadas a
purificar a imagem de Deus que eles
tinham, muitas vezes distorcida por
uma mentalidade legalista, que
perde de vista o amor divino. O
terceiro destes relatos é aquele
famoso, sobre um pai e seus dois
filhos (cfr. Lc 15, 11-32): 0 menor, que
pede a heranca para gasta-la longe
de sua casa e o mais velho, que
permanece no lar, mas sem
sintonizar realmente com o pai.

O esquecimento dos dois filhos



Ao ler a parabola, podemos supor
que os dois irmdos levavam muito
tempo distraidos, afastados da
gratuidade com que seu pai 0s
amava. O mais novo sonhava com
lugares onde supunha que seria mais
feliz. A dispersao chegou-lhe pela
cabeca — talvez um pouco
desocupada - e pela imaginacao -
talvez mais viva — até se convencer
de que poderia comprar o amor:
“Pai, da-me a parte da heranca que
me cabe” (Lc 15,12). O mais velho,
por sua parte, tinha o seu coracao
adormecido, porque aparentemente
cumpria bem as suas
responsabilidades: estava satisfeito,
ndo dava desgostos ao seu pai. No
entanto, por alguma fresta, o frio
havia penetrado em sua alma. Talvez
tenha se enredado em planos que,
ainda que parecessem muito
proximos, ndo incluiam a quem tanto
o amava. Enfim, nenhum dos dois
concebia — ainda que fosse de
maneira inconsciente — que seria



possivel alcangar uma auténtica
felicidade estando em familia.
Enquanto o mais novo a procurava
longe, o mais velho sonhava com ela
em uma festa para os seus amigos.
Nenhum dos dois imaginava que
poderia alcancar uma vida plena
junto ao seu pai.

Ainda que, como destaca Sao Jodo
Paulo II, todos tenhamos dentro de
nos, ao mesmo tempo, alguma coisa
de cada irmdo[1], talvez néo seja
casualidade que Jesus tenha deixado
explicita a idade de ambos. Pode ser
que escolhesse o mais velho para
ilustrar atitudes mais frequentes
entre pessoas que levam muito
tempo procurando e relacionando-se
com Deus. Este irmdo, certamente,
conseguia cumprir as suas tarefas
com perfeicdo. Seu pai ndo poderia
repreendé-lo por quase nada. Desta
forma estava tranquilo, nao devia
nada a ninguém. No entanto, ndo era
totalmente feliz. Por outro lado, o



filho mais jovem, idealista e
apaixonado, pode representar
atitudes mais comuns nas etapas
iniciais da vida. Talvez fosse mais
vulneravel a atracdo de uma
liberdade que se dirige a bens que,
no final, ndo saciam. Fugir, escapar e
divertir-se pode ser apetecivel, mas
ndo se pode rejeitar indefinidamente
a propria identidade. Cedo ou tarde
aparecem caréncias que somente
Deus é capaz de satisfazer
plenamente. O filho mais novo
também ndo era feliz.

Os dois irmdos viviam a sua
realidade de maneira incomoda.
Nessa atmosfera, era dificil que o
amor crescesse, lancasse raizes na
ternura, que ambos conseguissem
ver como o pai estava orgulhoso pela
vida dos dois e 0 muito que contava
com eles. Seus sonhos estavam
desfocados. Talvez ndo fosse o
egoismo que os cegasse, mas €
possivel que tenham cedido a uma



tentacdo sutil: preocupar-se somente
do que tinham em maos,
esquecendo-se de se deixar amar por
aquele que lhes tinha dado tudo.
Talvez, sem o perceberem, tinham
posto uma barreira a esse amor.
Enquanto o jovem imaginava o que
poderia fazer longe de seu lar, o mais
velho contabilizava o que ja tinha
entesourado. Os dois pensavam que
tinham um patriménio, mas, na
realidade, o estavam guardando em
bolsas furadas. O mais velho
suportava a vida, a espera do prémio
que acreditava merecer, enquanto o
mais novo ndo quis esperar e pediu a
heranca. No final, ambos pediam o
mesmo: a sua recompensa.

A alegria paterna de té-los perto

Os dois irmaos, prisioneiros de suas
segurancas, eram incapazes sequer
de desconfiar o que acontecia a tao
pouca distancia, no coracdo de seu
pai. Talvez os dois, cada um a sua



maneira, tivessem considerado o
dialogo com o pai como uma tarefa a
mais a cumprir. Talvez algo parecido
possa acontecer conosco. Temos
tantas atividades todos os dias, na
maioria boas, que podemos gastar
toda a nossa energia em executa-las.
Inclusive os momentos em que
queremos dialogar com Deus podem
se converter simplesmente em uma
tarefa a mais. Ao irmdo mais jovem
possivelmente lhe custasse muito
essa rotina, necessitava de algo mais
intenso e sensivel. O mais velho, por
outro lado, a havia incorporado
regularmente na sua vida, mas nao
saboreava isso. A crise era iminente
e é desencadeada pelo regresso do
mais novo. Esse é o momento em que
todos mostram suas cartas.

Entdo, enquanto o mais novo so se
atreve a pedir que possa voltar como
um servo, mesmo que seja o ultimo,
somos informados que o maior ndo
se sentia bem pago. Mas o pai tem



uma jogada de mestre: enquanto
premia o mais novo com uma festa
como nunca se havia celebrado,
lembra ao mais velho que, na
realidade, tudo pertence a ele. O pai
procura reconciliar os seus filhos.
Ndao lhe doi o pecado de um ou de
outro por si mesmo, mas pelo que
eles sofrem: “ndo choreis sobre mim,
mas chorai (...) sobre vossos

filhos” (Lc 23,28). O pai os coloca
frente a frente para que aprendam a
amar-se com o0 amor com que ele os
ama.

Romper a nossa bolha e ver como o
Senhor se comove € voltar a casa
paterna. E reconhecer que, mais que
uma tarefa, a relacdo com 0 nosso
Pai Deus é um dom. Nenhum dos
dois filhos tinha sido capaz de
apreciar esse eshanjamento de
ternura do pai até que ambos
comprovam o frio que congela e a
soliddo que oprime. Bastou um
pequeno gesto para que



compreendessem como sdo amados:
“e, movido de compaixdo, correu-lhe
ao encontro, o abragou e o

beijou” (Lc 15,20); “filho, tu estas
sempre comigo, e tudo o que é meu €
teu” (Lc 15,31). Seu pai se sente
orgulhoso deles, apesar de ndo terem
dado motivos. Nas palavras de cada
um, trazidas pela pardbola, vemos
somente o que eles fazem, sentem ou
pensam. Nas palavras do pai, ao
contrario, fica plasmada a alegria de
té-los perto.

Sdo Josemaria era muito consciente
deste tipo de situacdes, tdo comuns,
mas, as vezes, ocultas. Podemos
ansiar por novas sensac¢des como 0
filho mais novo ou ficar um pouco
adormecidos como o filho mais
velho. No entanto, o fundador do
Opus Dei via 0 mais terno carinho
neste didlogo cotidiano com o pai:
“Plano de vida: monotonia? Os
mimos de uma mae..., monoétonos?
Ndao dizem sempre a mesma coisa 0s



que se amam? Quem ama cuida dos
detalhes”[2]. Por meio destes
encontros nos concentramos na
alegria de Deus por ter-nos perto.

Uma alianca desejada

“Nao é emancipando-nos da casa do
Pai que somos livres, mas abracando
a nossa condicdo de filhos”[3] e,
portanto, de irmdos. Pode ser que o
mais novo saisse para procurar o
irmdo. Talvez o mais velho tenha
cedido, entrado e terminado por
abracar o mais novo, a quem com
certeza ndo tinha deixado de amar. A
felicidade ndo seria completa se a
reconciliacdo com o pai néo
implicasse também o perddo pelos
agravos, reais ou imaginarios, entre
irmdos. O Papa Francisco nos confiou
um de seus grandes desejos:
“ultimamente levo no coracdo um
pensamento. Sinto que € isso o0 que o
Senhor quer que eu diga: que se faca
uma alianca entre jovens e



idosos”[4]. Para o mais jovem, era
dificil compreender o valor da
perseveranca do seu irmdo: anos e
anos cumprindo com sua obrigacao.
Ao mais velho parecia
incompreensivel a insensatez do
mais novo. Acontecia com eles
exatamente o contrario do que
acontecia com seu pai, que nao
entendia a vida sem seus filhos.
Ambos lhe faziam falta, cada um com
a sua forma de ser e de amar.

Se tivessem chegado a olhar-se entre
eles com os olhos paternos, teriam se
sentido contemplados de outra
forma, porque nesse olhar ndo
cabem os juizos nem as reprimendas.
Talvez, com o tempo, as bolotas
dadas aos porcos chegariam a ser
motivo de brincadeiras familiares.
Talvez o pai, pouco depois,
organizaria um banquete surpresa
para seu filho mais velho e seus
amigos, sem mais motivo que
demonstrar-lhe seu carinho e,



inclusive, o mais novo ajudaria a
prepara-lo. Nenhum dos dois
consegue ser feliz até encontrar com
seu pai e compreender o irmao.
Aprendem a deixar-se amar,
amando-se um ao outro como sao.

Enquanto o filho mais novo se
concentrou em receber amor, o mais
velho se concentrou em cumprir a
sua parte do trabalho. Nenhuma das
duas atitudes é valiosa em si mesma.
Cumprir sem amor cansa e desgasta
até que, no final, a corda arrebenta.
Por outro lado, desejar ser amado
sem corresponder é impossivel, e
assim a corda também acaba se
arrebentando. Por isso, seu pai os
ensina a viver juntos e integrar
fidelidade e amor. Cada um deles
pode aprender tanto do outro! Por
meio do relacionamento com seu pai,
intuem como se pode fazer as coisas
por amor, livremente, porque
querem. Ninguém como Cristo,
verdadeiro irmao mais velho,



conseguiu unir os dois aspectos com
tanta fidelidade e felicidade. “Nao
houve na historia da humanidade
um ato tdo profundamente livre
como a entrega do Senhor na
Cruz”[5]. Os dois irméaos se
necessitam. Separados, naufragam
na amargura e o pai sofre. Juntos,
fazem-no feliz. O jovem tem toda a
forca e o impeto de seus desejos de
receber carinho. Esta estreando o
amor. “Lembro-me - dizia sdo
Josemaria de que tive uma grande
alegria quando soube que os
portugueses chamam aos jovens o0s
novos. E é o que sao”[6].

O mais velho, por sua parte, lutou
muitas batalhas e, ainda que a
principio ndo se alegra, seu coragao
ndo negara o pedido de seu pai. O
mais novo, no fundo, talvez agradeca
que o irmdo mais velho tenha lhe
tenha dado cobertura e nunca tenha
abandonado o lar. Concentrar-se no
amor é a solucgdo para os dois: olhar



seu pai, receber o seu Espirito, e
amar a quem ele ama com a sua
liberdade, porque o desejam de
verdade. “O amor de nossos irmaos e
irmds nos da a seguranca de que
necessitamos”[7] para continuar
lutando por amar mais o nosso pai
Deus.

Podemos obter a forca para superar
a mesquinhez do nosso coragdo no
banquete em que aprendemos de
verdade a ser filhos: “Talvez nos
tenhamos perguntado algumas vezes
como podemos corresponder a tanto
amor de Deus; talvez nesses
momentos tenhamos desejado ver
claramente exposto um programa de
vida crista. A solugdo é facil e esta ao
alcance de todos os fiéis: participar
amorosamente da Santa Missa,
aprender na Missa a ganhar
intimidade com Deus, porque neste



Sacrificio se encerra tudo o que o
Senhor quer de nos”[8].

Em Cristo, Filho unico do Pai, ambos
sdo capazes de portar-se como filhos
e, portanto, como irmaos.
Participando juntos no banquete do
novilho cevado, calcam as sandalias
novas para percorrer o mundo
inteiro, vestem a tunica com o
perfume de sua casa e colocam o
anel da fidelidade do seu pai. Entdo
comega a festa, na que nunca mais
deixardo de cantar louvores a um pai
que cuida deles e os compreende.

Talvez nos tenha chamado a atencao
alguma vez que ndo aparecesse a
mae dessa familia. Nao sabemos a
razdo, mas talvez possamos imaginar
que a Virgem Maria, mae de Deus e
nossa mae, sempre nos ajuda a ter o
olhar colocado no amor do Pai. Para
voltar para casa, para concentrar-nos
no essencial, nada melhor que
deixar-nos levar no colo de uma mae



que sussurra em nosso ouvido: “Olhe
como Deus ama vocé”.

Diego Zalbidea
Tradugdo: Moénica Diez

Foto: Maria Lindsey Multimedia
Creator (Pexel)

[1] Cfr. Sao Jodo Paulo II, ex. ap.
Reconciliatio et Paenitentia, n° 5-6.

[2] Sdo Josemaria, Guia de uma
palestra, 22-VIII-1938. Citado en
Caminho. Edi¢do Comentada,
Quadrante, Sdo Paulo, 2016, p.229.

[3] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 9-1-2018, n° 4.

[4] Francisco, prologo do livro A
sabedoria das Idades, Editora
Santudrio, Sdao Paulo.



[5] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 9-1-2018, n° 3.

[6] Sdo Josemaria, Amigos de Deus, n°
31.

[7] Mons. Fernando Ocariz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n°® 17.

[8] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n° 88.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-
olham-para-o-pai/ (31/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/

	Irmãos que olham para o pai. Unidade entre várias gerações

