
opusdei.org

Irmãos que olham
para o pai. Unidade
entre várias
gerações

O Papa Francisco fala com
frequência sobre a necessidade
de gerar uma maior unidade
entre as diferentes gerações. A
parábola do filho pródigo, o
irmão mais velho e o pai,
relatada por Jesus, pode nos
ajudar a aprofundar neste
tema.

25/01/2021



Naqueles últimos dias, Jesus tinha
passado muito tempo entre aqueles
que, aos olhos da sociedade,
pareciam estar mais longe de Deus. O
evangelista são Lucas nos conta que
“todos os publicanos e pecadores” (Lc
15,1) se aproximavam para ouvir os
seus ensinamentos. Este movimento
de gente fez com que os que se
consideravam os guardiães da lei
mosaica começassem a murmurar
entre si. O Mestre, então, decide
narrar três parábolas destinadas a
purificar a imagem de Deus que eles
tinham, muitas vezes distorcida por
uma mentalidade legalista, que
perde de vista o amor divino. O
terceiro destes relatos é aquele
famoso, sobre um pai e seus dois
filhos (cfr. Lc 15, 11-32): o menor, que
pede a herança para gastá-la longe
de sua casa e o mais velho, que
permanece no lar, mas sem
sintonizar realmente com o pai.

O esquecimento dos dois filhos



Ao ler a parábola, podemos supor
que os dois irmãos levavam muito
tempo distraídos, afastados da
gratuidade com que seu pai os
amava. O mais novo sonhava com
lugares onde supunha que seria mais
feliz. A dispersão chegou-lhe pela
cabeça – talvez um pouco
desocupada – e pela imaginação –
talvez mais viva – até se convencer
de que poderia comprar o amor:
“Pai, dá-me a parte da herança que
me cabe” (Lc 15,12). O mais velho,
por sua parte, tinha o seu coração
adormecido, porque aparentemente
cumpria bem as suas
responsabilidades: estava satisfeito,
não dava desgostos ao seu pai. No
entanto, por alguma fresta, o frio
havia penetrado em sua alma. Talvez
tenha se enredado em planos que,
ainda que parecessem muito
próximos, não incluíam a quem tanto
o amava. Enfim, nenhum dos dois
concebia – ainda que fosse de
maneira inconsciente – que seria



possível alcançar uma autêntica
felicidade estando em família.
Enquanto o mais novo a procurava
longe, o mais velho sonhava com ela
em uma festa para os seus amigos.
Nenhum dos dois imaginava que
poderia alcançar uma vida plena
junto ao seu pai.

Ainda que, como destaca São João
Paulo II, todos tenhamos dentro de
nós, ao mesmo tempo, alguma coisa
de cada irmão[1], talvez não seja
casualidade que Jesus tenha deixado
explícita a idade de ambos. Pode ser
que escolhesse o mais velho para
ilustrar atitudes mais frequentes
entre pessoas que levam muito
tempo procurando e relacionando-se
com Deus. Este irmão, certamente,
conseguia cumprir as suas tarefas
com perfeição. Seu pai não poderia
repreendê-lo por quase nada. Desta
forma estava tranquilo, não devia
nada a ninguém. No entanto, não era
totalmente feliz. Por outro lado, o



filho mais jovem, idealista e
apaixonado, pode representar
atitudes mais comuns nas etapas
iniciais da vida. Talvez fosse mais
vulnerável à atração de uma
liberdade que se dirige a bens que,
no final, não saciam. Fugir, escapar e
divertir-se pode ser apetecível, mas
não se pode rejeitar indefinidamente
a própria identidade. Cedo ou tarde
aparecem carências que somente
Deus é capaz de satisfazer
plenamente. O filho mais novo
também não era feliz.

Os dois irmãos viviam a sua
realidade de maneira incômoda.
Nessa atmosfera, era difícil que o
amor crescesse, lançasse raízes na
ternura, que ambos conseguissem
ver como o pai estava orgulhoso pela
vida dos dois e o muito que contava
com eles. Seus sonhos estavam
desfocados. Talvez não fosse o
egoísmo que os cegasse, mas é
possível que tenham cedido a uma



tentação sutil: preocupar-se somente
do que tinham em mãos,
esquecendo-se de se deixar amar por
aquele que lhes tinha dado tudo.
Talvez, sem o perceberem, tinham
posto uma barreira a esse amor.
Enquanto o jovem imaginava o que
poderia fazer longe de seu lar, o mais
velho contabilizava o que já tinha
entesourado. Os dois pensavam que
tinham um patrimônio, mas, na
realidade, o estavam guardando em
bolsas furadas. O mais velho
suportava a vida, à espera do prêmio
que acreditava merecer, enquanto o
mais novo não quis esperar e pediu a
herança. No final, ambos pediam o
mesmo: a sua recompensa.

A alegria paterna de tê-los perto

Os dois irmãos, prisioneiros de suas
seguranças, eram incapazes sequer
de desconfiar o que acontecia a tão
pouca distância, no coração de seu
pai. Talvez os dois, cada um à sua



maneira, tivessem considerado o
diálogo com o pai como uma tarefa a
mais a cumprir. Talvez algo parecido
possa acontecer conosco. Temos
tantas atividades todos os dias, na
maioria boas, que podemos gastar
toda a nossa energia em executá-las.
Inclusive os momentos em que
queremos dialogar com Deus podem
se converter simplesmente em uma
tarefa a mais. Ao irmão mais jovem
possivelmente lhe custasse muito
essa rotina, necessitava de algo mais
intenso e sensível. O mais velho, por
outro lado, a havia incorporado
regularmente na sua vida, mas não
saboreava isso. A crise era iminente
e é desencadeada pelo regresso do
mais novo. Esse é o momento em que
todos mostram suas cartas.

Então, enquanto o mais novo só se
atreve a pedir que possa voltar como
um servo, mesmo que seja o último,
somos informados que o maior não
se sentia bem pago. Mas o pai tem



uma jogada de mestre: enquanto
premia o mais novo com uma festa
como nunca se havia celebrado,
lembra ao mais velho que, na
realidade, tudo pertence a ele. O pai
procura reconciliar os seus filhos.
Não lhe dói o pecado de um ou de
outro por si mesmo, mas pelo que
eles sofrem: “não choreis sobre mim,
mas chorai (...) sobre vossos
filhos” (Lc 23,28). O pai os coloca
frente a frente para que aprendam a
amar-se com o amor com que ele os
ama.

Romper a nossa bolha e ver como o
Senhor se comove é voltar à casa
paterna. É reconhecer que, mais que
uma tarefa, a relação com o nosso
Pai Deus é um dom. Nenhum dos
dois filhos tinha sido capaz de
apreciar esse esbanjamento de
ternura do pai até que ambos
comprovam o frio que congela e a
solidão que oprime. Bastou um
pequeno gesto para que



compreendessem como são amados:
“e, movido de compaixão, correu-lhe
ao encontro, o abraçou e o
beijou” (Lc 15,20); “filho, tu estás
sempre comigo, e tudo o que é meu é
teu” (Lc 15,31). Seu pai se sente
orgulhoso deles, apesar de não terem
dado motivos. Nas palavras de cada
um, trazidas pela parábola, vemos
somente o que eles fazem, sentem ou
pensam. Nas palavras do pai, ao
contrário, fica plasmada a alegria de
tê-los perto.

São Josemaria era muito consciente
deste tipo de situações, tão comuns,
mas, às vezes, ocultas. Podemos
ansiar por novas sensações como o
filho mais novo ou ficar um pouco
adormecidos como o filho mais
velho. No entanto, o fundador do
Opus Dei via o mais terno carinho
neste diálogo cotidiano com o pai:
“Plano de vida: monotonia? Os
mimos de uma mãe..., monótonos?
Não dizem sempre a mesma coisa os



que se amam? Quem ama cuida dos
detalhes”[2]. Por meio destes
encontros nos concentramos na
alegria de Deus por ter-nos perto.

Uma aliança desejada

“Não é emancipando-nos da casa do
Pai que somos livres, mas abraçando
a nossa condição de filhos”[3] e,
portanto, de irmãos. Pode ser que o
mais novo saísse para procurar o
irmão. Talvez o mais velho tenha
cedido, entrado e terminado por
abraçar o mais novo, a quem com
certeza não tinha deixado de amar. A
felicidade não seria completa se a
reconciliação com o pai não
implicasse também o perdão pelos
agravos, reais ou imaginários, entre
irmãos. O Papa Francisco nos confiou
um de seus grandes desejos:
“ultimamente levo no coração um
pensamento. Sinto que é isso o que o
Senhor quer que eu diga: que se faça
uma aliança entre jovens e



idosos”[4]. Para o mais jovem, era
difícil compreender o valor da
perseverança do seu irmão: anos e
anos cumprindo com sua obrigação.
Ao mais velho parecia
incompreensível a insensatez do
mais novo. Acontecia com eles
exatamente o contrário do que
acontecia com seu pai, que não
entendia a vida sem seus filhos.
Ambos lhe faziam falta, cada um com
a sua forma de ser e de amar.

Se tivessem chegado a olhar-se entre
eles com os olhos paternos, teriam se
sentido contemplados de outra
forma, porque nesse olhar não
cabem os juízos nem as reprimendas.
Talvez, com o tempo, as bolotas
dadas aos porcos chegariam a ser
motivo de brincadeiras familiares.
Talvez o pai, pouco depois,
organizaria um banquete surpresa
para seu filho mais velho e seus
amigos, sem mais motivo que
demonstrar-lhe seu carinho e,



inclusive, o mais novo ajudaria a
prepará-lo. Nenhum dos dois
consegue ser feliz até encontrar com
seu pai e compreender o irmão.
Aprendem a deixar-se amar,
amando-se um ao outro como são.

Enquanto o filho mais novo se
concentrou em receber amor, o mais
velho se concentrou em cumprir a
sua parte do trabalho. Nenhuma das
duas atitudes é valiosa em si mesma.
Cumprir sem amor cansa e desgasta
até que, no final, a corda arrebenta.
Por outro lado, desejar ser amado
sem corresponder é impossível, e
assim a corda também acaba se
arrebentando. Por isso, seu pai os
ensina a viver juntos e integrar
fidelidade e amor. Cada um deles
pode aprender tanto do outro! Por
meio do relacionamento com seu pai,
intuem como se pode fazer as coisas
por amor, livremente, porque
querem. Ninguém como Cristo,
verdadeiro irmão mais velho,



conseguiu unir os dois aspectos com
tanta fidelidade e felicidade. “Não
houve na história da humanidade
um ato tão profundamente livre
como a entrega do Senhor na
Cruz”[5]. Os dois irmãos se
necessitam. Separados, naufragam
na amargura e o pai sofre. Juntos,
fazem-no feliz. O jovem tem toda a
força e o ímpeto de seus desejos de
receber carinho. Está estreando o
amor. “Lembro-me – dizia são
Josemaria de que tive uma grande
alegria quando soube que os
portugueses chamam aos jovens os
novos. E é o que são”[6].

O mais velho, por sua parte, lutou
muitas batalhas e, ainda que a
princípio não se alegra, seu coração
não negará o pedido de seu pai. O
mais novo, no fundo, talvez agradeça
que o irmão mais velho tenha lhe
tenha dado cobertura e nunca tenha
abandonado o lar. Concentrar-se no
amor é a solução para os dois: olhar



seu pai, receber o seu Espírito, e
amar a quem ele ama com a sua
liberdade, porque o desejam de
verdade. “O amor de nossos irmãos e
irmãs nos dá a segurança de que
necessitamos”[7] para continuar
lutando por amar mais o nosso pai
Deus.

* * *

Podemos obter a força para superar
a mesquinhez do nosso coração no
banquete em que aprendemos de
verdade a ser filhos: “Talvez nos
tenhamos perguntado algumas vezes
como podemos corresponder a tanto
amor de Deus; talvez nesses
momentos tenhamos desejado ver
claramente exposto um programa de
vida cristã. A solução é fácil e está ao
alcance de todos os fiéis: participar
amorosamente da Santa Missa,
aprender na Missa a ganhar
intimidade com Deus, porque neste



Sacrifício se encerra tudo o que o
Senhor quer de nós”[8].

Em Cristo, Filho único do Pai, ambos
são capazes de portar-se como filhos
e, portanto, como irmãos.
Participando juntos no banquete do
novilho cevado, calçam as sandálias
novas para percorrer o mundo
inteiro, vestem a túnica com o
perfume de sua casa e colocam o
anel da fidelidade do seu pai. Então
começa a festa, na que nunca mais
deixarão de cantar louvores a um pai
que cuida deles e os compreende.

Talvez nos tenha chamado a atenção
alguma vez que não aparecesse a
mãe dessa família. Não sabemos a
razão, mas talvez possamos imaginar
que a Virgem Maria, mãe de Deus e
nossa mãe, sempre nos ajuda a ter o
olhar colocado no amor do Pai. Para
voltar para casa, para concentrar-nos
no essencial, nada melhor que
deixar-nos levar no colo de uma mãe



que sussurra em nosso ouvido: “Olhe
como Deus ama você”.

Diego Zalbidea

Tradução: Mônica Diez

Foto: Maria Lindsey Multimedia
Creator (Pexel)

[1] Cfr. São João Paulo II, ex. ap. 
Reconciliatio et Paenitentia, nº 5-6.

[2] São Josemaria, Guia de uma
palestra, 22-VIII-1938. Citado en 
Caminho. Edição Comentada,
Quadrante, São Paulo, 2016, p.229.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018, nº 4.

[4] Francisco, prólogo do livro A
sabedoria das Idades, Editora
Santuário, São Paulo.



[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 9-I-2018, nº 3.

[6] São Josemaria, Amigos de Deus, nº
31.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, nº 17.

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
nº 88.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-
olham-para-o-pai/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/irmaos-que-olham-para-o-pai/

	Irmãos que olham para o pai. Unidade entre várias gerações

