opusdei.org

Identidade crista e
configuracao do
mundo - A forca
configuradora da
secularidade e do
trabalho santificado

A missdo apostdlica do cristdo
s pode ser concebida como
uma participacao ativa e eficaz
na missdo redentora de Cristo e
na missao evangelizadora da
Igreja. O encargo inclui
diversos aspectos — ir, fazer
discipulos, batizar, ensinar —,
que sdo a razdo da missao
evangelizadora dos cristdos na



historia: configurar o mundo
com o espirito de Cristo.

17/07/2018

Antonio Aranda, Universidade
Pontificia da Santa Cruz (Roma)

1. Introducao: fundamentos
teoldgicos

As raizes teoldgicas da luz
fundacional outorgada a Sao
Josemaria Escriva devem procurar-
se, segundo o meu entender, na
doutrina da criagdo e da redencdo no
Verbo, conforme se encontra
revelada no quarto Evangelho e nos
ensinamentos paulinos. S. Jodo
revela, com efeito, numas breves
palavras do inicio do seu Evangelho
(cfr. Jo 1, 1-3), o nexo que flui entre o
Verbo que estava em Deus, e era
Deus, e a criacao de todas as



criaturas nele e por meio dele. Nao
faz sentido aprofundar na mensagem
fundacional de Sao Josemaria sem
meditar naquilo que nesses
paragrafos se da a conhecer
relativamente ao significado
cristologico do mundo. Mas é a
doutrina de S. Paulo acerca do
mistério do Redentor, como é
formulada sobretudo nas Cartas aos
Romanos, aos Efésios e aos
Colossenses, que ilumina com maior
clareza as bases teoldgicas da
mensagem. A sua melhor sintese
encontra-se na expressao de Ef 1, 10:
“recapitular em Cristo todas as
coisas, assim as do Céu como as da
terra”, com a qual o Apostolo da a
conhecer o mistério da vontade
divina referida a plenitude dos
tempos. No filho de Deus encarnado,
como se lé em Col 1, 16-17, foram
criadas todas as coisas nos céus e na
terra: “Tudo foi criado por Ele e para
Ele, e Ele é antes de todas as coisas, e
todas as coisas subsistem por Ele”. £



precisamente em Cristo, no seu
mistério redentor, que a criagdo
inteira foi reconciliada com Deus
(“por meio do seu sangue derramado
na Cruz” (Col 1, 20), dirad o Apdstolo).

Pois bem, seguindo a linha da
teologia paulina, a reconciliacdo com
Deus chegara as outras criaturas por
meio do homem reconciliado. Deus
tinha entregado o governo e
aperfeicoamento da criacao material
ao homem, e este a arrastou consigo
para a escuriddo e para o abismo do
pecado. As criaturas sofrem ainda
por essa violéncia e esperam a sua
redencao efetiva que chegara através
da manifestacdo dos filhos de Deus
(cfr. Rom 8, 19-24), configurados a
serem nele — podemos naés concluir
com Sao Josemaria - “alter Christus,
ipse Christus”[1].

No panorama da criacdo e da
redencdo no Verbo encarnado,
panorama da plenitude dos tempos



em que a Igreja desenvolve a sua
missdo, incrementa-se a presente
economia da salvagao. Nele, e ao
servico dessa missdo, Deus fez nascer
0 Opus Dei por meio de Sdo
Josemaria. E o Fundador, baseando-
se na citada doutrina paulina da
recapitulacdo de todas as coisas em
Cristo, e apoiado na certeza do
espirito recebido, escreve: “E preciso
unirmo-nos a Ele pela fé, deixando
que a sua vida se manifeste em nos,
de maneira a podermos dizer que
cada cristao é ndo ja alter Christus,
outro Cristo, mas ipse Christus, o
proprio Cristo! Instaurare omnia in
Christo (...) informar o mundo inteiro
com o espirito de Jesus, colocar Cristo
na entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, quando for levantado ao
alto sobre a terra, tudo atrairei a
mim”[2].

As multiplas realidades que se
encerram na acgao de configurar



cristamente o mundo, segundo o
espirito do Opus Dei, estdo presentes
nesta passagem. Al esta mencionado
0 sujeito da acdo: o cristdo corrente,
“alter Christus, ipse Christus”; ai esta
indicado o modo de leva-la a cabo
secularmente; esta ai também
indicada a finalidade pela qual vale a
pena realiza-la: elevar ao alto Cristo
sobre a terra para atrair a Ele todas
as coisas.

2. Colocar no seio do mundo o
fermento da Redencao

A missdo apostdlica do cristdo so
pode ser concebida como uma
participacdo ativa e eficaz na missao
redentora de Cristo e na missao
evangelizadora da Igreja. Os seus
horizontes proprios identificam-se,
por consequéncia, com os do encargo
confiado pelo Mestre aos seus
discipulos quando chega a hora de
partir para o Pai: “Ide, pois, ensinai
todas as gentes, batizando-as em



nome do Pai, do filho e do Espirito
Santo, ensinando-as a cumprir todas
as coisas que vos mandei. Eu estarei
convosco todos os dias até ao fim do
mundo” (Mt 28, 19-20). O encargo
inclui, pois, diversos aspectos —ir,
fazer discipulos, batizar, ensinar —,
que sdo a razao da missdo
evangelizadora dos cristdos na
historia: configurar o mundo com o
espirito de Cristo.

Assim deve ser também a substancia
da missdo do cristdo no Opus Dei que
levara a cabo segundo a sua vocacao
peculiar, isto é, de acordo com a sua
condicgdo de “cristdo corrente” no
meio do mundo com a missdo de
“por Cristo no cume das atividades
humanas”[3]. As explicac¢des para
uma analise teologica da sua
natureza e dos modos do seu
exercicio encontram-se impressas
nos dons vocacionais que recebeu,
isto é, no espirito do Opus Dei.
Iremos limitar o nosso estudo a duas



das referidas explicac¢des, as mais
especificas, no nosso entender, que
sdo a sua secularidade total e a sua
realizagdo através da santificagdo do
trabalho quotidiano. De acordo com o
nosso objetivo final, estuda-las-emos
segundo a perspectiva da forca
configuradora do mundo que as
acompanha.

Como ponto de partida, e a0 mesmo
tempo como enquadramento da
nossa reflexdo, apresentamos as
palavras orientadoras de Sdo
Josemaria: “Os filhos de Deus nao
devem desinteressar-se das
atividades terrenas, em que Deus os
coloca para santifica-las, para
impregnd-las da nossa fé bendita, a
unica que traz verdadeira paz,
alegria auténtica as almas e aos
diversos ambientes. Esta tem sido a
minha pregacdo constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,



de modo que todos nos empenhemos
em elevar a ordem da graca os
afazeres didrios, a profissdo ou o
oficio. Desta forma, todas as
ocupacdes humanas se iluminam
com uma esperanca nova, que
transcende o tempo e a caducidade
do que é mundano”[4].

Nos ensinamentos do fundador do
Opus Dei estd bem patente a
consciéncia forte da vontade salvifica
divina, ou para dizer de outro modo,
um sentido muito vivo da obra
redentora de Cristo. A luz do mistério
do Salvador ilumina até ao fundo o
pensamento do Fundador que
mostra a partir dele uma
fecundidade particular quando quer
exprimir o significado da vocacao
cristd: “Abracar a fé crista é
comprometer-se a continuar a
missdo de Jesus entre as
criaturas”[5]. E é aqui que reside o
verdadeiro ponto fulcral da vocagao
do cristdo normal e corrente:



continuar a missdo de Jesus. O
cristianismo caracteriza-se pela
marca de uma missdo redentora, que
foi consumada na Cruz e na gloria do
Ressuscitado, mas tem de continuar a
realizar-se “até que chegue a hora do
Senhor”[6]. Como deve continuar a
fazer-se? Certamente como foi
concebida pela misericordia de Deus,
isto é, como algo ja definitivamente
sucedido na vida de Cristo, mas que
deve suceder também em cada época
de historia, atraves da Igreja, no
coracdo dos homens e no mais
profundo da criacdo material. “Cada
geracdo de cristdos deve redimir e
santificar o seu tempo, (...)
compreender e compartilhar os
anseios dos homens, seus iguais, a
fim de lhes dar a conhecer, com dom
de linguas, como corresponder a
acao do Espirito Santo”[7]: este é o
verdadeiro conteudo da missdo
corredentora, que alimenta, por sua
vez, de significado a vocacdo do
cristdo corrente. Trata-se de um



ponto importante no pensamento de
Sdo Josemaria que insiste em que
temos de “nos considerarmos co-
redentores com Cristo, de salvar com
Ele todas as almas, porque somos,
queremos ser ipse Christus, o proprio
Jesus Cristo; e Ele deu-se a si mesmo
em resgate por todos”[8].

Consciéncia, pois, de uma missdo e
de uma missao formalmente
corredentora. Como defini-la
seguindo o espirito do Fundador? As
suas afirmacdes neste particular sdo
muito concretas: trata-se de
“santificar por dentro todas as
estruturas temporais, levando até
elas o fermento da Redencao”[9].
Levar ao mundo o fermento da
Redencdo significa para Josemaria
Escriva: “informar o mundo inteiro
com o espirito de Jesus, colocar Cristo
na entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, quando for levantado ao
alto sobre a terra, tudo atrairei a



mim”[10]. Nesta exaltacdo e atracao
encontra-se escondida uma poderosa
luz fundacional.

3. A forca configuradora da
secularidade

Como é que um “cristao corrente”,
um entre os seus iguais, podera levar
a cabo essa imensa tarefa de erguer
ao alto sobre a terra a Cruz do
Salvador? A forca esta, e ai se tera de
a ir buscar, no amago da sua
vocacado-missdo pessoal e especifica.
Fixemo-nos num dos aspectos
essenciais: a plena secularidade[11].

Nos ensinamentos de Sdo Josemaria
é frequente a mencao a secularidade
plena do seu espirito fundacional e
de tudo o que nele se inspira, como,
por exemplo, a vida espiritual dos
fiéis, leigos e sacerdotes, do Opus Deij;
as atividades apostolicas que
promovem, etc.[12]. Como ja o
estudamos noutro contexto[13], a
secularidade do espirito do Opus Dei



é concebida pelo Fundador como
uma propriedade fundacional:
origindria, plena, definidora, ndo
derivada, ndo moldada a posteriori
as caracteristicas dos seus fiéis, ndo
acrescentada: algo que ele associa ao
conteudo da luz carismatica
fundacional. Os exemplos poderiam
multiplicar-se; bastam por agora
umas referéncias breves e explicitas
a secularidade plena (“a nossa
secularidade plena”, escreve o
Fundador, é “caracteristica essencial”
do espirito do Opus Dei[14]; “a
condicdo secular dos membros do
Opus Dei ndo é mera roupagem
juridica: é uma caracteristica real e
essencial”’[15]; a secularidade
“impregna todos os modos da nossa
acao apostolica, tanto individual
como coletiva”[16]; “a secularidade
no Opus Dei ndo é uma mascara; é
algo que pertence a propria esséncia
do nosso caminho”[17].



Ndo se trata, pois, para Sao Josemaria
de um elemento acidental do seu
espirito (como poderia ser o caso, por
exemplo, de uma espiritualidade néao
secular adaptada externamente ao
estilo ou condicdo de vida de leigos e
de sacerdotes seculares), mas de
qualquer coisa que, por pertencer a
sua propria substancia, permite
defini-la. A énfase que o Fundador da
a substancia secular da realidade
apostolica e pastoral do Opus Dei -
isto é, da vocagao-missdo que
caracteriza a existéncia crista dos
seus membros —, é um ponto digno
de reflexdo anterior inclusivamente a
aproximacao do estudo do seu
conteudo doutrinal ou das suas
caracteristicas teoldgicas. -0 ainda
mais, no meu entender, se se tem em
conta qudo pouco frequente é o
tratamento da tematica da
secularidade como elemento
essencial da espiritualidade cristd na
literatura sobre o assunto do
primeiro quartel do século passado



(0 Opus Dei nasce em 1928), e até na
do periodo de 1940-1960, época em
que se situa a maior parte dos textos
sobre os quais estamos a debrucar-
nos de modo particular. Os
ensinamentos de Sdo Josemaria, por
sua vez, insistem em realcar as
dimensdes positivas da secularidade
como noc¢ao cristd, bem como a
revalorizar, principalmente no plano
espiritual e pastoral, a sua influéncia
essencial na conformacao da
existéncia crista.

A nocdo teologica da secularidade
implica uma visdo afirmativa do
mundo manifestada como amor a
toda a criagao cujo destino foi
tracado irrevogavelmente por
vontade divina em dependéncia do
nosso. Inclui, com efeito, ndo sé
referéncia ao mundo por parte do
homem (o seu ser e estar no mundo),
mas também, e antes do mais, a
compreensao do significado do
mundo como criacdo e dom de Deus



ao homem, realidade amada por sua
causa e inseparavelmente dele. A luz
do mistério do Verbo encarnado o
mundo deve ser contemplado nédo
como uma realidade simplesmente
exterior ao homem mas como o
ambiente material que o acolhe e
acompanha, o ambiente dos filhos de
Deus em Cristo, que no mundo e
junto com ele, levando-o consigo, se
encaminham em direcdo ao seu
destino transcendente, isto é, em
direcdo a casa do Pai, lugar de
comunhdo plena e eterna. Estes
elementos da doutrina revelada ndo
devem ser esquecidos quando se tém
de explicitar determinadas nogdes
teoldgicas que, como a secularidade,
ajudam a penetrar nos estratos
profundos da cosmovisao cristd, e
Sa0 por essa mesma razao um ponto
de apoio firme ao entendimento e a
existéncia do discipulo de Cristo que
procura configurar o mundo segundo
0 espirito do cristianismo.



Na ideia de secularidade que se
encontra latente no pensamento de
Sao Josemaria Escriva — mais como
efeito dos dons carismaticos
concedidos que como ponto de
chegada de consideragdes teoldgicas
pessoais —, entrecruzam-se diversos
elementos doutrinais, todos eles
necessarios e nenhum suficiente por
si s0. Em conjunto, poderiam
apresentar-se deste modo:

a) afirmacdo do mundo na sua
objetividade, na sua consisténcia
ontologica, na sua razdo revelada de
ser que é a manifestacdo do amor e
da gloria de Deus, pontos todos eles
centrais da visao cristd do mundo e
da relacdo do homem com ele;

b) compreensdo do amor pelo mundo
por parte do cristdo como
participacdo (e, nesse sentido,
também manifestacdo) do amor com
que Deus 0 ama no Verbo, por quem
foi feito e em quem subsiste;



¢) compreensdo do amor pelo mundo
como dom entregue originalmente
ao homem - ndo heterogéneo com a
sua propria condicdo de criatura e
com a finalidade da sua condicdo de
imagem divina — para conduzi-lo ao
cumprimento atraves do seu proprio
modo de operar, isto é, através do
trabalho, que é o seu modo pessoal
de entrar em relacdo com a natureza
e o devir da criatura impessoal;

d) proclamacdo do dever cristdo de
edificar em Cristo o mundo,
reconduzindo a criacdo inteira rumo
ao destino previsto no plano divino,
0 que significa a luz do mistério do
Verbo encarnado a responsabilidade
de resgatar e de remodelar o mundo
com o selo glorioso da Cruz.

e) a secularidade crista, em suma,
deve ser entendida sem a despojar
da sua dimensao sacerdotal
essencial, inseparavel dos elementos
anteriores na sua mutua relacao; a



sua principal fonte de inteligibilidade
€ a compreensdo do amor redentor
de Cristo como amor sacerdotal ao
homem e ao mundo, fundado no seu
amor filial ao Pai e realizado na terra
através da doacao da sua propria
existéncia.

Com estes pressupostos, a no¢ao
crista de secularidade abre uma via
privilegiada de acesso ao significado
teoldgico — significado em Cristo — das
realidades criadas na sua inter-
relacdo e interdependéncia, e do seu
destino — 0 novo céu e a nova terra
(cfr. Apoc 21, 1) - ligado ao do
homem. Talvez esta via ndo tenha
sido suficientemente explorada pela
inteligéncia cristd, e talvez também
por esse motivo subsista certa
insuficiéncia nocional em relagdo a
ela, bem como certo déficit
(filosofico, teoldgico e candnico) no
estudo de outras noc¢oes cristas
relacionadas com a de secularidade.
E, pois, de desejar e encorajar neste



sentido o desenvolvimento de uma
teologia da secularidade auténtica,
em que ndo se prescinda da luz
peculiar que ela propria lanca sobre
outras realidades. As grandes nogoes,
por exemplo, da espiritualidade
crista, repensadas constantemente ao
longo dos tempos, reclamam ser
revistas de uma perspectiva coerente
com a dimensdo secular essencial da
criacdo e da redencdo no Verbo
encarnado. Esse caminho permitiria
exprimir também com maior
profundidade o conteudo e o
significado da mensagem crista da
salvacdo, e ajudaria a promover o
dialogo sério com o pensamento ndo
cristdo acerca das questdes humanas
essenciais, contribuindo da melhor
forma possivel para a evangelizacao.

Os textos de Sdo Josemaria ajudam
neste ponto, embora mais que da

nocdo da secularidade em geral ou
em abstrato — isto é mais dos perfis
intelectuais da nocdo — apresentem



sobretudo as razdes do que significa
configurar cristdimente o mundo, e
de como fazé-lo segundo o espirito
secular do Opus Dei. E essa a missdo
do cristdo do Opus Dei, um entre os
seus iguais como “cidaddo da cidade
dos homens”, mas também “outro
Cristo”, “com a alma absorvida pelo
desejo de Deus”[18]. No pensamento
do Fundador do Opus Dei estes dois
aspectos — que considerados em
separado ndo necessitariam da
referéncia ao outro para estarem
dotados de significado proprio —
constituem uma unidade, e SO assim
exprimem o seu espirito fundacional.

Encontramo-lo perfeitamente
formulado numa frase concisa e
eloquente de Sao Josemaria: “Somos
uma injecdo endovenosa, na corrente
circulatdria da sociedade, para que
vades — homens e mulheres de Deus
- (...) imunizar da corrupcdo todos 0s
mortais e iluminar com a luz de
Cristo todas as inteligéncias”[19].



Tudo neste texto, cada aspecto da
realidade humana que menciona, é
na sua esséncia secular; tudo se
concebe nos seus termos naturais: a
sociedade, os fluxos vitais que a
conformam, as gentes que a povoam,
as inteligéncias que a movem... O
quadro que descreve, ao serem
contemplados esses aspectos da
perspectiva de Cristo, isto €, de uma
perspectiva da economia salvifica,
esta repleto de conteudo apostolico e
cristdo — sem mudar de cenario e
sem mudar os pontos chave da sua
realidade -. A “corrente circulatdria
da sociedade” é assim, tal como é, e
sem sair dela - nem ao menos para
logo nela reentrar —, o objetivo da
missdo do cristdo, que por ser cristao
e porque aquela corrente vital é o
seu lugar de origem, é capaz de
redimi-lo com Cristo a partir do seu
interior. Sem sair do seu lugar na
Igreja e na sociedade, esse alter
Christus tem capacidade de
conformar cristdmente as realidades



quotidianas pois as entende e as vive
por dentro com intencionalidade
secular: respeitando a natureza — a
verdade — das coisas e vendo nelas e
nos dinamismos de relacao que as
englobam, ocasides irrepetiveis de
“realizar o espirito de Cristo”[20].

E este o profundo sentido da
secularidade cristd e da sua forca
configuradora. “A fé em Cristo, —
afirma S&o Josemaria — ilumina as
nossas consciéncias, incitando-nos a
participar com todas as forcas nas
vicissitudes e nos problemas da
histéria humana”[21]. De uma
historia, em conclusao, que se
escreve dia a dia, mais ainda, que
cada um deve escrever nas paginas
abertas da sua existéncia presente,
da sua vida quotidiana. As
vicissitudes e os problemas da
historia materializam-se para esse
cidaddo comum, que é também
cristdo, em situacoes reais e
concretas que Sao Josemaria exorta a



viver, por menores e normais que
parecam, como “ocasido de um
encontro com Cristo e uma etapa da
nossa caminhada para o Reino dos
Céus”[22]. Encontrar Cristo nesses
ambientes da realidade cotidiana
significa encontra-lo antes do mais
em si proprio, e sabé-lo trazer a essa
situacdo “vivendo cristamente entre
0S N0ssos iguais, de um modo normal
mas coerente com a nossa fé”, sendo
al “Cristo presente entre os
homens”[23]. Nesse ambiente do dia-
a-dia estdo englobadas “todas as
encruzilhadas da terra”[24],
entendidas na sua mais estrita
condicdo terrena como objetivo de
uma atuacdo crista secular, que na
sua propria realizagdo configura
cristimente o mundo ao mesmo
tempo em que o edifica.

Sao Josemaria chama, a luz dessa
secularidade do cristdo, a “santificar
todas as realidades nobres da nossa
vida”[25] “santificacdo da sociedade



a partir de dentro”[26]. A meta,
dificil de abarcar com o pensamento,
¢ contudo bem concreta; e tdo real
como o proprio existir quotidiano:
“todos os ambitos onde se
desenvolvem as tarefas
humanas”[27], “todos os caminhos da
terra”[28], ficardo abertos ao amor
de Deus, mediante as obras do
cristdo. Nao ha fronteiras para essa
missdo corredentora. Ha-de
estender-se “até aos ultimos recantos
do mundo”[29], “até aos ultimos
confins”[30], pois nada ha no mundo
do homem - exceto o pecado - alheio
(e nesse sentido impermeavel) a
mensagem cristd que proclama o
amor paterno de Deus e a “Realeza
de Cristo”[31], que com tao
singulares tonalidades ressoam na
mensagem do Opus Dei.

A forca configuradora da
secularidade do alter Christus, na
realidade (e assim reafirmamos o
que vimos dizendo), transborda



sobre toda a criacdo a partir do
proprio sujeito, da sua propria
pessoa e da sua existéncia de filho de
Deus e cidaddao do mundo, através do
seu atuar livre e responsavel. Sao as
suas obras cristimente seculares
que, enxertadas pela graca do
Espirito Santo na ac¢do santificadora
do Salvador, ao mesmo tempo em
que edificam - como lhes é proprio -
o0 mundo respeitando a natureza das
coisas e desenvolvendo as suas
potencialidades, vdo também
santificando esse mundo em Cristo:
conduzem-no ao Pai com a intengao
de lhe prestar toda a gloria.

Estas ultimas ideias pdem-nos
perante a questao do trabalho
santificado na espiritualidade do
Opus Dei, a mais central do nosso
tema, e a explicacdo mais profunda
também em nosso entender, de toda
a doutrina espiritual de Sao
Josemaria.



4. A forca configuradora do
trabalho santificado

Ao querer aprofundar no conteudo
da expressao “trabalho santificado”
nos ensinamentos do fundador do
Opus Dei - e mais ainda ao querer
aprofundar, como € o caso, na forca
configuradora do mundo que se
desprende do trabalho santificado do
alter Christus — temos de ser
conscientes de que entramos nas
aguas mais profundas do espirito
fundacional e, por consequéncia, no
ambito destas reflexdes que se
revestem de mais interesse[32]. Para
nos situarmos de modo adequado
perante a questao é oportuno aludir
desde o inicio, embora haja certa
antecipacao de conteudos, aquilo que
no meu entender € a auténtica porta
de entrada para o estudo do binémio
“trabalho-santificacdo” segundo o
espirito do Opus Dei.



No referido binémio relacionam-se
dois conceitos de grande densidade
antropoldgica, que permitem vias
diversas de aproximacao e de
procedimentos de ordem intelectual.
A nossa via sera de natureza
teoldgica, e de modo mais preciso
teoldgico-espiritual, para ndo nos
afastarmos do plano em que estdo
situados os textos que estudamos.
Deste modo, aproximamo-nos desses
conceitos e do estudo da sua relacdo
mutua no espirito de Sdo Josemaria
pelo caminho do seu significado
cristao basico, ou que o que vai dar
ao mesmo, através das explicacdes
primarias de interpretacao
apresentadas pela doutrina revelada
e manifestadas pela Igreja. Isto quer
dizer que acedemos principalmente
a essas nog¢oes — como o proprio Sao
Josemaria, cuja inteligéncia crista se
encontra estruturada pela doutrina
da fé, e ndo por uma ou outra
corrente teologica — a partir da
perspectiva do seu significado na



economia da salvacdo, isto é, lidas e
concebidas segundo a hermenéutica
cristolégica para a qual nos
encaminha e nos habilita a fé na
Igreja. Contemplamos, pois, 0s
elementos que compdem a realidade
“trabalho santificado”, que é 0 nosso
tema de estudo, a luz que procede do
mistério do Verbo encarnado, e mais
concretamente da existéncia humana
quotidiana de Cristo que
concebemos, com Sdo Josemaria,
como a propria fonte de significado
da vida quotidiana do cristdo
corrente. Esta é a determinacao
primeira e fundamental do nosso
tema.

Por outro lado, interessa-nos analisar
a questdo segundo a perspectiva que
o titulo indicia: “a forga
configuradora do trabalho
santificado”. Esta é a segunda e
principal finalidade do tema de
estudo, cujo objetivo fica assim
concretizado ao procurar explicar



por que e como o trabalho
santificado do alter Christus tem
forca para configurar cristimente o
mundo, e que significa isso no
contexto da secularidade do cristdo
corrente, contexto esse de que nao
saimos, mais ainda, em que estamos
imersos cada vez mais
profundamente. Estabelecido o
enquadramento de reflexdo, torna-se
necessario determinar qual a
auténtica porta de entrada, por nos
assim denominada, para a questdo
com o fim de penetrarmos depois
através dela nos conteudos que nos
apresentam os textos de Sao
Josemaria.

Indicamos agora uma série de
passagens do Fundador — e
poderiamos escolher outras analogas
— que transcrevemos de modo
continuo e, por agora, sem
comentarios:



“Dentro da espiritualidade laical, a
fisionomia espiritual, ascética
peculiar da Obra apresenta uma
ideia, meus filhos, que é importante
realcar. Disse-vos inumeras vezes,
desde 1928, que o trabalho é para nos
0 eixo a volta do qual deve girar todo
0 N0Sso empenho por conseguir a
perfeicdo cristd. Ao procurar no meio
do mundo a perfeicdo cristd, cada
um de ndés deve procurar também
necessariamente a perfeicdo
humana, no seu proprio trabalho
profissional. E, ao mesmo tempo,
esse trabalho profissional é eixo em
torno do qual gira todo o nosso
empenho apostdlico”[33].

“Toda a espiritualidade do Opus Dei
se apoia, com a porta no gonzo, no
trabalho profissional exercido no
meio do mundo. Sem vocagao
profissional, ndo se pode ser do Opus
Dei: faltaria a matéria intrinseca que
é preciso santificar e com a qual
temos de nos santificar”[34].



“A caracteristica peculiar da
espiritualidade do Opus Dei, como
tantas vezes vos disse, consiste em
que cada um deve santificar a
profissdo, o seu trabalho normal,
santificar-se na sua profissao e
santificar os outros com a sua
profissao”[35].

Sdo afirmacdes cheias de interesse,
que abrem de par em par a porta de
entrada para o estudo da relacao
trabalho-santificagdo segundo o
espirito fundacional de Sao
Josemaria que se pode enunciar
simplesmente deste modo: a
santificagdo do trabalho normal e
corrente € o gonzo em que se apoia a
vida espiritual do cristdo corrente, na
sua dupla dimensdo de procura
pessoal da santidade e de cooperag¢do
apostolica na santifica¢do dos outros.
A contribuicgdo singular deste
ensinamento que Sao Josemaria
apresentou incansavelmente como
pertencente ao proprio nucleo do



carisma fundacional, deve ser lida
ndo ingenuamente, ndo
acriticamente, como se se tratasse de
algo evidente por si mesmo, mas
esforcando-se por compreender as
suas articulacdes teoldgicas internas,
nada 6bvias.

Com as imagens do gonzo e do eixo, o
Fundador ndo esta certamente a
fazer teologia da sua propria
mensagem mas simplesmente a
comunicar o seu conteudo essencial.
Mas ao fazé-lo revela explicacdes
teoldgicas, e segundo uma linguagem
que para ele é indubitavelmente
expressiva e clara, pois se assim nao
fosse formularia de outro modo esse
ponto essencial do seu espirito, e
pelo contrario fa-lo com as imagens
do gonzo e do eixo. Com elas quer
formular graficamente a
centralidade, bem clara e
estruturante, do trabalho corrente
santificado no espirito do Opus Dei.



Para dizer de outro modo, o trabalho
quotidiano santificado nado se pode
conceber no espirito de Sao
Josemaria — segundo os seus
elementos definidores na sua
esséncia seculares — simplesmente
como meio-para-outras-coisas (para
distribuir o tempo, para conseguir
meios econdémicos, para desenvolver
a propria personalidade, para
produzir riqueza, para contribuir
para o bem da sociedade, para evitar
0 6cio, ou outras coisas parecidas).
Nem sequer é simplesmente
concebivel, e isto tem de ser bem
entendido porque poderia parecer
que contradizia o que atras foi dito,
como meio-para-se-santificar. Nao. O
trabalho santificado (na sua dupla
dimensao, objetiva e subjetiva, isto &,
de obra feita e de acdo com intengao
de ser feita, ambas em Cristo, tem
significado proprio: significa algo em
si mesmo e por si mesmo, € algo de
substantivo e ndo somente acidental
ou instrumental no plano da



economia da salvacdo, isto é no
mistério de Cristo. E por isso possui a
qualidade de ser gonzo em que se
apoia ou eixo sobre o qual gira o
dinamismo da vida espiritual do
cristao leigo, porque para ser gonzo
ou eixo € preciso ser algo, possuir
uma consisténcia ontoldgica propria
que ndo esteja reduzida a pura
instrumentalidade. O trabalho
santificado (na sua dimenséo
objetiva e subjetiva) € o momento
essencial interno desse dinamismo, e
ndo simplesmente enquadramento
ou instrumento externo ou acidental
para desenvolvé-lo.

F patente que nos textos do
Fundador ndo se encontra expressa
esta ideia como explicitamos, mas a
ideia é, sem duvida, inteiramente
sua. E ndo so para nds, que dele a
tomamos, mas porque de fato - na
medida em que nos é dado conhecer
—ninguém a explicitou assim na
histdria da espiritualidade crista.



Como nasce esta ideia, tdo fecunda
no plano espiritual e no pastoral, na
alma do fundador? E uma ideia de
grande interesse que sera estudada
com atencdo no futuro. Nao é
oportuno determo-nos agora na
procura sistematica de textos, mas
podemos avancar algumas sugestdes
no plano das hipoteses de trabalho.

A concepcdo do trabalho como
realidade santificavel e (sO deste
modo) santificadora, que € o
elemento mais especifico da
espiritualidade do Opus Dei,
verdadeira carta de apresentacdo, na
Igreja, do seu espirito fundacional,
da sua natureza teoldgica e dos
modos apostolicos, foi concebida por
Sdo Josemaria, no meu entender, em
dois momentos diferentes, a partir da
luz fundacional e sob a marca dos
dons que a acompanham. Entre esses
dois tempos ha um espaco nao de
ordem cronoldgica (questdo em que
ndo vamos entrar), mas de ordem



intelectual. No primeiro momento,
sob o impacto espiritual, se nos é
permitido falar assim, do
desnivelamento da sua missao
fundacional, que irrompe de
improviso, Sdo Josemaria dira em
termos inequivocos o que Deus quer
como chamamento a santidade, no
mundo e através do proprio trabalho:
santidade, secularidade e trabalho
sdo naquilo que viu no dia 2 de
Outubro de 1928 as trés realidades
relacionadas e inseparaveis a que a
doutrina do Fundador faz necessaria
referéncia. Penso que esta ideia pode
ficar suficientemente esclarecida (se
bem que nao provada), por exemplo,
com esta passagem: “Ao suscitar
nestes anos a sua Obra, o Senhor quis
que nunca mais se ignorasse ou se
esquecesse da verdade de que todos
se devem santificar, e de que a
maioria dos cristdos se deve
santificar no mundo, no trabalho
corrente. Por isso, enquanto houver
homens na terra, a Obra ha-de



existir. Sempre se dara este
fendmeno: que haja pessoas de todas
as profissdes e oficios, que procurem
a santidade no seu estado, nessa
profissdo ou nesse seu oficio, sendo
almas contemplativas bem no meio
da rua”[36].

Estas interessantes palavras, em que
nada do que diz separado do resto,
apresentam um cendrio com trés
potentes focos de luz: secularidade,
como o estar no mundo como num
lugar nativo, trabalho corrente, como
expressdo ou realizacdo desse estar
no mundo; santidade em e atraves
desse trabalho, e por isso “bem no
meio da rua”. Tudo aponta, além
disso, para a finalidade apostolica da
missdo recebida. As trés nocoes,
esses trés pontos de luz, estao
intimamente interligadas, e aos olhos
de Sdo Josemaria compdem uma
Unica realidade: o que Deus quer em
relacdo a Obra. No estilo do texto
essa intima conexdo de elementos e



fins deve ser interpretada, como €
evidente, como uma descricdo da
natureza da missao recebida e, com
ela, do Opus Dei. Tudo esta tao
interpenetrado na unidade da
descricgdo, tudo € tdo uma so coisa
que seria impossivel introduzir nela,
sem a destruir, uma ordenacao
artificial (por exemplo, uma
ordenacdo por prioridades ou
importancia) desses pontos de luz.
Mas isto ndo obsta afirmar que a
ideia de santidade pessoal é a que, no
meu entender, tem maior peso ou
um grau maior de presenca e de
influéncia no conjunto. O texto
enuncia sobretudo uma mensagem
de santidade no trabalho e através do
trabalho corrente. E o trabalho é ai
visto, de certo modo, em funcdo da
santidade do sujeito que o realiza:
tratar-se-ia, pois, de uma santidade
especificada pelo trabalho como
lugar e meio de realizacdo.



Isto que acabamos de dizer ja seria
considerado como elemento valioso,
caracterizador de uma
espiritualidade. Mas no texto atras
transcrito ndo fica dito tudo o que
realmente caracteriza o espirito do
Opus Dei e a sua finalidade
fundacional, pois nele ndo esta
expressa com toda a nitidez, se bem
que de maneira implicita, a grande
afirmacdo do trabalho em si mesmo
como realidade santificada e
santificadora. Oucamo-la em toda a
sua plenitude da boca do seu
Fundador: “O fim do Opus Dei é
santificar o trabalho corrente —
profissdo ou oficio — de cada um, o
trabalho humano intelectual ou
manual, e, ao ser santificado, cada
um no lugar que a vida lhe
proporcionou, dar aos outros de
modo adequado a doutrina de Jesus
Cristo, sempre em tarefas proprias
de leigos, e seculares, levadas a cabo
por cada um de v4s como cidadaos,
entre os vossos iguais”[37]. Ou entédo



“O nosso trabalho profissional é a
matéria que temos de santificar, a
que nos santifica e a que devemos
utilizar para santificar os
outros”[38]. Ou por ultimo: “O que é
proprio da nossa vocacao € a
santificacdo do trabalho normal.
Tornamos todos os caminhos da terra
divinos: Eu fiz o céu e a terra; e dou-
te este mesmo poder para fazeres
com (ue a terra se converta no céu
(S. Jodo Crisostomo, In Genes. Hom..).
Ndao existe na terra um trabalho
humano nobre que néo se possa
divinizar, que ndo se possa
santificar. Ndo existe nenhum
trabalho que ndo devamos santificar
e torna-lo santificante e santificador,
que possa ser abrangido na
consecratio mundi”[39].

Assim, pois, sem deixar de realcar a
importancia doutrinal e pastoral da
doutrina do Fundador do Opus Dei
sobre a santificacdo do cristdo no
mundo em e por meio do trabalho



normal, ou que € igual a sua
mensagem fundacional de que “se
abriram os caminhos divinos da
terra”, é necessario realcar ainda
com maior intensidade o seu
fundamento prévio e peculiar. No
espirito do Opus Dei, com efeito, o
trabalho do “cristdo corrente” ndo é
apenas concebido como dmbito ou
meio de santificacdo no mundo, mas
antes de tudo o mais, como realidade
em si mesma santificavel. Isto quer
dizer que a luz do carisma
fundacional o significado do trabalho
ndo admite uma simples leitura em
chave instrumental, como a que
pudesse dar-se, por exemplo, em
estar presente no seio do mundo
laboral, talvez por razdes apostolicas,
mas sem se mover naturalmente
nesse ambiente como em lugar
proprio e genuino. O trabalho néo é
concebido por Sao Josemaria
simplesmente como um instrumento-
para-outras-coisas, nem ao menos
para coisas tdo subidas como ser



instrumento-de-santificacdo, ou
instrumento-de-presenca-apostolica-
no-mundo. Quando o apresenta, com
uma luz carismatica, como realidade
santificavel, o fundador esta a referir
0 espirito do Opus Dei ndo s6 a
mensagem de que “se abriram os
caminhos divinos da terra”, mas
também e antes do mais a propria
finalidade de abri-los, que € algo
muito mais profundo. “Deus chamou-
nos”, afirma, “para levar a sua
doutrina a todos os recantos do
mundo, para abrir os caminhos
divinos da terra, para fazer com que
tantas inteligéncias que nada sabem
dele o conhecam”[40].

Os caminhos da terra manifestam a
dimensdo transcendente inserida na
criacdo apenas quando sdo abertos
do lado de dentro com a chave do
amor redentor do Verbo encarnado
no mundo. S6 quando assim ficam
abertos mostram ser na sua raiz
profunda ndo apenas “caminhos



divinos” mas “caminhos divinos na
terra”. Assim, pois, a mensagem de
santificacdo no mundo através do
trabalho que S&o Josemaria proclama
nao consiste s6 em trabalhar, ou em
estar presente no mundo do trabalho
com desejos de santidade e de
apostolado, mas em santificar o
proprio trabalho e com ele o proprio
mundo, assumindo-o a radice como
tarefa corredentora em Cristo. Em
resumo, resgatando-o para Deus. SO
assim, como diz o fundador — e so ele
pode afirma-lo com tal autoridade -,
“esse trabalho humano que
realizamos pode, com sobeja razéao,
considerar-se opus Dei, operatio Dei,
trabalho de Deus”[41].

Procuremos penetrar mais
profundamente no seu pensamento
voltando a alguns textos anteriores
nos quais utiliza as imagens do gonzo
e do eixo, como por exemplo, este:
“Toda a espiritualidade do Opus dei
se apoia, como a porta no gonzo, no



trabalho profissional exercido no
meio do mundo. Sem vocagao
profissional ndo se pode ser do Opus
Dei: faltaria a matéria que é preciso
santificar e com a qual teremos de
santificar”[42]. Ou entdo este: “A
vossa vocagdao humana é parte, e
parte importante, da vossa vocacao
divina. Esta € a razdo pela qual
tendes que vos santificar —
contribuindo ao mesmo tempo para
a santificacdo dos outros, dos vossos
iguais — precisamente santificando o
vosso trabalho e o vosso ambiente:
essa profissdo ou oficio que preenche
vossos dias, que da uma fisionomia
peculiar a vossa personalidade
humana, que é a vossa maneira de
estar no mundo; esse lar, a vossa
familia; e essa nagdo em que
nascestes e que amais”[43].

Estas passagens encerram
determinadas caracteristicas que se
podem destacar: a) o trabalho é
encarado de uma optica



essencialmente secular de trabalho
profissional, profissdo ou oficio,
labor profissional e inclusivamente —
e é este 0 melhor modo de exprimir a
sua dimensao secular — como
“vocacdo profissional”; b) essa
vocacdo profissional, que faz parte
da “voca¢do humana”, entendendo-
se por esta o estatuto pessoal de cada
um no mundo, é aqui vista a luz da
vocacdo divina e contemplada
também como “parte importante”
dela: trata-se de uma ideia
verdadeiramente fulcral no contexto
do “abrir os caminhos divinos da
terra” c) esse trabalho profissional é
0 que deve ser santificado,
santificando-se deste modo o
trabalhador e colaborando com ele
na santificacdo dos outros. As frases
de Sdo Josemaria sdo sdbrias e
afirmativas. Nao faz teologia,
transmite sim aos seus a luz
fundamental, manifestada muitas
outras vezes[44] e de muitas
maneiras. Como pode ser entendida



esta doutrina em que de modo
simples se esta a dizer algo de
extraordindrio alcance espiritual e
apostolico?

Antes de prosseguir é necessario
enunciar uma premissa: captar a
correlacdo intima entre vocagao
profissional e vocagdo divina para o
Opus Dei é 0 caminho para captar a
esséncia teologica da missdo para a
qual Deus escolheu Sdo Josemaria.
Aqueles que receberam a vocacao
para o Opus Dei testemunham que,
desde que souberam ter sido
chamados para a Obra,
compreenderam com a ajuda da
graca, talvez no inicio de modo mais
intuitivo que refletido, a correlacdo
entre o seu estatuto pessoal-
profissional e a sua vocacdo divina. O
exercicio do trabalho intelectual ou
manual do proprio dever, que era o
ambito e o meio da sua inserc¢ao
ativa e natural na sociedade secular,
e de modo mais profundo, na vida do



mundo, ndo sofria alteracdo com a
vocacdo e incorporacdo na Obra,
antes, pelo contrario, adquiria um
sentido novo — um significado
sobrenatural — ao passar a estar
referido a Deus. A vocagao divina
ndo mudava a orientacdo e o
conteudo naturais da propria
identidade pessoal, social e
profissional (ou, em sentido mais
amplo, a propria vocacdo humana),
antes os assumia outorgando-lhes
um significado transcendente de
encontro com Cristo, de doagéo a Ele,
de participacdo consciente e ativa na
sua obra redentora.

Resumindo, a base de apoio da
vocacdo divina era a mesma base de
apoio da vocacdo humana -
sintetizada no trabalho pessoal —,
elevada agora a um novo plano de
realidade e de significado. O
Fundador, como vimos, escreve: “A
vossa vocacdo humana é uma parte,
e parte importante, da vossa vocacao



divina. Esta é a razdo pela qual vos
haveis de santificar, contribuindo ao
mesmo tempo para a santificacdo dos
outros, vossos iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente: a profissdo ou oficio
que enche os vossos dias, que da
fisionomia peculiar a vossa
personalidade humana, que € a vossa
maneira de estar no mundo: 0 V0SS0
lar, a vossa familia; e a nagdo em que
nascestes e que amais”[45].

“Santificando precisamente 0 vosso
trabalho e o vosso ambiente”. Esta
mesma ideia, agora em palavras
nossas, poderia exprimir-se assim:
realizando o vosso trabalho com
sentido de missdo redentora. De fato,
é o proprio Fundador que, ao
descrever um panorama dos frutos
que virdo com o tempo ao ritmo do
desenvolvimento da Obra, faz esta
afirmacdo: “teremos metido um
sentido de vocacdo no trabalho
corrente”[46]. Esta ai o cerne da



questdo, que cria raizes na terra
profunda da criacdo no Verbo e da
redencdo atraves da Cruz. Aquilo
pelo qual uma pessoa se insere
ativamente e de direito proprio na
vida da sociedade, no devir da
historia e do mundo, esse seu
caminho natural, compartilhado na
terra com tantos seus iguais, isto é, o
seu trabalho normal, adquire,
mediante a vocagdo pessoal para o
Opus Dei, um novo sentido, um
sentido de missdo, de estar
empenhado com Cristo, para gldria
do Pai, na obra de redimir o homem
e 0 mundo, e de contribuir para
reconduzi-los rumo ao seu
verdadeiro fim.

Assim como a pessoa chamada com
essa vocacao se sabe “alter Christus,
ipse Christus”, assim também o seu
trabalho normal e corrente,
concebido e desenvolvido com uma
intencionalidade nova (a de
trabalhar como um filho de Deus em



Cristo) adquire, sem perder a sua
consisténcia natural, uma nova
consisténcia no plano da economia
da salvacdo, ligada a uma nova
finalidade. Torna-se agora expressao
de um atuar filial e corredentor que
leva ao mundo do trabalho do
homem a luz e a eficacia redentora
de Cristo. De abrir apenas caminhos
humanos - caminhos de relacao
inter-humana e de relacédo de
dominio e de guia em relacdo as
outras criaturas - o trabalho em
Cristo do alter Christus passa a “abrir
caminhos divinos na terra”,
caminhos tracados e iluminados com
a luz que brota do mistério do Verbo
encarnado — em quem tudo foi feito e
tudo subsiste —, mais ainda, com a
forca que emana da sua Cruz e da
sua Glorificacao.

Os caminhos divinos abertos na terra
com o trabalho humano santificado
tém como sinais distintivos os que
acompanham as obras do Redentor.



Em primeiro lugar terem como
finalidade o louvor e a gldria do Pai,
e por isso: a revelacdo do sentido
original da criagdo a partir do
interior da realidade criada e
redimida; a reordenacao das
criaturas para o seu Criador, a dos
ambientes do trabalho humano com
a sabedoria da Cruz. Por estar
realizado e santificado em Cristo, o
trabalho do alter Christus é também
trabalho santificador. Através dele, e
somente através dele, é possivel
realizar a partir de dentro da criacado
e da historia humana a missao de
“por Cristo no cume das atividades
humanas”[47], meta ultima e
especifica da atividade apostodlica do
Opus Dei, marcada com o sinal
salvifico da cruz.

5. Que significa santificar o
trabalho?

a) Imitar o trabalho santo e
santificador de Cristo



Sao Josemaria aprende e ensina o
significado do trabalho santificado
quando contempla o trabalho de
Cristo em Nazaré. “O Senhor suscitou
0 Opus Dei em 1928 para ajudar a
recordar aos cristdos que, como
conta o livro do Génesis, Deus criou o
homem para trabalhar. Viemos
chamar de novo a atencdo para o
exemplo de Jesus, que durante trinta
anos permaneceu em Nazaré
trabalhando, desempenhando um
oficio. Nas maos de Jesus, o trabalho
— e um trabalho profissional,
semelhante ao que milhoes de
homens realizam, em todo o mundo
— converte-se em tarefa divina, em
atividade redentora, em caminho de
salvacdo. O espirito do Opus Dei
recolhe a formosissima verdade,
esquecida durante séculos por
muitos cristaos, de que qualquer
trabalho, humanamente digno e
nobre, se pode converter numa
tarefa divina. No servico de Deus nao
ha oficios de menos categoria: todos



sdo de muita importancia”[48].
Embora ndo se possa falar com
completa propriedade da
materialidade do trabalho
quotidiano de Jesus, ja que ndo temos
ao nosso dispor elementos, é possivel
refletir teoldgica e espiritualmente
sobre ele tendo em conta os dados
dogmaticos subjacentes: é o trabalho
do Verbo encarnado e redentor,
cheio de significado e de
exemplaridade. Nos textos de Sdo
Josemaria podem encontrar-se, no
meu entender, os dois tipos de
discurso, o teoldgico e o espiritual, se
bem que na literalidade das palavras,
tenha primazia o segundo. E 16gico
que assim suceda, pois o Fundador
escreve como quem €: uma pessoa
empenhada sobretudo em dar a
conhecer e a ensinar a viver um
itinerario concreto de identificagao
com Cristo, que Deus conduziu
previamente mediante os dons
correspondentes, e que o p0s como
primeiro e fundamental elo.



Pois bem, a prioridade do discurso
espiritual néo significa
exclusividade, porque ndo € possivel
enfatizar a exemplaridade do existir
de Cristo se a reflexdo ndo estiver
alimentada na raiz teologica do seu
mistério. E isso em Sdo Josemaria,
cujo pensamento é essencialmente
cristocéntrico, é patente com muita
clareza. Desejando chamar a atencao
para a nocdo de trabalho santificado,
apresentamos algumas passagens
dos escritos do Fundador que tém
como horizonte a vida corrente de
Cristo em Nazaré, e dentro dela ao
seu trabalho quotidiano, procurando
mostrar a sua estrutura teoldgica
interna. E sabido, e estudamo-lo
noutra ocasiao[49], que o
pensamento de Sdo Josemaria se
apoia num fundamento cristologico
primario que lhe da também a sua
estrutura basica: a unidade
inseparavel em Cristo (e por
participacdo no cristdo que o segue e
imita) entre pessoa e missao.



Exprime-o bem, por exemplo, esta
afirmacdo: “Nao se pode dissociar a
vida interior do apostolado, como
ndo é possivel separar em Cristo o
seu ser de Deus-Homem da sua
funcdo de Redentor. (...) Para o
cristao, o apostolado é algo
congénito: ndo tem nada de artificial,
de justaposto, ndo €é externo a sua
atividade diaria, a sua ocupacao
profissional. Tenho-o dito sem cessar,
desde que o Senhor disp6s que
surgisse o Opus Dei. Trata-se de
santificar o trabalho ordinario, de
santificar-se nessa tarefa e de
santificar os outros mediante o
exercicio da respectiva profissao,
permanecendo cada um no seu
estado”[50]. Tudo o que estudamos
esta presente neste texto: a alusdo a
origem carismatica da doutrina
fundacional; o fundamento
cristolégico da unidade entre
santidade e trabalho corrente; a
afirmacdo implicita da prioridade da
santificacdo do trabalho a



santificacdo nele e por meio dele. E
este ultimo aspecto que nos interessa
considerar.

Como se tem vindo a afirmar nestas
paginas, a doutrina de Sdo Josemaria
em torno ao binoémio santificacao-
trabalho tem inscrita, em nosso
entender, uma precedéncia
conceptual objetiva do trabalho
santificado sobre a santificacdo em
ou por meio do trabalho. Ou entdo o
que vem dar no mesmo: apenas o
trabalho santificado pode ser
entendido e apresentado como
caminho da santificacdo do “cristao
corrente” e, paralelamente, da sua
eficacia apostolica. Para dizer isto de
outro modo, o trabalho santificado
(as obras realizadas em Cristo, que
edificam o mundo segundo Deus e
santificam o sujeito que as realiza)
tem primazia conceptual sobre o
sujeito que se santifica por meio dele,
e ndo de modo inverso, embora
ambos 0s aspectos sejam



inseparaveis. Sendo assim, é clara a
importancia da intencionalidade
atual, ou pelo menos habitual, do
sujeito em realizar em Cristo a sua
existéncia quotidiana e dentro dela,
como seu resumo, o seu trabalho
corrente. A intencdo atual ou
habitual de viver e trabalhar em
Cristo é o primeiro passo para uma
pessoa se inserir eficazmente no
dinamismo do labor santo e
santificador do Verbo encarnado, e
participar pessoalmente da sua
eficacia redentora.

Tera isto que acabamos de dizer uma
base teologica firme? Penso que a
tem efetivamente, e que se encontra
no interior das raizes cristocéntricas
do pensamento de Sao Josemaria.
Chegados a este ponto, esta aberto o
caminho para uma concluséo
importante. Se quiséssemos ir direito
ao assunto, di-lo-iamos deste modo:
assim como Cristo santificou a sua
existéncia corrente (o seu trabalho,



0s seus deveres) vivendo-a como
quem é, o Filho enviado do Pai, e sem
necessidade de se santificar Ele
proprio, pois é ja por si o Santo de
Deus, assim também o alter Christus,
que imita vocacionalmente aquela
vida escondida, se sente movido pela
graca do Espirito Santo a entender a
sua existéncia e o seu trabalho
quotidiano precisamente como
objeto de santificacdo. “imitamos a
vida oculta de Jesus Cristo”, escreve o
Fundador, “e, por isso, sendo
portadores de uma grande luz
interior, um fermento de fecunda
novidade, sem coisas estranhas —
porque ndo somos dados a fazer
espetaculo — procuramos santificar a
vida corrente: o trabalho, a amizade,
a familia, os afazeres nobres do
mundo, a edificacdo da sociedade
temporal...”[51]. E interessante dar-
se conta das conexdes e correlacdes
internas que existem nessas
palavras: se bem que imitemos
vocacionalmente (com aluz e o



fermento da vocacao pessoal) a vida
oculta de Cristo, procuramos
santificar a vida do dia-a-dia..., pois
esse foi — podemos concluir — o objeto
imediato do existir quotidiano do
Redentor.

E temos um texto que explicita ainda
mais esta ideia: “Ao ser assumido por
Cristo, o trabalho se nos apresenta
como realidade redimida e
redentora: ndo é apenas a esfera em
que o homem se desenvolve, mas
também meio e caminho de
santidade, realidade santificavel e
santificadora”[52]. Se assim nos é
apresentado o trabalho de Cristo,
também analogamente deve ser
compreendido o trabalho do cristdo
em Cristo. Este é um contributo
especifico da mensagem espiritual do
fundador, de uma grande projecao
evangelizadora. Nele reside de algum
modo a explicacdo ultima da
configuracao cristd do mundo por
parte do “cristao corrente”.



No espirito de Sdo Josemaria late
intensamente o mistério do atuar
humano santo de Jesus nos seus anos
de Nazaré: “Viemos chamar de novo
a atencdo para o exemplo de Jesus,
que durante trinta anos permaneceu
em Nazaré trabalhando,
desempenhando um oficio”[53]. As
obras de Cristo, as da sua vida
escondida, como as da vida publica,
dao testemunho inequivoco dele e do
Pai que opera nele (cfr. Jo 14, 10).
Esse trabalho humano do Filho de
Deus, realizado principalmente,
como tudo o que € seu, para dar a
gloria ao Pai que lhe é devida, esta
plenamente integrado na finalidade
da sua missdo redentora. Deve, pois,
ser contemplado a luz e no interior
dela: “Glorifiquei-te sobre a terra;
acabei a obra que Me deste a fazer. E
agora, Pai, glorifica-Me junto de Ti
mesmo, com aquela gloria que tinha
em Ti antes que houvesse mundo” (Jo
17, 4-5).



O trabalho do Verbo encarnado em
Nazaré, santificado por razdo de
quem o realizava e pela finalidade
com que era realizado, é também por
isso mesmo santificador: “tarefa
divina, atividade redentora, caminho
de salvacdo”[54], dira Sdo Josemaria.
Aquele por quem tudo se fez e em
quem tudo subsiste retoma, de certo
modo, fazendo-se ele mesmo um de
nos, aquilo que ele proprio quis dar
ao homem na sua origem, e retoma
também por isso em suas maos
humanas, com o trabalho das suas
maos, 0 mundo. Redimiu-o de par
com 0 homem com o seu proprio
sangue, remodelou-o com o molde
novo da Cruz e entregou-o de novo,
ja resgatado, ao cristdo para ele o
edificar, o santificar, o conduzir ao
Pai.

E bem sabido que na histéria da
espiritualidade catdlica o que se
passou em Nazaré foi objeto de
abordagens significativas, e desperta



sempre grandes ressonancias. Nao
podia deixar de ser de outro modo.
Em torno do que significa, brotou,
por exemplo, uma espiritualidade da
familia e da igreja doméstica cujo
ponto de referéncia é o lar santo de
Jesus, Maria e José. O seu influxo em
toda a Igreja, a partir especialmente
do século XVII, foi muito grande, e
encontrou ecos singulares nos
séculos XIX e XX, até desembocar,
por exemplo, como se poderia
mostrar no n. 41 da Lumen gentium
no contexto das multiplas formas de
realizar o chamamento universal a
santidade. Em torno também da vida
oculta de Cristo em Nazaré, e
partindo da contemplacéo da
pobreza e da humildade daquele lar
e lugar de trabalho de Cristo, a
mensagem de Charles de Foucault
acendeu uma forte luz na Igreja. O
seu desejo de imitar Jesus, que
escolheu o ultimo lugar, esse Jesus
pobre que leva a cabo o seu humilde
trabalho e o seu viver quotidiano



entre os outros, com espirito de
caridade, em clima de amizade com
todos, despertou a atencdo e
interesse na Igreja.

E também os fatos de indole
trinitaria e cristoldgica de Nazaré, o
mistério dos anos escondidos do
Verbo feito homem, anos de
existéncia normal no seio da sua
Familia e no meio dos seus
concidadaos, de cumprimento
amoroso da vontade do Pai, constitui
um solido fundamento na doutrina
espiritual do Fundador do Opus Dei.
Mas a marca especifica dos seus
ensinamentos é, como estamos a ver,
a do trabalho santificado e
santificador de Jesus. Como € 16gico,
Sao Josemaria ndo deixa de realgar,
com a tradicdo que o precede, e em
que se forjou a sua alma catolica e
sacerdotal, outros aspectos: caridade,
vida de familia, humildade,
desprendimento, espirito de servico,
etc., que brilham no lar de Nazaré,



enquanto lar terreno do filho de
Deus, de sua Mae Santissima e de S.
José. E evidente que fala deles com
insisténcia. Mas ante os seus olhos
brilha, com luz potente e especial, o
trabalho santificado de Cristo, sinal e
realidade do seu existir em continua
comunhdo com o Pai no Espirito
Santo, desejoso de lhe dar gléria e de
que se cumpra a sua vontade: que
todos os homens se salvem. Assim
decorre a vida de Cristo: uma vida de
“trabalho santo”, “de trabalho
continuo convertido em Obra de
Deus, obra de Amor”[55].

Penso, pois, e sustento que na
histdria da espiritualidade catodlica ja
ndo se podera falar do significado de
Nazaré e da vida escondida de Cristo,
sem aludir explicitamente a doutrina
de Sdo Josemaria sobre a vida
corrente e o trabalho, santificados e
santificadores, do Verbo encarnado e
redentor, e nele, do cristdo. O
trabalho do cristdo em Cristo pode e



deve santificar-se, isto €, “converter-
se em trabalho divino” para assim
cada um se santificar por meio dele e
contribuir para a santificacdo dos
outros. O Fundador vé a missao do
Opus Dei tendo como fim a
realizagdo efetiva no mundo dessa
doutrina. “Como somos co-herdeiros
com Cristo, omnia enim vestra sunt...
vos autem Christi: Christi autem Dei,
tudo é nosso, e nods de Cristo, e Cristo
de Deus (1 Cor III, 22-23). Assim
temos de santificar as estruturas do
mundo, porque Sdo nossas, mas nao
sdo para nos, pois nos pertencemos a
Deus. Daqui se deduz que, pelo
chamamento para o Opus Dej,
devemos permanecer no meio das
atividades seculares — omnia vestra
sunt —, cada um no seu proprio
estado, consagrando por vocacao
divina essas tarefas humanas e
entregando-as a Deus — vos autem Dei
—, por meio do nosso trabalho
profissional de cada dia, santificado e
santificador”[56].



b) Trabalhar como Cristo, com a
maxima perfei¢do possivel

Como dever pessoal do cristdo, a
santificacdo do trabalho requer,
como foi dito, a intencdo de realiza-lo
segundo o modelo e exemplo de
Cristo. Mas isso significa
necessariamente que seja realizado
com a maior perfeicdo possivel. Tal
como nos pontos que analisamos até
agora, também neste, da perfeigao
humana do trabalho, nao
encontramos um modo melhor de
dizer do que as palavras de Sao
Josemaria: “Parte essencial dessa
obra — a santificacdo do trabalho
corrente — que Deus nos entregou, €
realizarmos bem o proéprio trabalho,
a perfeicdo também humana, o bom
cumprimento de todas as obrigacdes
profissionais e sociais. A Obra exige
que todos trabalhem com
consciéncia, com sentido de
responsabilidade, com amor e



perseveranca, sem abandonos ou
facilitismos”[57].

Da perspectiva de um trabalho
pessoal que se deseja santificar,
realizando-o com sentido de missdo
corredentora e com a intencao
ultima de imitar eficazmente o
trabalho de Cristo, o empenho por
alcancar a maior qualidade possivel
e de leva-lo a cabo com perfeicao é
simplesmente sindénimo de coeréncia
sobrenatural e humana. Significa ter
consciéncia de que as obras do alter
Christus, e mais concretamente a sua
relacdo por meio do trabalho com as
criaturas impessoais, participam no
seu sujeito — e na mesma medida em
que este é capaz — de eficacia
corredentora: sdo obras realizadas
em Cristo e no Espirito Santo. £ um
operar que, no seu sujeito, nasce ja
no mesmo nivel de intencionalidade
filial (dar toda a gldria ao Pai) e
apostolica (que alcance a salvacgao
para todos) em que estd situada a



existéncia do alter Christus. Tem de
ser, pois, um “trabalho feito com
consciéncia, com profundidade (...),
com a perfeicdo também humana
que cada um puder alcancar,
cuidando os pormenores”[58].

Esse trabalho santificado tera de
possuir, para poder chegar a sé-lo,
uma qualidade indispensavel,
implicita em tudo o que se disse e
que convém explicitar. Por ser um
trabalho que intencionalmente imita
e, na medida da graca, participa da
eficacia das a¢6es humanas do Verbo
encarnado (em quem tudo subsiste
segundo o seu proprio modo de ser),
apenas admite ser feito em
conformidade com a natureza das
coisas, isto é, com a sua verdade
propria. E isto que é proprio do
trabalho do Verbo feito homem. Um
trabalho humano do Verbo contrario
a verdade das coisas € inconcebivel
porque contraditério com a sua
condicdo de Criador. O trabalho do



cristdo em Cristo so é digno desse
nome enquanto relacdo dindmica,
criativa e plenamente respeitadora
da verdade das criaturas. Ou por
outras palavras, como diz Sdo
Josemaria: “Quando trabalha, como é
de sua obrigacdo, o cristdo nao deve
iludir nem esquivar-se as exigéncias
proprias da natureza das coisas. Se
pela expressdo abencoar as
atividades humanas, se entendesse
anular ou escamotear a sua dinamica
propria, negar-me-ia a usar essas
palavras”[59]. E patente o espirito de
secularidade que se desprende destas
frases, cujo primeiro significado é&,
como ja o dissemos anteriormente,
cristologico: Tem a sua raiz no
mistério do Verbo encarnado e da
criacdo nele e por ele. Por ser uma
secularidade de raiz cristologica é
também, secundariamente, uma
secularidade de raiz eclesioldgica,
isto é, referida ao mistério da Igreja
in terris, e que se revela também, por
consequéncia, de acordo com as suas



caracteristicas[60]. Abrem-se aqui
neste particular perspectivas

interessantes em que ndo € agora
altura oportuna de nos determos.

6. Epilogo: “Por Cristo no cume das
atividades humanas”

Ao longo destas paginas fomos
estudando o conteudo e significado
da configuragdo cristd do mundo nos
ensinamentos do Fundador do Opus
Dei. Quisemos analisa-la como
vocacdo-missdo do “cristdo-
corrente”, “alter Christus, ipse
Christus”, dando especial énfase a
secularidade e ao trabalho
santificado e santificador. O
conteudo de cada uma dessas nocoes
e 0 da sua mutua relacdo no espirito
de Sdo Josemaria, permitiu revelar o
nucleo carismatico essencial desse
espirito. Ndo é agora ocasido de
acrescentar nada de novo, mas sim
recorda-lo: “Este € o segredo da
santidade que venho pregando ha



tantos anos: Deus nos chamou a
todos para que o imitassemos; e a vos
e a mim para que, vivendo no meio
do mundo - sendo pessoas da rua! -,
soubéssemos colocar Cristo Nosso
Senhor no cume de todas as
atividades humanas honestas”[61].

Colocar Cristo no cume de todas as
atividades humanas”: essa é a
finalidade da vocagao-missdo do
alter Christus que vive a sua
existéncia crista a luz e sob o impulso
do espirito de Sao Josemaria; esse é
também, por consequéncia, o
horizonte imenso e atrativo da sua
missdo configuradora do mundo.
Como seria um mundo em que 0s
cidaddos cristdos se empenhassem
seriamente em construi-lo através do
seu trabalho com essa
intencionalidade e de olhos postos
nessa meta? A imagem definitiva
deste mundo apenas se encontra no
horizonte escatoldgico do novo céu e
da nova terra, e humanamente nao



se pode descrever. Mas 0s passos que
conduzem até ele neste caminhar
terreno, em etapas sucessivas, do
alter Christus, ipse Christus, sim,
podem ser concebidos por
antecipacao na fé e,
consequentemente, parcial ou
temporalmente descritos. Com a fé
firme de um Fundador, Séo
Josemaria exprimia-o ha muitos
atras com estas palavras, que sdo
também o ponto final destas nossas
reflexdes:

“Olhai como sera, quando o tempo
passar, se formos fieis e generosos na
sementeira — quae enim seminaverit
homo haec et metet, porque o que o
homem semear, isso colhera (Gal VI,
8) —, 0 grao bom, fruto dos nossos
afazeres: entre muitos de muitos,
faremos descobrir um sentido de
vocacdo no trabalho corrente;
contribuiremos para que
desaparecam desconfiancas e
rivalidades entre os catolicos que



trabalham juntos; empaparemos de
espirito cristdo o mundo da industria
e do comércio; ajudaremos a dar
unidade ao pensamento moderno,
para defesa e servico de Jesus Cristo
e da sua Igreja; procuraremos fazer
compreender aos catolicos que
nenhuma diferenca de costumes,
racas ou linguas pode separar os que
sdo um em Cristo Jesus; trataremos
com delicada caridade todas as
almas, sem distinc¢do de estirpe ou
credos — dentro da ordem devida —,
aproximando-as de Deus nosso
Senhor com a luz e o calor da nossa
vida cristd; cooperaremos para criar
um ambiente de serenidade, de
limpeza e de compreensdo nas
relacdes internacionais, fruto do
labor do Espirito Santo nas mentes e
na vida dos estadistas, e que trara a
paz e o bem-estar aos povos”[62].

Anténio Aranda



Universidade Pontificia da Santa
Cruz

Roma

[1] Sobre o significado e conteudo
teoldgico e espiritual dessa definigao
do cristdo por Sdo Josemaria, pode
ver-se 0 que escrevemos em: “El
bullir de la sangre de Cristo”. Estudo
sobre el cristocentrismo del beato
Josemaria Escriva, Madrid: Rialp,
2001, 203-254.

[2] JOSEMARIA ESCRIVA, E Cristo que
passa, 104-105.

[3] A expressdo “por Cristo no cume
de todas as atividades humanas” é
propria do Fundador do Opus Dei
que a utilizava habitualmente desde
os inicios da sua missao eclesial para
manifestar de modo grafico e
eloquente a esséncia da missdo que



Deus tinha confiado ao Opus Dei na
Igreja e na sociedade; cfr., por
exemplo: E Cristo que passa, 156, 182,
183; Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, 59.

[4] JOSEMARIA ESCRIVA, Amigos de
Deus, 210.

[5] E Cristo que passa, 183.
[6] E Cristo que passa, 121.
[7] E Cristo que passa, 132.
[8] E Cristo que passa, 121.
[9] E Cristo que passa, 183.
[10] E Cristo que passa, 104-105.

[11] Sobre esta questdo pode ver-se J.
L. ILLANES, Iglesia en el mundo: la
secularidad de los miembros del Opus
Dei, em: P. RODRIGUEZ; F. OCARIZ, J.
L. ILLANES, EL Opus Dei en la
Iglesia: introduccion eclesiologica a



la vida y al apostolado del Opus Dei,
0. C.

[12] Entre numerosos textos
significativos podem mencionar-se,
por exemplo, estas palavras:
“Praelatura sibi proponit suorum
fidelium, iuxta normas iuris
particularis, sanctificationem per
exercitium in proprio cuiusque statu,
professione ac vitae conditione
virtutum christianarum, secundum
specificam ipsius spiritualitatem,
prorsus saecularem” (Codex iuris
particularis Operis Dei, n. 2, § 1).

[13] Cfr. A. ARANDA, “El bullir de la
sangre de Cristo”, o.c., p. 260-275.

[14] Cfr. Carta 19-I11-1954, n. 23.
[15] Carta 19-111-1954, n. 22

[16] Carta 25-1-1961, n. 35.

[17] Carta 25-1-1961, n. 37.

[18] E Cristo que passa, 99.



[19] Instruccién 19-111-1934, n.42.
[20] E Cristo que passa, 112.

[21] E Cristo que passa, 99.

[22] E Cristo que passa, 22.

[23] Cfr. E Cristo que passa, 112.
[24] E Cristo que passa, 104-105.
[25] E Cristo que passa, 22.

[26] E Cristo que passa, 125.

[27] E Cristo que passa, 104-105.
[28] E Cristo que passa, 150.

[29] E Cristo que passa, 150.

[30] E Cristo que passa, 147.

[31] E Cristo que passa, 104-105.

[32] Podem consultar-se com
proveito sobre esta questdo os
trabalhos de J. L. ILLANES, Ante Dios



y en el mundo: apuntes para una
teologia del trabajo, Pamplona:
EUNSA, 1997; ID., La santificacion del
trabajo: el trabajo en la historia de la
espiritualidad, Madrid: Palabra,
2001; P. RODRIGUEZ, Vocacion,
trabajo, contemplaciéon, Pamplona:
EUNSA, 1987.

[33] Carta 25-1-1961, n. 10.

[34] Carta 15-X-1948, n. 6.

[35] Carta 14-11-1950, n. 15.

[36] Carta 9-1-1932, n. 92.

[37] Instruccion, 8-X11-1932, n. 73.
[38] Ibidem, n. 128.

[39] Carta 31-V-1954, n. 17.

[40] Carta 16-VII-1933, n. 1.

[41] Carta 11-111-1940, n. 13.

[42] Carta 15-X-1948, n. 6.



[43]E Cristo que passa, 46.

[44] “Na espiritualidade laical, a
peculiar fisionomia espiritual,
ascética, da Obra contribui com uma
ideia, meus filhos, que é importante
realcar. Disse-vos inumeras vezes,
desde 1928, que o trabalho é para nos
0 eixo, em volta do qual deve girar
todo o nosso empenho por conseguir
a perfeicdo crista. Ao procurar a
perfeicdo cristd no meio do mundo,
cada um de nos deve procurar
também necessariamente a perfeicao
humana, no seu trabalho profissional
proprio. E, a0 mesmo tempo, esse
trabalho profissional é o eixo em
volta do qual gira todo o nosso
empenho apostolico” (Carta 25-
11961, n. 10).

[45]E Cristo que passa, 46; o livro foi
editado pela primeira vez em 1973; a
passagem citada é de uma homilia
datada de 19 de Mar¢o de 1963.



[46] Instruccion, V-1935/IX-1950, n.
96.

[47]Cfr. A. ARANDA, “El bullir de la
sangre de Cristo”, o.c., 255-277.

[48] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivad, n. 55.

[49] Cfr. “El bullir de la sangre de
Cristo”..., o.c., 237-239.

[50] E Cristo que passa, n.122.
[51] Carta 6-V-1945, n. 10.
[52] E Cristo que passa, 47.

[53] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, n. 55.

[54] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivd, n. 55.

[55] “Abre-nos a porta da oficina de
Nazaré, para que aprendamos a

contemplar-te, com a tua Mae Santa
Maria e com o Santo Patriarca José -



a quem tanto amo e venero -,
dedicados os trés a uma vida de
trabalho santo. Comover-se-ao 0s
nossos pobres coragdes, iremos a tua
procura e te encontraremos no
trabalho cotidiano, que Tu desejas
que convertamos em obra de Deus,
em obra de Amor” (Amigos de Deus,
72).

[56] Instruccion, 19-111- 1934, n.1
[57] Carta 31-V-1954, n. 18.
[58] Carta 30-IV-1946, n. 47.
[59] E Cristo que passa, 184.

[60] Por exemplo, como oposi¢do a
toda e qualquer visdo falseada do
trabalho do cristdo. “Pessoalmente,
nunca me convenci de que as
ocupacodes habituais dos homens
devessem ostentar um qualificativo
confessional, a moda de um letreiro
postico. Embora respeite a opinido
contraria, parece-me que se correria



0 perigo de usar em vao o santo
nome da nossa fé, e de utilizar, além
disso, a etiqueta catdlica - como ja se
tem visto em certas ocasides - para
justificar atitudes e operacgdes que, as
vezes, nem sequer sao
honradamente humanas” (E Cristo
que passa, 184).

[61] Amigos de Deus, 58.

[62] Instruccion V-1935/IX-1950, n.
96.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/identidade-
crista-e-configuracao-do-mundo/
(31/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/

	Identidade cristã e configuração do mundo – A força configuradora da secularidade e do trabalho santificado

