
opusdei.org

Identidade cristã e
configuração do
mundo – A força
configuradora da
secularidade e do
trabalho santificado

A missão apostólica do cristão
só pode ser concebida como
uma participação ativa e eficaz
na missão redentora de Cristo e
na missão evangelizadora da
Igreja. O encargo inclui
diversos aspectos – ir, fazer
discípulos, batizar, ensinar –,
que são a razão da missão
evangelizadora dos cristãos na



história: configurar o mundo
com o espírito de Cristo.

17/07/2018

Antonio Aranda, Universidade
Pontifícia da Santa Cruz (Roma)

1. Introdução: fundamentos
teológicos

As raízes teológicas da luz
fundacional outorgada a São
Josemaria Escrivá devem procurar-
se, segundo o meu entender, na
doutrina da criação e da redenção no
Verbo, conforme se encontra
revelada no quarto Evangelho e nos
ensinamentos paulinos. S. João
revela, com efeito, numas breves
palavras do início do seu Evangelho
(cfr. Jo 1, 1-3), o nexo que flui entre o
Verbo que estava em Deus, e era
Deus, e a criação de todas as



criaturas nele e por meio dele. Não
faz sentido aprofundar na mensagem
fundacional de São Josemaria sem
meditar naquilo que nesses
parágrafos se dá a conhecer
relativamente ao significado
cristológico do mundo. Mas é a
doutrina de S. Paulo acerca do
mistério do Redentor, como é
formulada sobretudo nas Cartas aos
Romanos, aos Efésios e aos
Colossenses, que ilumina com maior
clareza as bases teológicas da
mensagem. A sua melhor síntese
encontra-se na expressão de Ef 1, 10:
“recapitular em Cristo todas as
coisas, assim as do Céu como as da
terra”, com a qual o Apóstolo dá a
conhecer o mistério da vontade
divina referida à plenitude dos
tempos. No filho de Deus encarnado,
como se lê em Col 1, 16-17, foram
criadas todas as coisas nos céus e na
terra: “Tudo foi criado por Ele e para
Ele, e Ele é antes de todas as coisas, e
todas as coisas subsistem por Ele”. É



precisamente em Cristo, no seu
mistério redentor, que a criação
inteira foi reconciliada com Deus
(“por meio do seu sangue derramado
na Cruz” (Col 1, 20), dirá o Apóstolo).

Pois bem, seguindo a linha da
teologia paulina, a reconciliação com
Deus chegará às outras criaturas por
meio do homem reconciliado. Deus
tinha entregado o governo e
aperfeiçoamento da criação material
ao homem, e este a arrastou consigo
para a escuridão e para o abismo do
pecado. As criaturas sofrem ainda
por essa violência e esperam a sua
redenção efetiva que chegará através
da manifestação dos filhos de Deus
(cfr. Rom 8, 19-24), configurados a
serem nele – podemos nós concluir
com São Josemaria – “alter Christus,
ipse Christus”[1].

No panorama da criação e da
redenção no Verbo encarnado,
panorama da plenitude dos tempos



em que a Igreja desenvolve a sua
missão, incrementa-se a presente
economia da salvação. Nele, e ao
serviço dessa missão, Deus fez nascer
o Opus Dei por meio de São
Josemaria. E o Fundador, baseando-
se na citada doutrina paulina da
recapitulação de todas as coisas em
Cristo, e apoiado na certeza do
espírito recebido, escreve: “É preciso
unirmo-nos a Ele pela fé, deixando
que a sua vida se manifeste em nós,
de maneira a podermos dizer que
cada cristão é não já alter Christus,
outro Cristo, mas ipse Christus, o
próprio Cristo! Instaurare omnia in
Christo (...) informar o mundo inteiro
com o espírito de Jesus, colocar Cristo
na entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, quando for levantado ao
alto sobre a terra, tudo atrairei a
mim”[2].

As múltiplas realidades que se
encerram na ação de configurar



cristãmente o mundo, segundo o
espírito do Opus Dei, estão presentes
nesta passagem. Aí está mencionado
o sujeito da ação: o cristão corrente,
“alter Christus, ipse Christus”; aí está
indicado o modo de levá-la a cabo
secularmente; está aí também
indicada a finalidade pela qual vale a
pena realizá-la: elevar ao alto Cristo
sobre a terra para atrair a Ele todas
as coisas.

2. Colocar no seio do mundo o
fermento da Redenção

A missão apostólica do cristão só
pode ser concebida como uma
participação ativa e eficaz na missão
redentora de Cristo e na missão
evangelizadora da Igreja. Os seus
horizontes próprios identificam-se,
por consequência, com os do encargo
confiado pelo Mestre aos seus
discípulos quando chega a hora de
partir para o Pai: “Ide, pois, ensinai
todas as gentes, batizando-as em



nome do Pai, do filho e do Espírito
Santo, ensinando-as a cumprir todas
as coisas que vos mandei. Eu estarei
convosco todos os dias até ao fim do
mundo” (Mt 28, 19-20). O encargo
inclui, pois, diversos aspectos – ir,
fazer discípulos, batizar, ensinar –,
que são a razão da missão
evangelizadora dos cristãos na
história: configurar o mundo com o
espírito de Cristo.

Assim deve ser também a substância
da missão do cristão no Opus Dei que
levará a cabo segundo a sua vocação
peculiar, isto é, de acordo com a sua
condição de “cristão corrente” no
meio do mundo com a missão de
“pôr Cristo no cume das atividades
humanas”[3]. As explicações para
uma análise teológica da sua
natureza e dos modos do seu
exercício encontram-se impressas
nos dons vocacionais que recebeu,
isto é, no espírito do Opus Dei.
Iremos limitar o nosso estudo a duas



das referidas explicações, as mais
específicas, no nosso entender, que
são a sua secularidade total e a sua
realização através da santificação do
trabalho quotidiano. De acordo com o
nosso objetivo final, estudá-las-emos
segundo a perspectiva da força
configuradora do mundo que as
acompanha.

Como ponto de partida, e ao mesmo
tempo como enquadramento da
nossa reflexão, apresentamos as
palavras orientadoras de São
Josemaria: “Os filhos de Deus não
devem desinteressar-se das
atividades terrenas, em que Deus os
coloca para santificá-las, para
impregná-las da nossa fé bendita, a
única que traz verdadeira paz,
alegria autêntica às almas e aos
diversos ambientes. Esta tem sido a
minha pregação constante desde
1928: urge cristianizar a sociedade;
levar a todos os estratos desta nossa
humanidade o sentido sobrenatural,



de modo que todos nos empenhemos
em elevar à ordem da graça os
afazeres diários, a profissão ou o
ofício. Desta forma, todas as
ocupações humanas se iluminam
com uma esperança nova, que
transcende o tempo e a caducidade
do que é mundano”[4].

Nos ensinamentos do fundador do
Opus Dei está bem patente a
consciência forte da vontade salvífica
divina, ou para dizer de outro modo,
um sentido muito vivo da obra
redentora de Cristo. A luz do mistério
do Salvador ilumina até ao fundo o
pensamento do Fundador que
mostra a partir dele uma
fecundidade particular quando quer
exprimir o significado da vocação
cristã: “Abraçar a fé cristã é
comprometer-se a continuar a
missão de Jesus entre as
criaturas”[5]. E é aqui que reside o
verdadeiro ponto fulcral da vocação
do cristão normal e corrente:



continuar a missão de Jesus. O
cristianismo caracteriza-se pela
marca de uma missão redentora, que
foi consumada na Cruz e na glória do
Ressuscitado, mas tem de continuar a
realizar-se “até que chegue a hora do
Senhor”[6]. Como deve continuar a
fazer-se? Certamente como foi
concebida pela misericórdia de Deus,
isto é, como algo já definitivamente
sucedido na vida de Cristo, mas que
deve suceder também em cada época
de história, através da Igreja, no
coração dos homens e no mais
profundo da criação material. “Cada
geração de cristãos deve redimir e
santificar o seu tempo, (…)
compreender e compartilhar os
anseios dos homens, seus iguais, a
fim de lhes dar a conhecer, com dom
de línguas, como corresponder à
ação do Espírito Santo”[7]: este é o
verdadeiro conteúdo da missão
corredentora, que alimenta, por sua
vez, de significado a vocação do
cristão corrente. Trata-se de um



ponto importante no pensamento de
São Josemaria que insiste em que
temos de “nos considerarmos co-
redentores com Cristo, de salvar com
Ele todas as almas, porque somos,
queremos ser ipse Christus, o próprio
Jesus Cristo; e Ele deu-se a si mesmo
em resgate por todos”[8].

Consciência, pois, de uma missão e
de uma missão formalmente
corredentora. Como defini-la
seguindo o espírito do Fundador? As
suas afirmações neste particular são
muito concretas: trata-se de
“santificar por dentro todas as
estruturas temporais, levando até
elas o fermento da Redenção”[9].
Levar ao mundo o fermento da
Redenção significa para Josemaria
Escrivá: “informar o mundo inteiro
com o espírito de Jesus, colocar Cristo
na entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, quando for levantado ao
alto sobre a terra, tudo atrairei a



mim”[10]. Nesta exaltação e atração
encontra-se escondida uma poderosa
luz fundacional.

3. A força configuradora da
secularidade

Como é que um “cristão corrente”,
um entre os seus iguais, poderá levar
a cabo essa imensa tarefa de erguer
ao alto sobre a terra a Cruz do
Salvador? A força está, e aí se terá de
a ir buscar, no âmago da sua
vocação-missão pessoal e específica.
Fixemo-nos num dos aspectos
essenciais: a plena secularidade[11].

Nos ensinamentos de São Josemaria
é frequente a menção à secularidade
plena do seu espírito fundacional e
de tudo o que nele se inspira, como,
por exemplo, a vida espiritual dos
fiéis, leigos e sacerdotes, do Opus Dei;
as atividades apostólicas que
promovem, etc.[12]. Como já o
estudamos noutro contexto[13], a
secularidade do espírito do Opus Dei



é concebida pelo Fundador como
uma propriedade fundacional:
originária, plena, definidora, não
derivada, não moldada a posteriori
às características dos seus fiéis, não
acrescentada: algo que ele associa ao
conteúdo da luz carismática
fundacional. Os exemplos poderiam
multiplicar-se; bastam por agora
umas referências breves e explícitas
à secularidade plena (“a nossa
secularidade plena”, escreve o
Fundador, é “característica essencial”
do espírito do Opus Dei[14]; “a
condição secular dos membros do
Opus Dei não é mera roupagem
jurídica: é uma característica real e
essencial”[15]; a secularidade
“impregna todos os modos da nossa
ação apostólica, tanto individual
como coletiva”[16]; “a secularidade
no Opus Dei não é uma máscara; é
algo que pertence à própria essência
do nosso caminho”[17].



Não se trata, pois, para São Josemaria
de um elemento acidental do seu
espírito (como poderia ser o caso, por
exemplo, de uma espiritualidade não
secular adaptada externamente ao
estilo ou condição de vida de leigos e
de sacerdotes seculares), mas de
qualquer coisa que, por pertencer à
sua própria substância, permite
defini-la. A ênfase que o Fundador dá
à substância secular da realidade
apostólica e pastoral do Opus Dei –
isto é, da vocação-missão que
caracteriza a existência cristã dos
seus membros –, é um ponto digno
de reflexão anterior inclusivamente à
aproximação do estudo do seu
conteúdo doutrinal ou das suas
características teológicas. É-o ainda
mais, no meu entender, se se tem em
conta quão pouco frequente é o
tratamento da temática da
secularidade como elemento
essencial da espiritualidade cristã na
literatura sobre o assunto do
primeiro quartel do século passado



(o Opus Dei nasce em 1928), e até na
do período de 1940-1960, época em
que se situa a maior parte dos textos
sobre os quais estamos a debruçar-
nos de modo particular. Os
ensinamentos de São Josemaria, por
sua vez, insistem em realçar as
dimensões positivas da secularidade
como noção cristã, bem como a
revalorizar, principalmente no plano
espiritual e pastoral, a sua influência
essencial na conformação da
existência cristã.

A noção teológica da secularidade
implica uma visão afirmativa do
mundo manifestada como amor a
toda a criação cujo destino foi
traçado irrevogavelmente por
vontade divina em dependência do
nosso. Inclui, com efeito, não só
referência ao mundo por parte do
homem (o seu ser e estar no mundo),
mas também, e antes do mais, a
compreensão do significado do
mundo como criação e dom de Deus



ao homem, realidade amada por sua
causa e inseparavelmente dele. À luz
do mistério do Verbo encarnado o
mundo deve ser contemplado não
como uma realidade simplesmente
exterior ao homem mas como o
ambiente material que o acolhe e
acompanha, o ambiente dos filhos de
Deus em Cristo, que no mundo e
junto com ele, levando-o consigo, se
encaminham em direção ao seu
destino transcendente, isto é, em
direção à casa do Pai, lugar de
comunhão plena e eterna. Estes
elementos da doutrina revelada não
devem ser esquecidos quando se têm
de explicitar determinadas noções
teológicas que, como a secularidade,
ajudam a penetrar nos estratos
profundos da cosmovisão cristã, e
são por essa mesma razão um ponto
de apoio firme ao entendimento e à
existência do discípulo de Cristo que
procura configurar o mundo segundo
o espírito do cristianismo.



Na ideia de secularidade que se
encontra latente no pensamento de
São Josemaria Escrivá – mais como
efeito dos dons carismáticos
concedidos que como ponto de
chegada de considerações teológicas
pessoais –, entrecruzam-se diversos
elementos doutrinais, todos eles
necessários e nenhum suficiente por
si só. Em conjunto, poderiam
apresentar-se deste modo:

a) afirmação do mundo na sua
objetividade, na sua consistência
ontológica, na sua razão revelada de
ser que é a manifestação do amor e
da glória de Deus, pontos todos eles
centrais da visão cristã do mundo e
da relação do homem com ele;

b) compreensão do amor pelo mundo
por parte do cristão como
participação (e, nesse sentido,
também manifestação) do amor com
que Deus o ama no Verbo, por quem
foi feito e em quem subsiste;



c) compreensão do amor pelo mundo
como dom entregue originalmente
ao homem – não heterogêneo com a
sua própria condição de criatura e
com a finalidade da sua condição de
imagem divina – para conduzi-lo ao
cumprimento através do seu próprio
modo de operar, isto é, através do
trabalho, que é o seu modo pessoal
de entrar em relação com a natureza
e o devir da criatura impessoal;

d) proclamação do dever cristão de
edificar em Cristo o mundo,
reconduzindo a criação inteira rumo
ao destino previsto no plano divino,
o que significa à luz do mistério do
Verbo encarnado a responsabilidade
de resgatar e de remodelar o mundo
com o selo glorioso da Cruz.

e) a secularidade cristã, em suma,
deve ser entendida sem a despojar
da sua dimensão sacerdotal
essencial, inseparável dos elementos
anteriores na sua mútua relação; a



sua principal fonte de inteligibilidade
é a compreensão do amor redentor
de Cristo como amor sacerdotal ao
homem e ao mundo, fundado no seu
amor filial ao Pai e realizado na terra
através da doação da sua própria
existência.

Com estes pressupostos, a noção
cristã de secularidade abre uma via
privilegiada de acesso ao significado
teológico – significado em Cristo – das
realidades criadas na sua inter-
relação e interdependência, e do seu
destino – o novo céu e a nova terra
(cfr. Apoc 21, 1) – ligado ao do
homem. Talvez esta via não tenha
sido suficientemente explorada pela
inteligência cristã, e talvez também
por esse motivo subsista certa
insuficiência nocional em relação a
ela, bem como certo déficit
(filosófico, teológico e canônico) no
estudo de outras noções cristãs
relacionadas com a de secularidade.
É, pois, de desejar e encorajar neste



sentido o desenvolvimento de uma
teologia da secularidade autêntica,
em que não se prescinda da luz
peculiar que ela própria lança sobre
outras realidades. As grandes noções,
por exemplo, da espiritualidade
cristã, repensadas constantemente ao
longo dos tempos, reclamam ser
revistas de uma perspectiva coerente
com a dimensão secular essencial da
criação e da redenção no Verbo
encarnado. Esse caminho permitiria
exprimir também com maior
profundidade o conteúdo e o
significado da mensagem cristã da
salvação, e ajudaria a promover o
diálogo sério com o pensamento não
cristão acerca das questões humanas
essenciais, contribuindo da melhor
forma possível para a evangelização.

Os textos de São Josemaria ajudam
neste ponto, embora mais que da
noção da secularidade em geral ou
em abstrato – isto é mais dos perfis
intelectuais da noção – apresentem



sobretudo as razões do que significa
configurar cristãmente o mundo, e
de como fazê-lo segundo o espírito
secular do Opus Dei. É essa a missão
do cristão do Opus Dei, um entre os
seus iguais como “cidadão da cidade
dos homens”, mas também “outro
Cristo”, “com a alma absorvida pelo
desejo de Deus”[18]. No pensamento
do Fundador do Opus Dei estes dois
aspectos – que considerados em
separado não necessitariam da
referência ao outro para estarem
dotados de significado próprio –
constituem uma unidade, e só assim
exprimem o seu espírito fundacional.

Encontramo-lo perfeitamente
formulado numa frase concisa e
eloquente de São Josemaria: “Somos
uma injeção endovenosa, na corrente
circulatória da sociedade, para que
vades – homens e mulheres de Deus
– (…) imunizar da corrupção todos os
mortais e iluminar com a luz de
Cristo todas as inteligências”[19].



Tudo neste texto, cada aspecto da
realidade humana que menciona, é
na sua essência secular; tudo se
concebe nos seus termos naturais: a
sociedade, os fluxos vitais que a
conformam, as gentes que a povoam,
as inteligências que a movem… O
quadro que descreve, ao serem
contemplados esses aspectos da
perspectiva de Cristo, isto é, de uma
perspectiva da economia salvífica,
está repleto de conteúdo apostólico e
cristão – sem mudar de cenário e
sem mudar os pontos chave da sua
realidade –. A “corrente circulatória
da sociedade” é assim, tal como é, e
sem sair dela – nem ao menos para
logo nela reentrar –, o objetivo da
missão do cristão, que por ser cristão
e porque aquela corrente vital é o
seu lugar de origem, é capaz de
redimi-lo com Cristo a partir do seu
interior. Sem sair do seu lugar na
Igreja e na sociedade, esse alter
Christus tem capacidade de
conformar cristãmente as realidades



quotidianas pois as entende e as vive
por dentro com intencionalidade
secular: respeitando a natureza – a
verdade – das coisas e vendo nelas e
nos dinamismos de relação que as
englobam, ocasiões irrepetíveis de
“realizar o espírito de Cristo”[20].

É este o profundo sentido da
secularidade cristã e da sua força
configuradora. “A fé em Cristo, –
afirma São Josemaria – ilumina as
nossas consciências, incitando-nos a
participar com todas as forças nas
vicissitudes e nos problemas da
história humana”[21]. De uma
história, em conclusão, que se
escreve dia a dia, mais ainda, que
cada um deve escrever nas páginas
abertas da sua existência presente,
da sua vida quotidiana. As
vicissitudes e os problemas da
história materializam-se para esse
cidadão comum, que é também
cristão, em situações reais e
concretas que São Josemaria exorta a



viver, por menores e normais que
pareçam, como “ocasião de um
encontro com Cristo e uma etapa da
nossa caminhada para o Reino dos
Céus”[22]. Encontrar Cristo nesses
ambientes da realidade cotidiana
significa encontrá-lo antes do mais
em si próprio, e sabê-lo trazer a essa
situação “vivendo cristãmente entre
os nossos iguais, de um modo normal
mas coerente com a nossa fé”, sendo
aí “Cristo presente entre os
homens”[23]. Nesse ambiente do dia-
a-dia estão englobadas “todas as
encruzilhadas da terra”[24],
entendidas na sua mais estrita
condição terrena como objetivo de
uma atuação cristã secular, que na
sua própria realização configura
cristãmente o mundo ao mesmo
tempo em que o edifica.

São Josemaria chama, à luz dessa
secularidade do cristão, a “santificar
todas as realidades nobres da nossa
vida”[25] “santificação da sociedade



a partir de dentro”[26]. A meta,
difícil de abarcar com o pensamento,
é contudo bem concreta; e tão real
como o próprio existir quotidiano:
“todos os âmbitos onde se
desenvolvem as tarefas
humanas”[27], “todos os caminhos da
terra”[28], ficarão abertos ao amor
de Deus, mediante as obras do
cristão. Não há fronteiras para essa
missão corredentora. Há-de
estender-se “até aos últimos recantos
do mundo”[29], “até aos últimos
confins”[30], pois nada há no mundo
do homem – exceto o pecado – alheio
(e nesse sentido impermeável) à
mensagem cristã que proclama o
amor paterno de Deus e a “Realeza
de Cristo”[31], que com tão
singulares tonalidades ressoam na
mensagem do Opus Dei.

A força configuradora da
secularidade do alter Christus, na
realidade (e assim reafirmamos o
que vimos dizendo), transborda



sobre toda a criação a partir do
próprio sujeito, da sua própria
pessoa e da sua existência de filho de
Deus e cidadão do mundo, através do
seu atuar livre e responsável. São as
suas obras cristãmente seculares
que, enxertadas pela graça do
Espírito Santo na ação santificadora
do Salvador, ao mesmo tempo em
que edificam – como lhes é próprio –
o mundo respeitando a natureza das
coisas e desenvolvendo as suas
potencialidades, vão também
santificando esse mundo em Cristo:
conduzem-no ao Pai com a intenção
de lhe prestar toda a glória.

Estas últimas ideias põem-nos
perante a questão do trabalho
santificado na espiritualidade do
Opus Dei, a mais central do nosso
tema, e a explicação mais profunda
também em nosso entender, de toda
a doutrina espiritual de São
Josemaria.



4. A força configuradora do
trabalho santificado

Ao querer aprofundar no conteúdo
da expressão “trabalho santificado”
nos ensinamentos do fundador do
Opus Dei – e mais ainda ao querer
aprofundar, como é o caso, na força
configuradora do mundo que se
desprende do trabalho santificado do
alter Christus – temos de ser
conscientes de que entramos nas
águas mais profundas do espírito
fundacional e, por consequência, no
âmbito destas reflexões que se
revestem de mais interesse[32]. Para
nos situarmos de modo adequado
perante a questão é oportuno aludir
desde o início, embora haja certa
antecipação de conteúdos, àquilo que
no meu entender é a autêntica porta
de entrada para o estudo do binômio
“trabalho-santificação” segundo o
espírito do Opus Dei.



No referido binômio relacionam-se
dois conceitos de grande densidade
antropológica, que permitem vias
diversas de aproximação e de
procedimentos de ordem intelectual.
A nossa via será de natureza
teológica, e de modo mais preciso
teológico-espiritual, para não nos
afastarmos do plano em que estão
situados os textos que estudamos.
Deste modo, aproximamo-nos desses
conceitos e do estudo da sua relação
mútua no espírito de São Josemaria
pelo caminho do seu significado
cristão básico, ou que o que vai dar
ao mesmo, através das explicações
primárias de interpretação
apresentadas pela doutrina revelada
e manifestadas pela Igreja. Isto quer
dizer que acedemos principalmente
a essas noções – como o próprio São
Josemaria, cuja inteligência cristã se
encontra estruturada pela doutrina
da fé, e não por uma ou outra
corrente teológica – a partir da
perspectiva do seu significado na



economia da salvação, isto é, lidas e
concebidas segundo a hermenêutica
cristológica para a qual nos
encaminha e nos habilita a fé na
Igreja. Contemplamos, pois, os
elementos que compõem a realidade
“trabalho santificado”, que é o nosso
tema de estudo, à luz que procede do
mistério do Verbo encarnado, e mais
concretamente da existência humana
quotidiana de Cristo que
concebemos, com São Josemaria,
como a própria fonte de significado
da vida quotidiana do cristão
corrente. Esta é a determinação
primeira e fundamental do nosso
tema.

Por outro lado, interessa-nos analisar
a questão segundo a perspectiva que
o título indicia: “a força
configuradora do trabalho
santificado”. Esta é a segunda e
principal finalidade do tema de
estudo, cujo objetivo fica assim
concretizado ao procurar explicar



por que e como o trabalho
santificado do alter Christus tem
força para configurar cristãmente o
mundo, e que significa isso no
contexto da secularidade do cristão
corrente, contexto esse de que não
saímos, mais ainda, em que estamos
imersos cada vez mais
profundamente. Estabelecido o
enquadramento de reflexão, torna-se
necessário determinar qual a
autêntica porta de entrada, por nós
assim denominada, para a questão
com o fim de penetrarmos depois
através dela nos conteúdos que nos
apresentam os textos de São
Josemaria.

Indicamos agora uma série de
passagens do Fundador – e
poderíamos escolher outras análogas
– que transcrevemos de modo
contínuo e, por agora, sem
comentários:



“Dentro da espiritualidade laical, a
fisionomia espiritual, ascética
peculiar da Obra apresenta uma
ideia, meus filhos, que é importante
realçar. Disse-vos inúmeras vezes,
desde 1928, que o trabalho é para nós
o eixo à volta do qual deve girar todo
o nosso empenho por conseguir a
perfeição cristã. Ao procurar no meio
do mundo a perfeição cristã, cada
um de nós deve procurar também
necessariamente a perfeição
humana, no seu próprio trabalho
profissional. E, ao mesmo tempo,
esse trabalho profissional é eixo em
torno do qual gira todo o nosso
empenho apostólico”[33].

“Toda a espiritualidade do Opus Dei
se apoia, com a porta no gonzo, no
trabalho profissional exercido no
meio do mundo. Sem vocação
profissional, não se pode ser do Opus
Dei: faltaria a matéria intrínseca que
é preciso santificar e com a qual
temos de nos santificar”[34].



“A característica peculiar da
espiritualidade do Opus Dei, como
tantas vezes vos disse, consiste em
que cada um deve santificar a
profissão, o seu trabalho normal,
santificar-se na sua profissão e
santificar os outros com a sua
profissão”[35].

São afirmações cheias de interesse,
que abrem de par em par a porta de
entrada para o estudo da relação
trabalho-santificação segundo o
espírito fundacional de São
Josemaria que se pode enunciar
simplesmente deste modo: a
santificação do trabalho normal e
corrente é o gonzo em que se apoia a
vida espiritual do cristão corrente, na
sua dupla dimensão de procura
pessoal da santidade e de cooperação
apostólica na santificação dos outros.
A contribuição singular deste
ensinamento que São Josemaria
apresentou incansavelmente como
pertencente ao próprio núcleo do



carisma fundacional, deve ser lida
não ingenuamente, não
acriticamente, como se se tratasse de
algo evidente por si mesmo, mas
esforçando-se por compreender as
suas articulações teológicas internas,
nada óbvias.

Com as imagens do gonzo e do eixo, o
Fundador não está certamente a
fazer teologia da sua própria
mensagem mas simplesmente a
comunicar o seu conteúdo essencial.
Mas ao fazê-lo revela explicações
teológicas, e segundo uma linguagem
que para ele é indubitavelmente
expressiva e clara, pois se assim não
fosse formularia de outro modo esse
ponto essencial do seu espírito, e
pelo contrário fá-lo com as imagens
do gonzo e do eixo. Com elas quer
formular graficamente a
centralidade, bem clara e
estruturante, do trabalho corrente
santificado no espírito do Opus Dei.



Para dizer de outro modo, o trabalho
quotidiano santificado não se pode
conceber no espírito de São
Josemaria – segundo os seus
elementos definidores na sua
essência seculares – simplesmente
como meio-para-outras-coisas (para
distribuir o tempo, para conseguir
meios econômicos, para desenvolver
a própria personalidade, para
produzir riqueza, para contribuir
para o bem da sociedade, para evitar
o ócio, ou outras coisas parecidas).
Nem sequer é simplesmente
concebível, e isto tem de ser bem
entendido porque poderia parecer
que contradizia o que atrás foi dito,
como meio-para-se-santificar. Não. O
trabalho santificado (na sua dupla
dimensão, objetiva e subjetiva, isto é,
de obra feita e de ação com intenção
de ser feita, ambas em Cristo, tem
significado próprio: significa algo em
si mesmo e por si mesmo, é algo de
substantivo e não somente acidental
ou instrumental no plano da



economia da salvação, isto é no
mistério de Cristo. E por isso possui a
qualidade de ser gonzo em que se
apoia ou eixo sobre o qual gira o
dinamismo da vida espiritual do
cristão leigo, porque para ser gonzo
ou eixo é preciso ser algo, possuir
uma consistência ontológica própria
que não esteja reduzida a pura
instrumentalidade. O trabalho
santificado (na sua dimensão
objetiva e subjetiva) é o momento
essencial interno desse dinamismo, e
não simplesmente enquadramento
ou instrumento externo ou acidental
para desenvolvê-lo.

É patente que nos textos do
Fundador não se encontra expressa
esta ideia como explicitamos, mas a
ideia é, sem dúvida, inteiramente
sua. E não só para nós, que dele a
tomamos, mas porque de fato – na
medida em que nos é dado conhecer
– ninguém a explicitou assim na
história da espiritualidade cristã.



Como nasce esta ideia, tão fecunda
no plano espiritual e no pastoral, na
alma do fundador? É uma ideia de
grande interesse que será estudada
com atenção no futuro. Não é
oportuno determo-nos agora na
procura sistemática de textos, mas
podemos avançar algumas sugestões
no plano das hipóteses de trabalho.

A concepção do trabalho como
realidade santificável e (só deste
modo) santificadora, que é o
elemento mais específico da
espiritualidade do Opus Dei,
verdadeira carta de apresentação, na
Igreja, do seu espírito fundacional,
da sua natureza teológica e dos
modos apostólicos, foi concebida por
São Josemaria, no meu entender, em
dois momentos diferentes, a partir da
luz fundacional e sob a marca dos
dons que a acompanham. Entre esses
dois tempos há um espaço não de
ordem cronológica (questão em que
não vamos entrar), mas de ordem



intelectual. No primeiro momento,
sob o impacto espiritual, se nos é
permitido falar assim, do
desnivelamento da sua missão
fundacional, que irrompe de
improviso, São Josemaria dirá em
termos inequívocos o que Deus quer
como chamamento à santidade, no
mundo e através do próprio trabalho:
santidade, secularidade e trabalho
são naquilo que viu no dia 2 de
Outubro de 1928 as três realidades
relacionadas e inseparáveis a que a
doutrina do Fundador faz necessária
referência. Penso que esta ideia pode
ficar suficientemente esclarecida (se
bem que não provada), por exemplo,
com esta passagem: “Ao suscitar
nestes anos a sua Obra, o Senhor quis
que nunca mais se ignorasse ou se
esquecesse da verdade de que todos
se devem santificar, e de que a
maioria dos cristãos se deve
santificar no mundo, no trabalho
corrente. Por isso, enquanto houver
homens na terra, a Obra há-de



existir. Sempre se dará este
fenômeno: que haja pessoas de todas
as profissões e ofícios, que procurem
a santidade no seu estado, nessa
profissão ou nesse seu ofício, sendo
almas contemplativas bem no meio
da rua”[36].

Estas interessantes palavras, em que
nada do que diz separado do resto,
apresentam um cenário com três
potentes focos de luz: secularidade,
como o estar no mundo como num
lugar nativo, trabalho corrente, como
expressão ou realização desse estar
no mundo; santidade em e através
desse trabalho, e por isso “bem no
meio da rua”. Tudo aponta, além
disso, para a finalidade apostólica da
missão recebida. As três noções,
esses três pontos de luz, estão
intimamente interligadas, e aos olhos
de São Josemaria compõem uma
única realidade: o que Deus quer em
relação à Obra. No estilo do texto
essa íntima conexão de elementos e



fins deve ser interpretada, como é
evidente, como uma descrição da
natureza da missão recebida e, com
ela, do Opus Dei. Tudo está tão
interpenetrado na unidade da
descrição, tudo é tão uma só coisa
que seria impossível introduzir nela,
sem a destruir, uma ordenação
artificial (por exemplo, uma
ordenação por prioridades ou
importância) desses pontos de luz.
Mas isto não obsta afirmar que a
ideia de santidade pessoal é a que, no
meu entender, tem maior peso ou
um grau maior de presença e de
influência no conjunto. O texto
enuncia sobretudo uma mensagem
de santidade no trabalho e através do
trabalho corrente. E o trabalho é aí
visto, de certo modo, em função da
santidade do sujeito que o realiza:
tratar-se-ia, pois, de uma santidade
especificada pelo trabalho como
lugar e meio de realização.



Isto que acabamos de dizer já seria
considerado como elemento valioso,
caracterizador de uma
espiritualidade. Mas no texto atrás
transcrito não fica dito tudo o que
realmente caracteriza o espírito do
Opus Dei e a sua finalidade
fundacional, pois nele não está
expressa com toda a nitidez, se bem
que de maneira implícita, a grande
afirmação do trabalho em si mesmo
como realidade santificada e
santificadora. Ouçamo-la em toda a
sua plenitude da boca do seu
Fundador: “O fim do Opus Dei é
santificar o trabalho corrente –
profissão ou ofício – de cada um, o
trabalho humano intelectual ou
manual, e, ao ser santificado, cada
um no lugar que a vida lhe
proporcionou, dar aos outros de
modo adequado a doutrina de Jesus
Cristo, sempre em tarefas próprias
de leigos, e seculares, levadas a cabo
por cada um de vós como cidadãos,
entre os vossos iguais”[37]. Ou então



“O nosso trabalho profissional é a
matéria que temos de santificar, a
que nos santifica e a que devemos
utilizar para santificar os
outros”[38]. Ou por último: “O que é
próprio da nossa vocação é a
santificação do trabalho normal.
Tornamos todos os caminhos da terra
divinos: Eu fiz o céu e a terra; e dou-
te este mesmo poder para fazeres
com que a terra se converta no céu
(S. João Crisóstomo, In Genes. Hom.).
Não existe na terra um trabalho
humano nobre que não se possa
divinizar, que não se possa
santificar. Não existe nenhum
trabalho que não devamos santificar
e torná-lo santificante e santificador,
que possa ser abrangido na 
consecratio mundi”[39].

Assim, pois, sem deixar de realçar a
importância doutrinal e pastoral da
doutrina do Fundador do Opus Dei
sobre a santificação do cristão no
mundo em e por meio do trabalho



normal, ou que é igual à sua
mensagem fundacional de que “se
abriram os caminhos divinos da
terra”, é necessário realçar ainda
com maior intensidade o seu
fundamento prévio e peculiar. No
espírito do Opus Dei, com efeito, o
trabalho do “cristão corrente” não é
apenas concebido como âmbito ou
meio de santificação no mundo, mas
antes de tudo o mais, como realidade
em si mesma santificável. Isto quer
dizer que à luz do carisma
fundacional o significado do trabalho
não admite uma simples leitura em
chave instrumental, como a que
pudesse dar-se, por exemplo, em
estar presente no seio do mundo
laboral, talvez por razões apostólicas,
mas sem se mover naturalmente
nesse ambiente como em lugar
próprio e genuíno. O trabalho não é
concebido por São Josemaria
simplesmente como um instrumento-
para-outras-coisas, nem ao menos
para coisas tão subidas como ser



instrumento-de-santificação, ou
instrumento-de-presença-apostólica-
no-mundo. Quando o apresenta, com
uma luz carismática, como realidade
santificável, o fundador está a referir
o espírito do Opus Dei não só à
mensagem de que “se abriram os
caminhos divinos da terra”, mas
também e antes do mais à própria
finalidade de abri-los, que é algo
muito mais profundo. “Deus chamou-
nos”, afirma, “para levar a sua
doutrina a todos os recantos do
mundo, para abrir os caminhos
divinos da terra, para fazer com que
tantas inteligências que nada sabem
dele o conheçam”[40].

Os caminhos da terra manifestam a
dimensão transcendente inserida na
criação apenas quando são abertos
do lado de dentro com a chave do
amor redentor do Verbo encarnado
no mundo. Só quando assim ficam
abertos mostram ser na sua raiz
profunda não apenas “caminhos



divinos” mas “caminhos divinos na
terra”. Assim, pois, a mensagem de
santificação no mundo através do
trabalho que São Josemaria proclama
não consiste só em trabalhar, ou em
estar presente no mundo do trabalho
com desejos de santidade e de
apostolado, mas em santificar o
próprio trabalho e com ele o próprio
mundo, assumindo-o a radice como
tarefa corredentora em Cristo. Em
resumo, resgatando-o para Deus. Só
assim, como diz o fundador – e só ele
pode afirmá-lo com tal autoridade –,
“esse trabalho humano que
realizamos pode, com sobeja razão,
considerar-se opus Dei, operatio Dei,
trabalho de Deus”[41].

Procuremos penetrar mais
profundamente no seu pensamento
voltando a alguns textos anteriores
nos quais utiliza as imagens do gonzo
e do eixo, como por exemplo, este:
“Toda a espiritualidade do Opus dei
se apoia, como a porta no gonzo, no



trabalho profissional exercido no
meio do mundo. Sem vocação
profissional não se pode ser do Opus
Dei: faltaria a matéria que é preciso
santificar e com a qual teremos de
santificar”[42]. Ou então este: “A
vossa vocação humana é parte, e
parte importante, da vossa vocação
divina. Esta é a razão pela qual
tendes que vos santificar –
contribuindo ao mesmo tempo para
a santificação dos outros, dos vossos
iguais – precisamente santificando o
vosso trabalho e o vosso ambiente:
essa profissão ou ofício que preenche
vossos dias, que dá uma fisionomia
peculiar à vossa personalidade
humana, que é a vossa maneira de
estar no mundo; esse lar, a vossa
família; e essa nação em que
nascestes e que amais”[43].

Estas passagens encerram
determinadas características que se
podem destacar: a) o trabalho é
encarado de uma óptica



essencialmente secular de trabalho
profissional, profissão ou ofício,
labor profissional e inclusivamente –
e é este o melhor modo de exprimir a
sua dimensão secular – como
“vocação profissional”; b) essa
vocação profissional, que faz parte
da “vocação humana”, entendendo-
se por esta o estatuto pessoal de cada
um no mundo, é aqui vista à luz da
vocação divina e contemplada
também como “parte importante”
dela: trata-se de uma ideia
verdadeiramente fulcral no contexto
do “abrir os caminhos divinos da
terra” c) esse trabalho profissional é
o que deve ser santificado,
santificando-se deste modo o
trabalhador e colaborando com ele
na santificação dos outros. As frases
de São Josemaria são sóbrias e
afirmativas. Não faz teologia,
transmite sim aos seus a luz
fundamental, manifestada muitas
outras vezes[44] e de muitas
maneiras. Como pode ser entendida



esta doutrina em que de modo
simples se está a dizer algo de
extraordinário alcance espiritual e
apostólico?

Antes de prosseguir é necessário
enunciar uma premissa: captar a
correlação íntima entre vocação
profissional e vocação divina para o
Opus Dei é o caminho para captar a
essência teológica da missão para a
qual Deus escolheu São Josemaria.
Aqueles que receberam a vocação
para o Opus Dei testemunham que,
desde que souberam ter sido
chamados para a Obra,
compreenderam com a ajuda da
graça, talvez no início de modo mais
intuitivo que refletido, a correlação
entre o seu estatuto pessoal-
profissional e a sua vocação divina. O
exercício do trabalho intelectual ou
manual do próprio dever, que era o
âmbito e o meio da sua inserção
ativa e natural na sociedade secular,
e de modo mais profundo, na vida do



mundo, não sofria alteração com a
vocação e incorporação na Obra,
antes, pelo contrário, adquiria um
sentido novo – um significado
sobrenatural – ao passar a estar
referido a Deus. A vocação divina
não mudava a orientação e o
conteúdo naturais da própria
identidade pessoal, social e
profissional (ou, em sentido mais
amplo, a própria vocação humana),
antes os assumia outorgando-lhes
um significado transcendente de
encontro com Cristo, de doação a Ele,
de participação consciente e ativa na
sua obra redentora.

Resumindo, a base de apoio da
vocação divina era a mesma base de
apoio da vocação humana –
sintetizada no trabalho pessoal –,
elevada agora a um novo plano de
realidade e de significado. O
Fundador, como vimos, escreve: “A
vossa vocação humana é uma parte,
e parte importante, da vossa vocação



divina. Esta é a razão pela qual vos
haveis de santificar, contribuindo ao
mesmo tempo para a santificação dos
outros, vossos iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente: a profissão ou ofício
que enche os vossos dias, que dá
fisionomia peculiar à vossa
personalidade humana, que é a vossa
maneira de estar no mundo: o vosso
lar, a vossa família; e a nação em que
nascestes e que amais”[45].

“Santificando precisamente o vosso
trabalho e o vosso ambiente”. Esta
mesma ideia, agora em palavras
nossas, poderia exprimir-se assim: 
realizando o vosso trabalho com
sentido de missão redentora. De fato,
é o próprio Fundador que, ao
descrever um panorama dos frutos
que virão com o tempo ao ritmo do
desenvolvimento da Obra, faz esta
afirmação: “teremos metido um
sentido de vocação no trabalho
corrente”[46]. Está aí o cerne da



questão, que cria raízes na terra
profunda da criação no Verbo e da
redenção através da Cruz. Aquilo
pelo qual uma pessoa se insere
ativamente e de direito próprio na
vida da sociedade, no devir da
história e do mundo, esse seu
caminho natural, compartilhado na
terra com tantos seus iguais, isto é, o
seu trabalho normal, adquire,
mediante a vocação pessoal para o
Opus Dei, um novo sentido, um
sentido de missão, de estar
empenhado com Cristo, para glória
do Pai, na obra de redimir o homem
e o mundo, e de contribuir para
reconduzi-los rumo ao seu
verdadeiro fim.

Assim como a pessoa chamada com
essa vocação se sabe “alter Christus,
ipse Christus”, assim também o seu
trabalho normal e corrente,
concebido e desenvolvido com uma
intencionalidade nova (a de
trabalhar como um filho de Deus em



Cristo) adquire, sem perder a sua
consistência natural, uma nova
consistência no plano da economia
da salvação, ligada a uma nova
finalidade. Torna-se agora expressão
de um atuar filial e corredentor que
leva ao mundo do trabalho do
homem a luz e a eficácia redentora
de Cristo. De abrir apenas caminhos
humanos – caminhos de relação
inter-humana e de relação de
domínio e de guia em relação às
outras criaturas – o trabalho em
Cristo do alter Christus passa a “abrir
caminhos divinos na terra”,
caminhos traçados e iluminados com
a luz que brota do mistério do Verbo
encarnado – em quem tudo foi feito e
tudo subsiste –, mais ainda, com a
força que emana da sua Cruz e da
sua Glorificação.

Os caminhos divinos abertos na terra
com o trabalho humano santificado
têm como sinais distintivos os que
acompanham as obras do Redentor.



Em primeiro lugar terem como
finalidade o louvor e a glória do Pai,
e por isso: à revelação do sentido
original da criação a partir do
interior da realidade criada e
redimida; à reordenação das
criaturas para o seu Criador, à dos
ambientes do trabalho humano com
a sabedoria da Cruz. Por estar
realizado e santificado em Cristo, o
trabalho do alter Christus é também
trabalho santificador. Através dele, e
somente através dele, é possível
realizar a partir de dentro da criação
e da história humana a missão de
“pôr Cristo no cume das atividades
humanas”[47], meta última e
específica da atividade apostólica do
Opus Dei, marcada com o sinal
salvífico da cruz.

5. Que significa santificar o
trabalho?

a) Imitar o trabalho santo e
santificador de Cristo



São Josemaria aprende e ensina o
significado do trabalho santificado
quando contempla o trabalho de
Cristo em Nazaré. “O Senhor suscitou
o Opus Dei em 1928 para ajudar a
recordar aos cristãos que, como
conta o livro do Gênesis, Deus criou o
homem para trabalhar. Viemos
chamar de novo a atenção para o
exemplo de Jesus, que durante trinta
anos permaneceu em Nazaré
trabalhando, desempenhando um
ofício. Nas mãos de Jesus, o trabalho
– e um trabalho profissional,
semelhante ao que milhões de
homens realizam, em todo o mundo
– converte-se em tarefa divina, em
atividade redentora, em caminho de
salvação. O espírito do Opus Dei
recolhe a formosíssima verdade,
esquecida durante séculos por
muitos cristãos, de que qualquer
trabalho, humanamente digno e
nobre, se pode converter numa
tarefa divina. No serviço de Deus não
há ofícios de menos categoria: todos



são de muita importância”[48].
Embora não se possa falar com
completa propriedade da
materialidade do trabalho
quotidiano de Jesus, já que não temos
ao nosso dispor elementos, é possível
refletir teológica e espiritualmente
sobre ele tendo em conta os dados
dogmáticos subjacentes: é o trabalho
do Verbo encarnado e redentor,
cheio de significado e de
exemplaridade. Nos textos de São
Josemaria podem encontrar-se, no
meu entender, os dois tipos de
discurso, o teológico e o espiritual, se
bem que na literalidade das palavras,
tenha primazia o segundo. É lógico
que assim suceda, pois o Fundador
escreve como quem é: uma pessoa
empenhada sobretudo em dar a
conhecer e a ensinar a viver um
itinerário concreto de identificação
com Cristo, que Deus conduziu
previamente mediante os dons
correspondentes, e que o pôs como
primeiro e fundamental elo.



Pois bem, a prioridade do discurso
espiritual não significa
exclusividade, porque não é possível
enfatizar a exemplaridade do existir
de Cristo se a reflexão não estiver
alimentada na raiz teológica do seu
mistério. E isso em São Josemaria,
cujo pensamento é essencialmente
cristocêntrico, é patente com muita
clareza. Desejando chamar a atenção
para a noção de trabalho santificado,
apresentamos algumas passagens
dos escritos do Fundador que têm
como horizonte a vida corrente de
Cristo em Nazaré, e dentro dela ao
seu trabalho quotidiano, procurando
mostrar a sua estrutura teológica
interna. É sabido, e estudamo-lo
noutra ocasião[49], que o
pensamento de São Josemaria se
apoia num fundamento cristológico
primário que lhe dá também a sua
estrutura básica: a unidade
inseparável em Cristo (e por
participação no cristão que o segue e
imita) entre pessoa e missão.



Exprime-o bem, por exemplo, esta
afirmação: “Não se pode dissociar a
vida interior do apostolado, como
não é possível separar em Cristo o
seu ser de Deus-Homem da sua
função de Redentor. (…) Para o
cristão, o apostolado é algo
congênito: não tem nada de artificial,
de justaposto, não é externo à sua
atividade diária, à sua ocupação
profissional. Tenho-o dito sem cessar,
desde que o Senhor dispôs que
surgisse o Opus Dei. Trata-se de
santificar o trabalho ordinário, de
santificar-se nessa tarefa e de
santificar os outros mediante o
exercício da respectiva profissão,
permanecendo cada um no seu
estado”[50]. Tudo o que estudamos
está presente neste texto: a alusão à
origem carismática da doutrina
fundacional; o fundamento
cristológico da unidade entre
santidade e trabalho corrente; a
afirmação implícita da prioridade da
santificação do trabalho à



santificação nele e por meio dele. É
este último aspecto que nos interessa
considerar.

Como se tem vindo a afirmar nestas
páginas, a doutrina de São Josemaria
em torno ao binômio santificação-
trabalho tem inscrita, em nosso
entender, uma precedência
conceptual objetiva do trabalho
santificado sobre a santificação em
ou por meio do trabalho. Ou então o
que vem dar no mesmo: apenas o
trabalho santificado pode ser
entendido e apresentado como
caminho da santificação do “cristão
corrente” e, paralelamente, da sua
eficácia apostólica. Para dizer isto de
outro modo, o trabalho santificado
(as obras realizadas em Cristo, que
edificam o mundo segundo Deus e
santificam o sujeito que as realiza)
tem primazia conceptual sobre o
sujeito que se santifica por meio dele,
e não de modo inverso, embora
ambos os aspectos sejam



inseparáveis. Sendo assim, é clara a
importância da intencionalidade
atual, ou pelo menos habitual, do
sujeito em realizar em Cristo a sua
existência quotidiana e dentro dela,
como seu resumo, o seu trabalho
corrente. A intenção atual ou
habitual de viver e trabalhar em
Cristo é o primeiro passo para uma
pessoa se inserir eficazmente no
dinamismo do labor santo e
santificador do Verbo encarnado, e
participar pessoalmente da sua
eficácia redentora.

Terá isto que acabamos de dizer uma
base teológica firme? Penso que a
tem efetivamente, e que se encontra
no interior das raízes cristocêntricas
do pensamento de São Josemaria.
Chegados a este ponto, está aberto o
caminho para uma conclusão
importante. Se quiséssemos ir direito
ao assunto, di-lo-íamos deste modo:
assim como Cristo santificou a sua
existência corrente (o seu trabalho,



os seus deveres) vivendo-a como
quem é, o Filho enviado do Pai, e sem
necessidade de se santificar Ele
próprio, pois é já por si o Santo de
Deus, assim também o alter Christus,
que imita vocacionalmente aquela
vida escondida, se sente movido pela
graça do Espírito Santo a entender a
sua existência e o seu trabalho
quotidiano precisamente como
objeto de santificação. “imitamos a
vida oculta de Jesus Cristo”, escreve o
Fundador, “e, por isso, sendo
portadores de uma grande luz
interior, um fermento de fecunda
novidade, sem coisas estranhas –
porque não somos dados a fazer
espetáculo – procuramos santificar a
vida corrente: o trabalho, a amizade,
a família, os afazeres nobres do
mundo, a edificação da sociedade
temporal…”[51]. É interessante dar-
se conta das conexões e correlações
internas que existem nessas
palavras: se bem que imitemos
vocacionalmente (com a luz e o



fermento da vocação pessoal) a vida
oculta de Cristo, procuramos
santificar a vida do dia-a-dia…, pois
esse foi – podemos concluir – o objeto
imediato do existir quotidiano do
Redentor.

E temos um texto que explicita ainda
mais esta ideia: “Ao ser assumido por
Cristo, o trabalho se nos apresenta
como realidade redimida e
redentora: não é apenas a esfera em
que o homem se desenvolve, mas
também meio e caminho de
santidade, realidade santificável e
santificadora”[52]. Se assim nos é
apresentado o trabalho de Cristo,
também analogamente deve ser
compreendido o trabalho do cristão 
em Cristo. Este é um contributo
específico da mensagem espiritual do
fundador, de uma grande projeção
evangelizadora. Nele reside de algum
modo a explicação última da
configuração cristã do mundo por
parte do “cristão corrente”.



No espírito de São Josemaria late
intensamente o mistério do atuar
humano santo de Jesus nos seus anos
de Nazaré: “Viemos chamar de novo
a atenção para o exemplo de Jesus,
que durante trinta anos permaneceu
em Nazaré trabalhando,
desempenhando um ofício”[53]. As
obras de Cristo, as da sua vida
escondida, como as da vida pública,
dão testemunho inequívoco dele e do
Pai que opera nele (cfr. Jo 14, 10).
Esse trabalho humano do Filho de
Deus, realizado principalmente,
como tudo o que é seu, para dar a
glória ao Pai que lhe é devida, está
plenamente integrado na finalidade
da sua missão redentora. Deve, pois,
ser contemplado à luz e no interior
dela: “Glorifiquei-te sobre a terra;
acabei a obra que Me deste a fazer. E
agora, Pai, glorifica-Me junto de Ti
mesmo, com aquela glória que tinha
em Ti antes que houvesse mundo” (Jo
17, 4-5).



O trabalho do Verbo encarnado em
Nazaré, santificado por razão de
quem o realizava e pela finalidade
com que era realizado, é também por
isso mesmo santificador: “tarefa
divina, atividade redentora, caminho
de salvação”[54], dirá São Josemaria.
Aquele por quem tudo se fez e em
quem tudo subsiste retoma, de certo
modo, fazendo-se ele mesmo um de
nós, aquilo que ele próprio quis dar
ao homem na sua origem, e retoma
também por isso em suas mãos
humanas, com o trabalho das suas
mãos, o mundo. Redimiu-o de par
com o homem com o seu próprio
sangue, remodelou-o com o molde
novo da Cruz e entregou-o de novo,
já resgatado, ao cristão para ele o
edificar, o santificar, o conduzir ao
Pai.

É bem sabido que na história da
espiritualidade católica o que se
passou em Nazaré foi objeto de
abordagens significativas, e desperta



sempre grandes ressonâncias. Não
podia deixar de ser de outro modo.
Em torno do que significa, brotou,
por exemplo, uma espiritualidade da
família e da igreja doméstica cujo
ponto de referência é o lar santo de
Jesus, Maria e José. O seu influxo em
toda a Igreja, a partir especialmente
do século XVII, foi muito grande, e
encontrou ecos singulares nos
séculos XIX e XX, até desembocar,
por exemplo, como se poderia
mostrar no n. 41 da Lumen gentium
no contexto das múltiplas formas de
realizar o chamamento universal à
santidade. Em torno também da vida
oculta de Cristo em Nazaré, e
partindo da contemplação da
pobreza e da humildade daquele lar
e lugar de trabalho de Cristo, a
mensagem de Charles de Foucault
acendeu uma forte luz na Igreja. O
seu desejo de imitar Jesus, que
escolheu o último lugar, esse Jesus
pobre que leva a cabo o seu humilde
trabalho e o seu viver quotidiano



entre os outros, com espírito de
caridade, em clima de amizade com
todos, despertou a atenção e
interesse na Igreja.

E também os fatos de índole
trinitária e cristológica de Nazaré, o
mistério dos anos escondidos do
Verbo feito homem, anos de
existência normal no seio da sua
Família e no meio dos seus
concidadãos, de cumprimento
amoroso da vontade do Pai, constitui
um sólido fundamento na doutrina
espiritual do Fundador do Opus Dei.
Mas a marca específica dos seus
ensinamentos é, como estamos a ver,
a do trabalho santificado e
santificador de Jesus. Como é lógico,
São Josemaria não deixa de realçar,
com a tradição que o precede, e em
que se forjou a sua alma católica e
sacerdotal, outros aspectos: caridade,
vida de família, humildade,
desprendimento, espírito de serviço,
etc., que brilham no lar de Nazaré,



enquanto lar terreno do filho de
Deus, de sua Mãe Santíssima e de S.
José. É evidente que fala deles com
insistência. Mas ante os seus olhos
brilha, com luz potente e especial, o
trabalho santificado de Cristo, sinal e
realidade do seu existir em contínua
comunhão com o Pai no Espírito
Santo, desejoso de lhe dar glória e de
que se cumpra a sua vontade: que
todos os homens se salvem. Assim
decorre a vida de Cristo: uma vida de
“trabalho santo”, “de trabalho
contínuo convertido em Obra de
Deus, obra de Amor”[55].

Penso, pois, e sustento que na
história da espiritualidade católica já
não se poderá falar do significado de
Nazaré e da vida escondida de Cristo,
sem aludir explicitamente à doutrina
de São Josemaria sobre a vida
corrente e o trabalho, santificados e
santificadores, do Verbo encarnado e
redentor, e nele, do cristão. O
trabalho do cristão em Cristo pode e



deve santificar-se, isto é, “converter-
se em trabalho divino” para assim
cada um se santificar por meio dele e
contribuir para a santificação dos
outros. O Fundador vê a missão do
Opus Dei tendo como fim a
realização efetiva no mundo dessa
doutrina. “Como somos co-herdeiros
com Cristo, omnia enim vestra sunt…
vos autem Christi: Christi autem Dei,
tudo é nosso, e nós de Cristo, e Cristo
de Deus (1 Cor III, 22-23). Assim
temos de santificar as estruturas do
mundo, porque são nossas, mas não
são para nós, pois nós pertencemos a
Deus. Daqui se deduz que, pelo
chamamento para o Opus Dei,
devemos permanecer no meio das
atividades seculares – omnia vestra
sunt –, cada um no seu próprio
estado, consagrando por vocação
divina essas tarefas humanas e
entregando-as a Deus – vos autem Dei
–, por meio do nosso trabalho
profissional de cada dia, santificado e
santificador”[56].



b) Trabalhar como Cristo, com a
máxima perfeição possível

Como dever pessoal do cristão, a
santificação do trabalho requer,
como foi dito, a intenção de realizá-lo
segundo o modelo e exemplo de
Cristo. Mas isso significa
necessariamente que seja realizado
com a maior perfeição possível. Tal
como nos pontos que analisamos até
agora, também neste, da perfeição
humana do trabalho, não
encontramos um modo melhor de
dizer do que as palavras de São
Josemaria: “Parte essencial dessa
obra – a santificação do trabalho
corrente – que Deus nos entregou, é
realizarmos bem o próprio trabalho,
a perfeição também humana, o bom
cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais. A Obra exige
que todos trabalhem com
consciência, com sentido de
responsabilidade, com amor e



perseverança, sem abandonos ou
facilitismos”[57].

Da perspectiva de um trabalho
pessoal que se deseja santificar,
realizando-o com sentido de missão
corredentora e com a intenção
última de imitar eficazmente o
trabalho de Cristo, o empenho por
alcançar a maior qualidade possível
e de levá-lo a cabo com perfeição é
simplesmente sinônimo de coerência
sobrenatural e humana. Significa ter
consciência de que as obras do alter
Christus, e mais concretamente a sua
relação por meio do trabalho com as
criaturas impessoais, participam no
seu sujeito – e na mesma medida em
que este é capaz – de eficácia
corredentora: são obras realizadas 
em Cristo e no Espírito Santo. É um
operar que, no seu sujeito, nasce já
no mesmo nível de intencionalidade
filial (dar toda a glória ao Pai) e
apostólica (que alcance a salvação
para todos) em que está situada a



existência do alter Christus. Tem de
ser, pois, um “trabalho feito com
consciência, com profundidade (…),
com a perfeição também humana
que cada um puder alcançar,
cuidando os pormenores”[58].

Esse trabalho santificado terá de
possuir, para poder chegar a sê-lo,
uma qualidade indispensável,
implícita em tudo o que se disse e
que convém explicitar. Por ser um
trabalho que intencionalmente imita
e, na medida da graça, participa da
eficácia das ações humanas do Verbo
encarnado (em quem tudo subsiste
segundo o seu próprio modo de ser),
apenas admite ser feito em
conformidade com a natureza das
coisas, isto é, com a sua verdade
própria. É isto que é próprio do
trabalho do Verbo feito homem. Um
trabalho humano do Verbo contrário
à verdade das coisas é inconcebível
porque contraditório com a sua
condição de Criador. O trabalho do



cristão em Cristo só é digno desse
nome enquanto relação dinâmica,
criativa e plenamente respeitadora
da verdade das criaturas. Ou por
outras palavras, como diz São
Josemaria: “Quando trabalha, como é
de sua obrigação, o cristão não deve
iludir nem esquivar-se às exigências
próprias da natureza das coisas. Se
pela expressão abençoar as
atividades humanas, se entendesse
anular ou escamotear a sua dinâmica
própria, negar-me-ia a usar essas
palavras”[59]. É patente o espírito de
secularidade que se desprende destas
frases, cujo primeiro significado é,
como já o dissemos anteriormente,
cristológico: Tem a sua raiz no
mistério do Verbo encarnado e da
criação nele e por ele. Por ser uma
secularidade de raiz cristológica é
também, secundariamente, uma
secularidade de raiz eclesiológica,
isto é, referida ao mistério da Igreja 
in terris, e que se revela também, por
consequência, de acordo com as suas



características[60]. Abrem-se aqui
neste particular perspectivas
interessantes em que não é agora
altura oportuna de nos determos.

6. Epílogo: “Pôr Cristo no cume das
atividades humanas”

Ao longo destas páginas fomos
estudando o conteúdo e significado
da configuração cristã do mundo nos
ensinamentos do Fundador do Opus
Dei. Quisemos analisá-la como
vocação-missão do “cristão-
corrente”, “alter Christus, ipse
Christus”, dando especial ênfase à
secularidade e ao trabalho
santificado e santificador. O
conteúdo de cada uma dessas noções
e o da sua mútua relação no espírito
de São Josemaria, permitiu revelar o
núcleo carismático essencial desse
espírito. Não é agora ocasião de
acrescentar nada de novo, mas sim
recordá-lo: “Este é o segredo da
santidade que venho pregando há



tantos anos: Deus nos chamou a
todos para que o imitássemos; e a vós
e a mim para que, vivendo no meio
do mundo – sendo pessoas da rua! –,
soubéssemos colocar Cristo Nosso
Senhor no cume de todas as
atividades humanas honestas”[61].

Colocar Cristo no cume de todas as
atividades humanas”: essa é a
finalidade da vocação-missão do 
alter Christus que vive a sua
existência cristã à luz e sob o impulso
do espírito de São Josemaria; esse é
também, por consequência, o
horizonte imenso e atrativo da sua
missão configuradora do mundo.
Como seria um mundo em que os
cidadãos cristãos se empenhassem
seriamente em construí-lo através do
seu trabalho com essa
intencionalidade e de olhos postos
nessa meta? A imagem definitiva
deste mundo apenas se encontra no
horizonte escatológico do novo céu e
da nova terra, e humanamente não



se pode descrever. Mas os passos que
conduzem até ele neste caminhar
terreno, em etapas sucessivas, do 
alter Christus, ipse Christus, sim,
podem ser concebidos por
antecipação na fé e,
consequentemente, parcial ou
temporalmente descritos. Com a fé
firme de um Fundador, São
Josemaria exprimia-o há muitos
atrás com estas palavras, que são
também o ponto final destas nossas
reflexões:

“Olhai como será, quando o tempo
passar, se formos fieis e generosos na
sementeira – quae enim seminaverit
homo haec et metet, porque o que o
homem semear, isso colherá (Gal VI,
8) –, o grão bom, fruto dos nossos
afazeres: entre muitos de muitos,
faremos descobrir um sentido de
vocação no trabalho corrente;
contribuiremos para que
desapareçam desconfianças e
rivalidades entre os católicos que



trabalham juntos; empaparemos de
espírito cristão o mundo da indústria
e do comércio; ajudaremos a dar
unidade ao pensamento moderno,
para defesa e serviço de Jesus Cristo
e da sua Igreja; procuraremos fazer
compreender aos católicos que
nenhuma diferença de costumes,
raças ou línguas pode separar os que
são um em Cristo Jesus; trataremos
com delicada caridade todas as
almas, sem distinção de estirpe ou
credos – dentro da ordem devida –,
aproximando-as de Deus nosso
Senhor com a luz e o calor da nossa
vida cristã; cooperaremos para criar
um ambiente de serenidade, de
limpeza e de compreensão nas
relações internacionais, fruto do
labor do Espírito Santo nas mentes e
na vida dos estadistas, e que trará a
paz e o bem-estar aos povos”[62].

António Aranda



Universidade Pontifícia da Santa
Cruz

Roma

[1] Sobre o significado e conteúdo
teológico e espiritual dessa definição
do cristão por São Josemaria, pode
ver-se o que escrevemos em: “El
bullir de la sangre de Cristo”. Estudo
sobre el cristocentrismo del beato
Josemaria Escrivá, Madrid: Rialp,
2001, 203-254.

[2] JOSEMARIA ESCRIVÁ, É Cristo que
passa, 104-105.

[3] A expressão “pôr Cristo no cume
de todas as atividades humanas” é
própria do Fundador do Opus Dei
que a utilizava habitualmente desde
os inícios da sua missão eclesial para
manifestar de modo gráfico e
eloquente a essência da missão que



Deus tinha confiado ao Opus Dei na
Igreja e na sociedade; cfr., por
exemplo: É Cristo que passa, 156, 182,
183; Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 59.

[4] JOSEMARIA ESCRIVÁ, Amigos de
Deus, 210.

[5] É Cristo que passa, 183.

[6] É Cristo que passa, 121.

[7] É Cristo que passa, 132.

[8] É Cristo que passa, 121.

[9] É Cristo que passa, 183.

[10] É Cristo que passa, 104-105.

[11] Sobre esta questão pode ver-se J.
L. ILLANES, Iglesia en el mundo: la
secularidad de los miembros del Opus
Dei, em: P. RODRÍGUEZ; F. OCARIZ, J.
L. ILLANES, EL Opus Dei en la
Iglesia: introducción eclesiológica a



la vida y al apostolado del Opus Dei,
o. c.

[12] Entre numerosos textos
significativos podem mencionar-se,
por exemplo, estas palavras:
“Praelatura sibi proponit suorum
fidelium, iuxta normas iuris
particularis, sanctificationem per
exercitium in proprio cuiusque statu,
professione ac vitae conditione
virtutum christianarum, secundum
specificam ipsius spiritualitatem,
prorsus saecularem” (Codex iuris
particularis Operis Dei, n. 2, § 1).

[13] Cfr. A. ARANDA, “El bullir de la
sangre de Cristo”, o.c., p. 260-275.

[14] Cfr. Carta 19-III-1954, n. 23.

[15] Carta 19-III-1954, n. 22

[16] Carta 25-I-1961, n. 35.

[17] Carta 25-I-1961, n. 37.

[18] É Cristo que passa, 99.



[19] Instrucción 19-III-1934, n.42.

[20] É Cristo que passa, 112.

[21] É Cristo que passa, 99.

[22] É Cristo que passa, 22.

[23] Cfr. É Cristo que passa, 112.

[24] É Cristo que passa, 104-105.

[25] É Cristo que passa, 22.

[26] É Cristo que passa, 125.

[27] É Cristo que passa, 104-105.

[28] É Cristo que passa, 150.

[29] É Cristo que passa, 150.

[30] É Cristo que passa, 147.

[31] É Cristo que passa, 104-105.

[32] Podem consultar-se com
proveito sobre esta questão os
trabalhos de J. L. ILLANES, Ante Dios



y en el mundo: apuntes para una
teologia del trabajo, Pamplona:
EUNSA, 1997; ID., La santificación del
trabajo: el trabajo en la historia de la
espiritualidad, Madrid: Palabra,
2001; P. RODRÍGUEZ, Vocación,
trabajo, contemplación, Pamplona:
EUNSA, 1987.

[33] Carta 25-I-1961, n. 10.

[34] Carta 15-X-1948, n. 6.

[35] Carta 14-II-1950, n. 15.

[36] Carta 9-I-1932, n. 92.

[37] Instrucción, 8-XII-1932, n. 73.

[38] Ibidem, n. 128.

[39] Carta 31-V-1954, n. 17.

[40] Carta 16-VII-1933, n. 1.

[41] Carta 11-III-1940, n. 13.

[42] Carta 15-X-1948, n. 6.



[43]É Cristo que passa, 46.

[44] “Na espiritualidade laical, a
peculiar fisionomia espiritual,
ascética, da Obra contribui com uma
ideia, meus filhos, que é importante
realçar. Disse-vos inúmeras vezes,
desde 1928, que o trabalho é para nós
o eixo, em volta do qual deve girar
todo o nosso empenho por conseguir
a perfeição cristã. Ao procurar a
perfeição cristã no meio do mundo,
cada um de nós deve procurar
também necessariamente a perfeição
humana, no seu trabalho profissional
próprio. E, ao mesmo tempo, esse
trabalho profissional é o eixo em
volta do qual gira todo o nosso
empenho apostólico” (Carta 25-
I-1961, n. 10).

[45]É Cristo que passa, 46; o livro foi
editado pela primeira vez em 1973; a
passagem citada é de uma homilia
datada de 19 de Março de 1963.



[46] Instrucción, V-1935/IX-1950, n.
96.

[47]Cfr. A. ARANDA, “El bullir de la
sangre de Cristo”, o.c., 255-277.

[48] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 55.

[49] Cfr. “El bullir de la sangre de
Cristo”…, o.c., 237-239.

[50] É Cristo que passa, n.122.

[51] Carta 6-V-1945, n. 10.

[52] É Cristo que passa, 47.

[53] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 55.

[54] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 55.

[55] “Abre-nos a porta da oficina de
Nazaré, para que aprendamos a
contemplar-te, com a tua Mãe Santa
Maria e com o Santo Patriarca José -



a quem tanto amo e venero -,
dedicados os três a uma vida de
trabalho santo. Comover-se-ão os
nossos pobres corações, iremos à tua
procura e te encontraremos no
trabalho cotidiano, que Tu desejas
que convertamos em obra de Deus,
em obra de Amor” (Amigos de Deus,
72).

[56] Instrucción, 19-III- 1934, n.1

[57] Carta 31-V-1954, n. 18.

[58] Carta 30-IV-1946, n. 47.

[59] É Cristo que passa, 184.

[60] Por exemplo, como oposição a
toda e qualquer visão falseada do
trabalho do cristão. “Pessoalmente,
nunca me convenci de que as
ocupações habituais dos homens
devessem ostentar um qualificativo
confessional, à moda de um letreiro
postiço. Embora respeite a opinião
contrária, parece-me que se correria



o perigo de usar em vão o santo
nome da nossa fé, e de utilizar, além
disso, a etiqueta católica - como já se
tem visto em certas ocasiões - para
justificar atitudes e operações que, às
vezes, nem sequer são
honradamente humanas” (É Cristo
que passa, 184).

[61] Amigos de Deus, 58.

[62] Instrucción V-1935/IX-1950, n.
96.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/identidade-
crista-e-configuracao-do-mundo/

(23/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/identidade-crista-e-configuracao-do-mundo/

	Identidade cristã e configuração do mundo – A força configuradora da secularidade e do trabalho santificado

