
opusdei.org

Homilias do
primeiro Natal de
Leão XIV

Apresentamos as homilias das
missas do Santo Padre de 24 e
25 de dezembro, celebradas na
Basílica de São Pedro. Nelas, o
Papa nos convida a “dirigir
nosso olhar para a terna
impotência de um recém-
nascido” e a deixar que o
coração seja tocado pela
fragilidade do próximo, como
caminho para encontrar a
verdadeira paz.



24/12/2025

24 de Dezembro  25 de Dezembro

Solenidade da Natividade do
Senhor

Quinta-feira, 25 de dezembro de 2025

Irmãs e irmãos caríssimos!

“Irrompei em cânticos de alegria” (Is
52, 9), brada o mensageiro da paz a
todos os que se encontram entre as
ruínas de uma cidade inteiramente
por reconstruir. Embora
empoeirados e feridos, os seus pés
são formosos – escreve o profeta (cf. 
Is 52, 7) –, pois, por estradas longas e
irregulares, trouxeram uma alegre
notícia, na qual tudo agora renasce. É
um novo dia! Nós também



participamos desta mudança, na qual
ninguém parece acreditar ainda: a
paz existe e já está no meio de nós.

“Deixo-vos a paz, a minha paz vos
dou; mas não a dou como o
mundo” (Jo 14, 27). Assim disse Jesus
aos discípulos, a quem acabara de
lavar os pés. Eles eram mensageiros
da paz que, a partir daquele
momento, deveriam percorrer o
mundo, sem se cansar, para revelar a
todos “o poder de se tornarem filhos
de Deus” (Jo 1, 12). Hoje, portanto,
não só nos surpreendemos com a paz
que já está aqui, mas celebramos 
como este dom nos foi dado. Com
efeito, a partir deste como brilha a
diferença divina que nos faz
irromper em cânticos de alegria. Por
isso, em todo o mundo, o Natal é, por
excelência, uma festa de músicas e
cânticos.

O prólogo do quarto Evangelho
também é um hino e tem como



protagonista o Verbo de Deus. O
“verbo” é uma palavra que age. Esta
é uma característica da Palavra de
Deus: nunca é ineficaz. Olhando
bem, muitas das nossas palavras
também produzem efeitos, por vezes,
indesejados. Sim, as palavras agem.
No entanto, eis a surpresa que a
liturgia do Natal coloca diante de
nós: o Verbo de Deus aparece e não
sabe falar, vem até nós como um
recém-nascido que apenas chora e dá
vagidos. “Se fez carne” (cf. Jo 1, 14) e,
embora crescerá e um dia aprenderá
a língua do seu povo, agora fala
apenas a sua presença simples e
frágil. “Carne” é a nudez radical à
qual, em Belém e no Calvário, falta
até a palavra; assim como falta a
muitos irmãos e irmãs despojados da
sua dignidade e reduzidos ao
silêncio. A carne humana pede
cuidados, invoca acolhimento e
reconhecimento, procura mãos
capazes de ternura e mentes



dispostas à atenção, deseja palavras
bonitas.

“Veio para o que era seu, e os seus
não a acolheram. Mas, a todos que a
receberam, deu-lhes capacidade de
se tornarem filhos de Deus” (Jo 1,
11-12). Eis a forma paradoxal
segundo a qual a paz já está entre
nós: o dom de Deus nos envolve,
busca acolhimento e mobiliza a
dedicação. Ela nos surpreende
porque se expõe à rejeição e nos
encanta porque nos arranca da
indiferença. Tornar-se filho de Deus
é um verdadeiro poder: um poder
que permanece enterrado enquanto
estivermos distantes do choro das
crianças e da fragilidade dos idosos,
do silêncio impotente das vítimas e
da melancolia resignada de quem faz
o mal que não quer.

Como escreveu o amado Papa
Francisco, para nos convocar à
alegria do Evangelho: “Às vezes



sentimos a tentação de ser cristãos,
mantendo uma prudente distância
das chagas do Senhor. Mas Jesus
quer que toquemos a miséria
humana, que toquemos a carne
sofredora dos outros. Espera que
renunciemos a procurar aqueles
abrigos pessoais ou comunitários que
nos permitem manter distância do
drama humano, para que aceitemos
verdadeiramente entrar em contato
com a vida concreta dos outros e
conhecer a força da ternura” (Exort.
ap. Evangelii gaudium, 270).

Queridos irmãos e irmãs, uma vez
que o Verbo se fez carne, agora a
carne fala, brada o desejo divino de
nos encontrar. O Verbo ergueu no
meio de nós a sua frágil tenda. E
como não pensar nas tendas de Gaza,
expostas durante semanas à chuva,
ao vento e ao frio, e nas tendas de
tantos outros deslocados e refugiados
em todos os continentes; ou nos
refúgios improvisados de milhares



de pessoas sem-teto dentro das
nossas cidades? A carne das
populações indefesas encontra-se
fragilizada, provada por tantas
guerras em curso ou concluídas, que
deixam escombros e feridas abertas.
Estão fragilizadas as mentes e as
vidas dos jovens obrigados a pegar
em armas, que, precisamente na
frente de batalha percebem a
insensatez do que lhes é exigido e a
mentira de que estão embebidos os
discursos inflamados daqueles que
os enviam para a morte.

Quando a fraqueza dos outros
penetra o nosso coração, quando a
dor alheia despedaça as nossas
certezas graníticas, então já começa a
paz. A paz de Deus nasce de um
choro de criança acolhido, de um
pranto ouvido: nasce entre ruínas
que invocam solidariedades
renovadas, nasce de sonhos e visões
que, como profecias, invertem o
curso da história. Sim, tudo isso



existe, porque Jesus é o Logos, o
sentido a partir do qual tudo tomou
forma. “Tudo foi feito por ele, e sem
ele nada se fez de tudo que foi
feito” (Jo 1, 3). Este mistério nos
interpela a partir dos presépios que
construímos, abre os nossos olhos
para um mundo em que a Palavra
ainda ressoa, “muitas vezes e de
muitos modos” (cf. Heb 1, 1), e
continua nos chamando à conversão.

Certamente, o Evangelho não
esconde a resistência das trevas à
luz, descreve o caminho da Palavra
de Deus como uma estrada
intransitável, repleta de obstáculos.
Até hoje, os autênticos mensageiros
da paz seguem o Verbo neste
caminho, que finalmente alcança os
corações: corações inquietos, que
muitas vezes desejam justamente
aquilo a que resistem. Assim, o Natal
motiva novamente uma Igreja
missionária, impelindo-a pelos
caminhos que a Palavra de Deus



traçou para ela. Não estamos ao
serviço de uma palavra prepotente –
já ressoam por toda parte –, mas de
uma presença que suscita o bem,
conhece a sua eficácia e não
reivindica o seu monopólio.

Eis o caminho da missão: um
caminho em direção ao outro. Em
Deus, cada palavra é uma palavra
dirigida, é um convite ao diálogo,
uma palavra que nunca é igual a si
mesma. É a renovação que o Concílio
Vaticano II promoveu e que veremos
florescer apenas caminhando juntos
com toda a humanidade, sem nunca
nos separarmos dela. O contrário é
mundano: ter-se a si mesmo como
centro. O movimento da Encarnação
é um dinamismo de diálogo. Haverá
paz quando os nossos monólogos
forem interrompidos e, fecundados
pela escuta, nos ajoelharmos diante
da carne nua do outro. Precisamente
nisto, a Virgem Maria é a Mãe da
Igreja, a Estrela da evangelização, a



Rainha da paz. Nela compreendemos
que nada nasce da exibição da força
e tudo renasce a partir do poder
silencioso da vida acolhida.

Santa Missa da Véspera de Natal

Quarta-feira, 24 de dezembro

Queridos irmãos e irmãs,

Durante milênios, em todas as partes
da Terra, os povos perscrutaram o
céu, dando nomes e formas às
estrelas silenciosas. Em sua
imaginação, liam os acontecimentos
do futuro, procurando lá no alto,
entre os astros, a verdade que faltava
aqui embaixo, entre as casas.
Naquela escuridão, como que às
cegas, eles permaneciam confusos
com seus próprios oráculos. Todavia,
nesta noite, “o povo, que andava na
escuridão, viu uma grande luz; para



os que habitavam nas sombras da
morte, uma luz resplandeceu” (Is 9,
1).

Eis a estrela que surpreende o
mundo: uma centelha recém-acesa e
flamejante de vida: “Hoje, na cidade
de Davi, nasceu para vós um
Salvador, que é o Cristo Senhor” (Lc
2, 11). No tempo e no espaço, onde
quer que estejamos, vem Aquele sem
o qual nem mesmo teríamos existido.
Vive conosco Aquele que por nós dá
a vida, iluminando nossa noite com a
salvação. Não há trevas que essa
estrela não ilumine, pois à sua luz
toda a humanidade vê a aurora de
uma existência nova e eterna.

É o Natal de Jesus, o Emanuel. No
Filho feito homem, Deus não nos dá
algo, mas a si mesmo, “para nos
resgatar de toda maldade e purificar
para si um povo que lhe
pertença” (Tt 2, 14). Nasce na noite
Aquele que nos resgata da noite: o



vestígio do dia que amanhece já não
deve ser procurado lá longe, nos
espaços siderais, mas sim inclinando
a cabeça para o estábulo ao lado.

Com efeito, o sinal claro dado a um
mundo às escuras é “um recém-
nascido envolvidos em faixa e
deitado numa manjedoura” (Lc 2,
12). Para encontrar o Salvador, não é
preciso olhar para cima, mas para
baixo: a onipotência de Deus
resplandece na impotência de um
recém-nascido; a eloquência do
Verbo eterno ressoa no primeiro
choro de um bebê; a santidade do
Espírito brilha naquele corpinho
recém-lavado e envolto em panos. A
necessidade de cuidado e calor, que o
Filho do Pai compartilha na história
com todos os seus irmãos, é divina. A
luz divina que irradia desse Menino
nos ajuda a enxergar o homem em
cada vida que nasce.



Para iluminar nossa cegueira, o
Senhor quis se revelar como homem
ao homem, sua verdadeira imagem,
segundo um projeto de amor iniciado
com a criação do mundo. Enquanto a
noite do erro obscurecer essa
verdade providencial, “não haverá
espaço sequer para os outros, para as
crianças, para os pobres, para os
estrangeiros” (Bento XVI, homilia na
noite de Natal, 24 de dezembro de
2012). Essas palavras do Papa Bento
XVI nos lembram que na Terra não
há espaço para Deus se não houver
espaço para o homem; não acolher
um significa não acolher o outro. Por
outro lado, onde há lugar para o
homem, há lugar para Deus; então,
um estábulo pode se tornar mais
sagrado do que um templo, e o
ventre da Virgem Maria, a arca da
nova aliança.

Caríssimos, admiremos a sabedoria
do Natal. No Menino Jesus, Deus
oferece ao mundo uma vida nova: a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html


sua, para todos. Não se trata de uma
ideia que resolve todos os problemas,
mas uma história de amor que nos
envolve. Diante das expectativas dos
povos, Ele envia um bebê, para que
seja palavra de esperança; diante da
dor dos miseráveis, Ele envia um
indefeso, para que seja força para se
levantarem; diante da violência e da
opressão, ele acende uma luz suave
que ilumina com a salvação todos os
filhos deste mundo. Como observava
Santo Agostinho, “a soberba humana
esmagou-te tanto que só a humildade
divina podia levantar-te” (Sermo in
Natale Domini 188, III, 3). Sim,
enquanto uma economia distorcida
leva a tratar os homens como
mercadoria, Deus se torna
semelhante a nós, revelando a
infinita dignidade de cada pessoa.
Enquanto o homem deseja se tornar
Deus para dominar o próximo, Deus
deseja se tornar homem para nos
libertar de toda escravidão. Será que



este amor é suficiente para mudar
nossa história?

A resposta surge logo, como os
pastores, despertamos da noite da
morte para a luz da vida nascente e
contemplamos o Menino Jesus. Sobre
o estábulo de Belém, onde Maria e
José, cheios de admiração, velam o
Recém-nascido, o céu estrelado
torna-se “uma multidão da corte
celeste” (Lc 2, 13). São hostes
desarmadas e desarmantes, pois
cantam a glória de Deus, cuja
manifestação na Terra é a paz (cf. v.
14). De fato, no coração de Cristo,
palpita o vínculo que une, no amor, o
céu e a Terra, o Criador e as
criaturas.

Por isso, há exatamente um ano, o 
Papa Francisco afirmou que o Natal
de Jesus reaviva em nós “o dom e o
compromisso de levar a esperança
onde ela se perdeu”, pois “com ele a
alegria floresce, com ele a vida muda,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt.html


com ele a esperança não
desilude” (homilia na noite de Natal,
24 de dezembro de 2024). Com essas
palavras, começou o Ano Santo.
Agora que o Jubileu se aproxima do
seu término, o Natal é para nós um
tempo de gratidão e missão. Gratidão
pelo dom recebido e missão de
testemunhá-lo ao mundo. Como
canta o salmista: “Dia após dia
anunciai sua salvação, manifestai a
sua glória entre as nações, e entre os
povos do universo seus prodígios! E
entre os povos do universo seus
prodígios!” (Sl 96, 2-3).

Irmãs e irmãos, a contemplação do
Verbo feito carne suscita uma
palavra nova e verdadeira em toda a
Igreja: proclamemos a alegria do
Natal, festa da fé, da caridade e da
esperança. É festa da fé, pois Deus se
fez homem ao nascer de uma virgem.
É festa da caridade, pois o dom do
Filho Redentor se realiza na
dedicação fraterna. É festa da

https://www.iubilaeum2025.va/pt.html


esperança, pois o Menino Jesus a
acende em nós e nos torna
mensageiros da paz. Com estas
virtudes no coração, sem temer a
noite, podemos ir ao encontro do
amanhecer do novo dia.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/homilia-papa-
leao-xiv-noite-natal-2025/ (25/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-papa-leao-xiv-noite-natal-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-papa-leao-xiv-noite-natal-2025/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-papa-leao-xiv-noite-natal-2025/

	Homilias do primeiro Natal de Leão XIV

