opusdei.org

Homilia na Missa de
acao de gracas apos
a cerimonia da
beatificacao de
Josemaria Escriva

Cardeal Joseph Ratzinger -
Homilia na Basilica dos Doze
Apostolos, no dia 19 de Maio de
1992, na Missa de acao de
gracas para os fiéis de lingua
alema, apos a cerimoénia da
beatificacdo de Josemaria
Escriva

19/05/1992



"Identificou-se com a Vontade de
Deus"

O Apocalipse de S. Jodo, que nos fala
de tantos acontecimentos terriveis do
passado e do futuro da nossa
histdria, abre contudo o céu sobre a
terra, e mostra-nos que Deus ndo
larga da Sua mao o mundo. Por
muito mal que possa existir, no final
esta a Sua vitoria. Do meio das
misérias da terra surge o louvor. O
trono de Deus esta rodeado de um
coro sempre crescente de almas
salvas, cujas vidas se converteram
num movimento de alegria e de
gloria, esquecidas de si proprias. Mas
este coro ndo canta apenas no além,
vai-se preparando no devir da
histdria e esta ja presente nela de
forma oculta.

Isto se manifesta claramente na voz
que provém do trono, isto é do Deus
oculto: «Louvai o nosso Deus, vOs

todos, 0s seus servos, todos os que O



temeis, pequenos e grandes» (1).
Trata-se de um chamamento ao
nosso mundo para que nos
dediquemos aquilo que é o unico
importante, e pertence, desde ja, a
liturgia da eternidade.

A beatificacdo de Josemaria Escriva
diz-nos que este sacerdote do nosso
século se encontra no coro dos que
louvam a Deus e que nele se tornam
realidade as palavras da leitura de
hoje: «E aqueles que Deus
predestinou (...) também os
glorificou» (2). A glorificacdo nado
pertence ao futuro, ja se deu:
recordam-no-lo as beatificacdes.
«Louvai o nosso Deus (...), pequenos
e grandes»: Josemaria Escriva ouviu
esta voz e entendeu-a como a
vocacdo da sua vida, mas nédo a
aplicou somente a si e a sua propria
vida. Considerou como sua missdo
transmitir a voz que vem do trono, e
fazer com que seja ouvida na nossa
época. Incitou grandes e pequenos a



louvar a Deus, e por isso mesmo ele
glorificou a Deus.

Josemaria Escriva deu-se conta muito
cedo de que Deus tinha um plano
para ele, de que queria algo dele.
Mas ndo sabia o que era. Como
encontrar a resposta, onde a
procurar? Pés-se a procurar,
sobretudo ouvindo a palavra de
Deus, a Sagrada Escritura. Lia a
Biblia ndo como um livro do passado,
nem como um livro de questdes
sobre as quais discutimos, mas como
palavra do presente que nos fala
hoje: uma palavra em que cada um
de nos é protagonista e deve
procurar o seu lugar, para encontrar
o caminho. Nesta procura moveu-o
especialmente a historia do cego
Bartimeu que, sentado a beira do
caminho de Jerico, ouviu que Jesus
passava e implorou gritando pela
Sua misericdrdia (3). Enquanto os
discipulos tentavam fazer calar o
mendigo cego, Jesus dirigiu-se a ele e



perguntou-lhe: «Que queres que
faca?». Bartimeu responde-lhe:
«Senhor, que veja!». Josemaria
reconhecia-se a si proprio em
Bartimeu. Senhor, que veja! Era o
seu constante clamor: Senhor, faz-me
ver a tua vontade!

O homem comeca a ver
verdadeiramente quando aprende a
ver a Deus. E comeca a ver a Deus,
quando vé a Sua vontade, e esta
disposto fazé-la sua. O desejo de ver
a vontade de Deus e de identificar a
propria vontade com a Sua foi
sempre o mobil da vida de Escriva
«Faca-se a Tua vontade assim na
terra como no céu.». Esse desejo e
essa incessante suplica foram-no
preparando para responder, no
momento da iluminacdo, como a
Pedro: «Senhor, em atencdo a tua
palavra, vou langar as redes» (4). O
seu sim ndo era menos ousado que
aquele sim no lago de Genesaré
depois de uma noite infrutuosa:



Espanha encontrava-se revolta pelo
odio a Igreja, a Cristo, a Deus.
Procuravam arrancar a Igreja do
pais, quando recebeu o encargo de
lancar a rede para Deus. Desde entao
e ao longo de toda a sua vida, como
pescador de Deus, foi langando a
rede divina sem desfalecer nas aguas
da nossa histdria, para atrair a luz
grandes e pequenos, para lhes
devolver a vista.

A vontade de Deus. Sdo Paulo sobre
isto diz assim aos Tessalonicenses:
«Esta é a vontade de Deus: a vossa
santificacdo» (5). A vontade de Deus
é, em ultima anadlise, muito simples, e
no seu Intimo sempre a mesma: a
santidade. E santidade significa,
como nos diz a Leitura de hoje,
chegarmos a ser semelhantes a Cristo
(6). Josemaria Escriva considerou
este chamamento ndo apenas
dirigido a si proprio, mas sobretudo
COmo um encargo para transmitir
aos outros: apelar a santidade e



congregar em Cristo uma
comunidade de irmaos e irmas.

O significado da palavra «santo»,
com o tempo, adulterou-se num
sentido redutor, que continua a
sentir-se ainda hoje. Faz-nos pensar
nos santos que vemos representados
nos altares, nos milagres e virtudes
heroicas, e sugere-nos que a
santidade é para uns poucos
escolhidos, entre os quais ndo nos
podemos incluir. Tendemos entdo a
deixar a santidade para esses poucos,
cujo numero desconhecemos, e
contentamo-nos em ser como somaos.
Josemaria Escriva veio despertar-nos
dessa apatia espiritual: Nao! A
santidade nao é o extraordinario,
mas o comum, aquilo que é normal
para todos os batizados. A santidade
ndo consiste em heroismos
impossiveis de imitar, apresenta,
antes pelo contrario, mil formas e
pode ser levada a cabo em todos os
lugares e em todas as profissoes. A



atitude normal consiste em viver a
vida corrente na presenca de Deus,
impregnando-a com o espirito de fé.

Consciente deste encargo, 0 nosso
Beato viajou incansavelmente por
diversos continentes, para falar as
pessoas e animando-as a serem
santas, a viverem a aventura de
serem cristdos onde quer que fosse o
lugar de cada um na vida. Chegou
assim a ser um grande homem de
acdo que vivia a vontade de Deus e
que chamava outros para ela sem se
converter num «moralizador». Sabia
que ndo podemos fazer-nos justos a
nos mesmos; tal como o amor
pressupde o passivo de ser amado,
assim também a santidade vai
sempre unida a algo de passivo:
aceitar ser amado por Deus.

A sua fundacao chama-se Opus Dei,
nao Opus nostrum. Nao queria criar
a sua obra, a obra de Josemaria
Escriva: ndo pretendia fazer um



monumento a si mesmo. A minha
doutrina ndo é minha, podia e queria
dizer segundo Cristo, em
identificagdo com Ele (7): ndo queria
fazer a sua vontade, mas dar lugar a
Deus, para que fizesse a Sua Obra.
Seguramente era consciente também
do que Jesus nos diz no Evangelho de
S.Jodo: «A obra de Deus é que
acrediteis» (8), quer dizer, darmo-nos
a Deus para que possa atuar atraveés
de nos.

Surge, assim, uma nova identificacdo
com uma palavra da Escritura. A
palavra de Pedro no Evangelho de
hoje chegou a ser a sua propria
palavra: Homo peccator sum — sou
um homem pecador —. Quando o
nosso Beato reconheceu a pesca
abundante da sua vida, assustou-se
como Pedro ao ver a sua miséria em
comparacao com o que Deus queria
fazer nele e através dele. Chamava-se
a si mesmo «fundador sem
fundamento» e «instrumento



inepto»: sabia e via com clareza que
tudo isso néo foi feito por ele, que
ndo podia fazé-lo, mas que Deus
atuava através de um instrumento
que parecia totalmente inepto. E isto
€ 0 que, em ultima analise, quer
dizer «virtude heroica»: faz-se
realidade o que s6 Deus pode fazer.

Josemaria reconhecia a sua miséria,
mas entregou-se a Deus sem se
preocupar consigo proprio, mas
mantendo-se disponivel para a
vontade de Deus; prescindiu de si
mesmo e de todo o interesse pessoal.
Falava uma vez e outra das suas
«loucuras»: comecar sem qualquer
meio, comecar no meio do
impossivel. Pareciam loucuras que
devia arriscar-se a fazer, e arriscou-
se. Neste contexto vém a mente
aquelas palavras do seu grande
compatriota Miguel Unamuno: «So 0s
loucos fazem o que é sensato, 0s
sdbios ndo fazem sendo loucuras».
Atrevia-se a ser algo como um D.



Quixote de Deus. Por acaso ndo
parece «quixotesco» ensinar, no meio
do mundo de hoje, a humildade, a
obediéncia, a castidade, o
desprendimento das coisas materiais,
0 esquecimento de si mesmo? A
vontade de Deus era para ele
verdadeiramente razoavel e assim se
mostrou racional o aparentemente
irracional.

A vontade de Deus. A vontade divina
tem o seu lugar concreto e a sua
forma concreta neste mundo: tem
um corpo. O Corpo de Cristo ficou na
Igreja. Por isso ndo se pode separar a
obediéncia a vontade de Deus, da
obediéncia a Igreja. Somente se
incluo a minha propria missao na
obediéncia a Igreja, tenho a garantia
de considerar os meus proprios
ideais como a vontade de Deus, de
seguir realmente o chamamento. Por
isso, para Josemaria Escriva o
‘barémetro’ basico da sua missao foi
sempre a obediéncia a Igreja



hierarquica e a unido com ela. Nesta
postura ndo ha nada de positivismo,
de autoridade: a Igreja ndo é um
sistema de poder; ndo é uma
associac¢ao para fins religiosos,
sociais ou morais, que vai
concebendo o modo de alcancar
melhor esses fins; e, se fosse esse o0
caso, substitui-o por outros mais
conformes com o0s tempos atuais.

A Igreja é um Sacramento. Isto
significa que ndo se pertence a si
mesma. Nao realiza a sua propria
obra, mas deve estar disponivel para
a obra de Deus. Os Sacramentos sdo a
estrutura da sua vida, e o centro dos
sacramentos é a Eucaristia, no qual
tocamos do modo mais imediato esta
presenca real de Jesus Cristo. Por
isso, para o nosso Beato,
eclesialidade significava antes de
mais viver no centro da Igreja, que é
a Eucaristia. Amava e proclamava a
Eucaristia em todas as suas
dimensdes: como adoracgao do



Senhor presente entre nos de modo
oculto mas real; como dom, no qual
Ele mesmo se nos comunica uma e
outra vez, como sacrificio, conforme
aquelas palavras da Escritura: «Nao
quiseste sacrificio nem oblacao, mas
preparaste-Me um corpo» (9). Cristo
SO se pode dar, porque se ofereceu,
porque saiu de si mesmo mediante o
amor, porque se entregou e se
entrega. Somente chegaremos a ser
conformes a Imagem do Filho, se
entrarmos nesse movimento de amor
que se da, se nos convertermos em
sacrificio: 0 amor ndo é possivel sem
0 aspeto passivo da “passio” que nos
transforma e nos abre.

Quando aos dois anos de idade
Josemaria Escriva adoeceu
gravemente e estava desenganado
dos médicos, a sua mae decidiu
dedica-lo a Maria. Com indiziveis
dificuldades levou o seu filho, por
um caminho aspero, a ermida de
Nossa Senhora de Torreciudad e



consagrou-o ai a Mae do Senhor,
para que fosse mae dele. Assim,
Josemaria sentiu-se toda a vida sob a
protecdo do manto da Virgem, que
era sua Mde. No quarto de trabalho,
em frente a porta, havia um quadro
de Nossa Senhora de Guadalupe; essa
imagem recebia o seu primeiro olhar
cada vez que ai entrava. Recebeu
também o seu ultimo olhar. A hora
da morte, mal tinha entrado no
quarto e olhado para a imagem da
Mae, caiu no chdo. Enquanto morria,
0s sinos tocavam o Angelus
anunciando o “fiat” de Maria e a
graca da Encarnacdo do Filho, nosso
Salvador. Sob este sinal, que estivera
no principio da sua vida e lhe
indicava o caminho, voltou a Deus.

Vamos dar gracas ao Senhor por este
testemunho de fé no nosso tempo,
por este incansavel pregoeiro da Sua
vontade, e vamos pedir: Senhor, que
também eu veja! Faz que reconheca
a tua vontade e a faca! Amém.



[

.Apc 19, 5;

2. Rom 8, 30;

w

. Cfr. Mc 10, 46-52;
4. Lc 5, 5;

5. Tess 4, 3;

(@]

. Cfr. Rom 8, 29;

~

.Cfr.Jo 7, 16;

8.]Jo 6, 29;

9. Heb 10, 5; Cfr. Ps 40, 6-8;
10. Rom 8, 29.

Cardeal Joseph Ratzinger

Prefeito da Congregacao para a
Doutrina da Fé




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-
missa-de-acao-de-gracas-apos-a-
cerimonia-da-beatificacao-de-
josemaria-escriva/ (09/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/

	Homilia na Missa de ação de graças após a cerimônia da beatificação de Josemaria Escrivá

