
opusdei.org

Homilia no 40º
aniversário do
encerramento do
Concílio Vaticano II e
solenidade da
Imaculada
Conceição

"Mas agora devemos perguntar-
nos: o que significa "Maria, a
Imaculada"? Este título tem algo
a dizer-nos?" - Homilia do Papa
Bento XVI no 40º aniversário do
encerramento do Concílio
Vaticano II e solenidade da
Imaculada Conceição.



08/12/2005

Amados Irmãos no Episcopado e no
Sacerdócio Queridos Irmãos e Irmãs!

Há quarenta anos, no dia 8 de
Dezembro de 1965, na Praça diante
desta Basílica de São Pedro, o Papa
Paulo VI concluiu solenemente o
Concílio Vaticano II. Ele tinha sido
inaugurado, segundo a vontade de
João XXIII, no dia 11 de Outubro de
1962, então festa da Maternidade de
Maria, e teve o seu encerramento no
dia da Imaculada. Uma moldura
mariana circunda o Concílio. Na
realidade, é muito mais do que uma
moldura: é uma orientação de todo o
seu caminho. Remete-nos, como
então remetia os Padres do Concílio,
para a imagem da Virgem à escuta,
que vive na Palavra de Deus, que
conserva no seu coração as palavras
que lhe vêm de Deus e, reunindo-as



como num mosaico, aprende a
compreendê-las (cf. Lc 2, 19.51);
remete-nos para a grande Crente
que, repleta de confiança, se coloca
nas mãos de Deus, abandonando-se à
sua vontade; remete-nos para a Mãe
humilde que, quando a missão do
Filho o exige, se põe de lado e, ao
mesmo tempo, para a mulher
corajosa que, enquanto os discípulos
fogem, permanece aos pés da cruz.

No seu discurso por ocasião da
promulgação da Constituição
conciliar sobre a Igreja, Paulo VI
tinha qualificado Maria como "tutrix
huius Concilii" "protetora deste
Concílio" (cf. Oecumenicum Concilium
Vaticanum II, Constitutiones Decreta
Declarationes, Cidade do Vaticano
1966, pág. 983) e, com uma alusão
inconfundível à narração do
Pentecostes, transmitido por Lucas
(cf. Act 1, 12-14), disse que os Padres
se tinham reunido na sala do
Concílio "cum Maria, Matre Iesu" e,



também no seu nome, dele agora
sairiam (Ibid., pág.985).

Permanece indelével na minha
memória o momento em que,
ouvindo as suas palavras: "Mariam
Sanctissimam declaramus Matrem
Ecclesiae" "declaramos Maria
Santíssima Mãe da Igreja",
espontânea e repentinamente os
Padres se levantaram das suas
cadeiras e aplaudiram de pé,
prestando homenagem à Mãe de
Deus, à nossa Mãe, à Mãe da Igreja.
Efetivamente, com este título o Papa
resumia a doutrina mariana do
Concílio e oferecia a chave para a sua
compreensão.

Maria não se coloca somente numa
relação singular com Cristo, o Filho
de Deus que, como homem, quis
tornar-se seu filho. Permanecendo
totalmente unida a Cristo, Ela
pertence também de modo integral a
nós. Sim, podemos dizer que Maria

https://opusdei.org/pt-br/article/santa-maria-mae-da-igreja-mater-ecclesiae/


está próxima de nós como nenhum
outro ser humano, porque Cristo é
homem para os homens e todo o seu
ser é um "ser para nós". Como
Cabeça, dizem os Padres, Cristo é
inseparável do seu Corpo que é a
Igreja, formando juntamente com
ela, por assim dizer, um único sujeito
vivo. A Mãe da Cabeça é também a
Mãe de toda a Igreja; ela é, por assim
dizer, totalmente despojada de si
mesma; entregou-se inteiramente a
Cristo e, com Ele, é entregue como
dom a todos nós. Com efeito, quanto
mais a pessoa humana se entrega,
tanto mais se encontra a si mesma.

O Concílio queria dizer-nos isto:
Maria está tão entrelaçada no grande
mistério da Igreja, que ela e a Igreja
são inseparáveis, da mesma forma
que ela e Cristo são inseparáveis.
Maria reflete a Igreja, antecipa-a na
sua pessoa e, em todas as
turbulências que afligem a Igreja
sofredora e fatigante, permanece



sempre a sua estrela da salvação. Ela
é o seu verdadeiro centro em que
confiamos, embora muitas vezes a
sua periferia pesa na nossa alma. No
contexto da promulgação da
Constituição sobre a Igreja, o Papa
Paulo VI esclareceu tudo isto
mediante um novo título arraigado
de modo profundo na Tradição,
precisamente com a intenção de
iluminar a estrutura interior do
ensinamento sobre a Igreja, que se
desenvolveu no Concílio. O Concílio
Vaticano II devia expressar-se acerca
dos componentes institucionais da
Igreja: sobre os Bispos e sobre o
Pontífice, sobre os sacerdotes, os
leigos e os religiosos na sua
comunhão e nos seus
relacionamentos; devia descrever a
Igreja a caminho que, "contendo
pecadores no seu próprio seio, (é)
simultaneamente santa e sempre
necessitada de purificação..." (Lumen
gentium, 8). Mas este aspecto
"petrino" da Igreja está incluído no

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


"mariano". Em Maria, a Imaculada,
encontramos a essência da Igreja de
modo não deformado. Dela devemos
aprender a tornarmo-nos nós
mesmos "almas eclesiais", assim se
expressavam os Padres, para
podermos também nós, segundo a
palavra de São Paulo, apresentar-nos
"imaculados" diante do Senhor,
assim como Ele quis que fôssemos
desde o princípio (cf. Cl 1, 21; Ef 1, 4).

Mas agora devemos perguntar-nos: o
que significa "Maria, a Imaculada"?
Este título tem algo a dizer-nos? A
liturgia de hoje esclarece-nos o
conteúdo desta palavra com duas
imagens grandiosas. Em primeiro
lugar, há a maravilhosa narração do
anúncio a Maria, a Virgem de
Nazaré, da vinda do Messias. A
saudação do Anjo é tecida com fios
do Antigo Testamento, especialmente
do profeta Sofonias. Ele faz ver que
Maria, humilde mulher de província
que vem de uma estirpe sacerdotal e



traz em si o grande patrimônio
sacerdotal de Israel, é "o santo resto"
de Israel ao qual os profetas, em
todos os períodos de dificuldade e de
trevas, fizeram referência. Nela está
presente o verdadeiro Sião, a morada
pura e viva de Deus. O Senhor habita
nela, e nela encontra o lugar do seu
repouso. Ela é a casa viva de Deus,
que não habita em edifícios de pedra,
mas no coração do homem vivo. Ela
é o rebento que, na obscura noite
invernal da história, brota do tronco
abatido de Davi. É nela que se
cumpre a palavra do Salmo: "A terra
produziu o seu fruto" (67, 7). Ela é o
botão do qual deriva a árvore da
redenção e dos redimidos. Deus não
fracassou, como podia parecer já no
início da história com Adão e Eva, ou
durante o período do exílio
babilônico, e como novamente
parecia no tempo de Maria, quando
Israel se tornou definitivamente um
povo sem importância, numa região
ocupada, com poucos sinais



reconhecíveis da sua santidade. Deus
não fracassou. Na humildade da casa
de Nazaré vive o Israel santo, o resto
puro. Deus salvou e salva o seu povo.
Do tronco abatido resplandece de
novo a sua história, tornando-se uma
nova força que orienta e impregna o
mundo. Maria é o Israel santo; ela diz
"sim" ao Senhor, coloca-se
plenamente à sua disposição e assim
torna-se o templo vivo de Deus.

A segunda imagem é muito mais
difícil e obscura. Esta metáfora tirada
do Livro do Gênesis fala-nos de uma
grande distância histórica, e somente
com dificuldade pode ser esclarecida;
somente durante a história foi
possível desenvolver uma
compreensão mais profunda daquilo
que ali é mencionado. Prediz-se que
durante toda a história continuará a
luta entre o homem e a serpente, ou
seja, entre o homem e os poderes do
mal e da morte. Porém, é também
prenunciado que "a estirpe" da



mulher um dia vencerá e esmagará a
cabeça da serpente, da morte;
prenuncia-se que a linhagem da
mulher e nela a mulher e a própria
mãe vencerá e que assim, mediante o
homem, Deus vencerá. Se,
juntamente com a Igreja crente e
orante, nos colocarmos à escuta
diante deste texto, então poderemos
começar a compreender o que é o
pecado original, o pecado
hereditário, e também o que é a
tutela contra este pecado hereditário,
o que é a redenção.

Qual é o quadro que nesta página
nos é apresentado? O homem não
confia em Deus. Ele tentado pelas
palavras da serpente, alimenta a
suspeita de que Deus, em última
análise, tira algo da sua vida, que
Deus é um concorrente que limita a
nossa liberdade e que nós só seremos
plenamente seres humanos, quando
O tivermos posto de lado; em síntese,
somente deste modo podemos



realizar na plenitude a nossa
liberdade. O homem vive na suspeita
de que o amor de Deus cria uma
dependência e que é necessário
libertar-se desta dependência para
ser plenamente ele mesmo. O
homem não deseja receber de Deus a
sua existência e a plenitude da sua
vida. Quer haurir ele mesmo, da
árvore da ciência, o poder de
plasmar o mundo, de se fazer deus
elevando-se ao nível d'Ele e de
vencer com as próprias forças a
morte e as trevas. Não quer contar
com o amor, que não lhe parece
confiável; ele conta unicamente com
a ciência, dado que ela lhe confere o
poder.

Em vez de visar o amor, tem como
objetivo o poder com que deseja ter
nas suas mãos, de modo autônomo, a
própria vida. E ao fazê-lo, confia na
mentira e não na verdade, e assim
mergulha com a sua vida no vazio,
na morte. Amor não é dependência,



mas dom que nos faz viver. A
liberdade de um ser humano é a
liberdade de um ser limitado e,
portanto, ela mesma é limitada. Só a
podemos possuir como liberdade
compartilhada, na comunhão das
liberdades: a liberdade pode
desenvolver-se unicamente se
vivermos do modo justo uns com os
outros, e uns para os outros.

Nós vivemos do modo justo, se
vivermos segundo a verdade do
nosso ser, ou seja, segundo a vontade
de Deus. Porque a vontade de Deus
não é para o homem uma lei imposta
a partir de fora, que o obriga, mas a
medida intrínseca da sua natureza,
uma medida que está inscrita nele e
que o torna imagem de Deus e, assim,
criatura livre. Se nós vivermos
contra o amor e contra a verdade
contra Deus então destruir-nos-emos
uns aos outros e aniquilaremos o
mundo. Então, não encontraremos a
vida, mas defenderemos o interesse



da morte. Tudo isto é narrado com
imagens imortais na história do
pecado original e da expulsão do
homem do Paraíso terrestre.

Estimados irmãos e irmãs! Se
refletirmos sinceramente sobre nós
mesmos e sobre a nossa história,
devemos dizer que com esta
narração se descreve não só a
história do princípio, mas a história
de todos os tempos, e que todos
trazemos dentro de nós próprios
uma gota do veneno daquele modo
de pensar explicado nas imagens do 
Livro da Gênesis. A esta gota de
veneno, chamamos pecado original.
Precisamente na festa da Imaculada
Conceição manifesta-se em nós a
suspeita de que uma pessoa que não
peque de modo algum, no fundo, seja
tediosa; que falte algo na sua vida: a
dimensão dramática do ser
autônomo; que faça parte do
verdadeiro ser homem, a liberdade
de dizer não, o descer às trevas do



pecado e o desejar realizar sozinho;
que somente então seja possível
desfrutar até ao fim toda a vastidão e
a profundidade do nosso ser homens,
do ser verdadeiramente nós mesmos;
que devemos pôr à prova esta
liberdade também contra Deus, para
nos tornarmos realmente nós
próprios. Em síntese, pensamos que
o mal no fundo seja bem, que dele
temos necessidade, pelo menos um
pouco, para experimentar a
plenitude do ser. Julgamos que
Mefistófeles o tentador tem razão,
quando diz que é a força "que deseja
sempre o mal e realiza sempre o
bem" (J.W. v. Goethe, Fausto I, 3).
Pensamos que pactuar com o mal,
reservando para nós mesmos um
pouco de liberdade contra Deus, em
última análise, seja um bem, talvez
até necessário.

Contudo, quando olhamos para o
mundo à nossa volta, podemos ver
que não é assim, ou seja, que o mal



envenena sempre, que não eleva o
homem, mas o rebaixa e humilha,
que não o enobrece, não o torna mais
puro nem mais rico, mas o prejudica
e faz com que se torne menor. É
sobretudo isto que devemos
aprender no dia da Imaculada: o
homem que se abandona totalmente
nas mãos de Deus não se torna um
fantoche de Deus, uma maçadora
pessoa conscientemente; ele não
perde a sua liberdade. Somente o
homem que confia totalmente em
Deus encontra a verdadeira
liberdade, a grande e criativa
vastidão da liberdade do bem. O
homem que recorre a Deus não se
torna menor, mas maior, porque
graças a Deus e juntamente com Ele
se torna grande, divino,
verdadeiramente ele mesmo. O
homem que se coloca nas mãos de
Deus não se afasta dos outros,
retirando-se na sua salvação
particular; pelo contrário, só então o
seu coração desperta



verdadeiramente e ele torna-se uma
pessoa sensível e por isso benévola e
aberta.

Quanto mais próximo de Deus o
homem está, tanto mais próximo está
dos homens. Vemo-lo em Maria. O
fato de Ela estar totalmente junto de
Deus é a razão pela qual se encontra
também próxima dos homens. Por
isso, pode ser a Mãe de toda a
consolação e de toda a ajuda, uma
Mãe à qual, em qualquer
necessidade, todos podem dirigir-se
na própria debilidade e no próprio
pecado, porque Ela tudo compreende
e para todos constitui a força aberta
da bondade criativa. É nela que Deus
imprime a sua própria imagem, a
imagem daquela que vai à procura
da ovelha perdida, até às montanhas
e até ao meio dos espinhos e das
sarças dos pecados deste mundo,
deixando-se ferir pela coroa de
espinhos destes pecados, para salvar
a ovelha e para a reconduzir a casa.



Como Mãe que se compadece, Maria
é a figura antecipada e o retrato
permanente do Filho. E assim vemos
que também a imagem da Virgem
das Dores, da Mãe que compartilha o
sofrimento e o amor, é uma
verdadeira imagem da Imaculada.
Mediante o ser e o sentir juntamente
com Deus, o seu coração alargou-se.
Nela a bondade de Deus aproximou-
se e aproxima-se muito de nós.
Assim, Maria está diante de nós como
sinal de consolação, de
encorajamento e de esperança. Ela
dirige-se a nós, dizendo: "Tem a
coragem de ousar com Deus! Tenta!
Não tenhas medo d'Ele! Tem a
coragem de arriscar com a fé! Tem a
coragem de arriscar com a bondade!

Tem a coragem de arriscar com o
coração puro! Compromete-te com
Deus, e então verás que
precisamente assim a tua vida se há-
de tornar ampla e iluminada, não
tediosa, mas repleta de surpresas



infinitas, porque a bondade infinita
de Deus jamais se esgota!".

Neste dia de festa, queremos
agradecer ao Senhor o grande sinal
da sua bondade, que nos concedeu
em Maria, sua Mãe e Mãe da Igreja.
Queremos pedir-lhe que ponha
Maria no nosso caminho, como luz
que nos ajuda a tornar-nos também
nós luz e a levar esta luz pelas noites
da história. Amém!

8 de Dezembro de 2005

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/homilia-bento-
xvi-imaculada-conceicao/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-bento-xvi-imaculada-conceicao/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-bento-xvi-imaculada-conceicao/
https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-bento-xvi-imaculada-conceicao/

	​Homilia no 40º aniversário do encerramento do Concílio Vaticano II e solenidade da Imaculada Conceição

