
opusdei.org

História da
expressão
«primeiros cristãos»

O presente estudo, em que se
examina a expressão
“primeiros cristãos” nas obras
publicadas de São Josemaria
Escrivá.

15/07/2018

O interesse pelos estudos sobre os
primeiros séculos do cristianismo
continua a aumentar de dia para dia,
não só entre os que se dedicam a
fundo ao estudo da história da Igreja,



mas também e de um modo especial,
nos últimos tempos, entre filólogos e
historiadores do mundo antigo, de
modo crescente e talvez com maior
vigor. Os estudos sobre história
social do cristianismo vão ganhando
cada vez mais terreno no âmbito
histórico-patrístico. Este movimento
foi precedido, especialmente a partir
do renascimento, por outro, de um
âmbito muito mais específico, que
consiste no recurso aos primeiros
tempos do cristianismo como modelo
de autenticidade de vida e fonte de
espiritualidade.

Estas correntes contemporâneas, de
ordem espiritual e intelectual,
sugeriram-nos o presente estudo, em
que se examina a expressão
“primeiros cristãos” nas obras
publicadas de São Josemaria Escrivá.

Importância da expressão e do seu
conteúdo



A expressão “primeiros cristãos”
aparece nas obras publicadas de São
Josemaria em número
considerável[1], sobretudo se o
compararmos com outros escritos
contemporâneos, ou inclusive mais
recentes. Para dar um exemplo que
ilustra o que acabamos de dizer, no
Catecismo da Igreja Católica, que tem
como uma das fontes os textos do
Concílio Vaticano II, só se encontra
uma vez a expressão, no número
1329; ao falar da Fração do pão
indica-se que com esta expressão os
primeiros cristãos designaram as
suas assembleias eucarísticas[2].
Nenhuma delimitação, portanto, ao
uso do conceito, antes sim, uma vaga
referência aos tempos primitivos.
Mas há mais. Entre os escritos do
Concílio Vaticano II, o qual, por sua
vez, preconizou a chamada universal
à santidade, poderíamos esperar
alguma referência em que basear
esta doutrina. A expressão, contudo,
nunca se encontra.



Se retrocedermos ainda um pouco
mais no tempo e considerarmos a
produção de alguns grandes autores
espirituais, é clara uma
despreocupação absoluta pelo tema.
Nunca se menciona em São João da
Cruz, nunca em Santa Teresa de
Jesus[3], uma só vez aparece a
expressão em Santa Teresa de
Lisieux, para desejar o martírio que
obtiveram como graça alguns
primeiros cristãos[4]. Resta-nos o
recurso aos próprios primeiros
cristãos para ver que conceito eles
tinham de si mesmos, aos autores
medievais, para ver como receberam
a terminologia, e aos estudos
históricos contemporâneos, para
descobrir outras perspectivas em
relação ao tema.

Patrística

Como é sabido, o termo “cristãos”
aparece pela primeira vez nos Atos
dos Apóstolos, quando se explica que



os habitantes de Antioquia,
provavelmente pagãos, deram este
nome aos seguidores de Cristo. O
nome, embora imposto por pessoas
alheias à doutrina, foi o que depois
vingou na designação dos discípulos
de Cristo. Anteriormente a este nome
existiram outros que não gozaram
tanto do apoio da história[5].

É Santo Inácio de Antioquia quem
nos apresenta o segundo testemunho
do emprego deste nome que, como é
lógico, não constitui ainda um termo
técnico. É inútil, pois, procurar em
época tão recuada a expressão à qual
dedicamos o nosso estudo. É preciso
esperar até Sozomeno († 448), entre
os de língua grega, que a utiliza uma
só vez para fazer referência aos
primeiros que abraçaram a fé na
povoação de Betelia de Gaza, os seus
próprios avós[6], embora na
realidade seja Santo Agostinho quem
usa pela primeira vez a expressão.



O sintagma “primeiros cristãos” é
usado pelo santo em três ocasiões.
Em primeiro lugar, no seu manual de
instrução catequética, De
cathechizandis rudibus, escrito pelo
ano 400 sendo já bispo, quando
explica que os primeiros cristãos
eram movidos a acreditar por causa
dos milagres pois as profecias não se
viam ainda cumpridas. Nós, pelo
contrário– afirma o bispo de Hipona–
já as vemos cumpridas e, portanto,
não sentimos a falta de
milagres[7].Uma primeira
observação que se impõe
imediatamente é que a comparação
augustiniana entre primeiros
cristãos (primi christiani) e nós (nos),
estabelece uma grande diferença
entre o cristão do século V,
contemporâneo do norte africano, e
uma época anterior, que se julga já
como passada e de algum modo
irrepetível na atual situação. Santo
Agostinho, embora a nós nos possa



parecer outra coisa, já não se
considera como primeiro cristão.

Um segundo elemento interessante
que se pode depreender desta
primeira afirmação augustiniana é o
fato de estabelecer um modelo, com
o qual é possível comparar-se,
naqueles seguidores de Cristo dos
primeiros tempos. A segunda
passagem encontra-se no tratado
contra Fausto, o maniqueu[8]. Nessa
ocasião Santo Agostinho quer
explicar como acreditaram os
cristãos procedentes da circuncisão e
como se lhes permitiu conservar
algumas das suas tradições. A
referência a primeiros tempos é
também clara: um momento passado
que já não se apresenta como válido,
tendo em conta a mudança das
circunstâncias.

O terceiro texto é, em nossa opinião,
o mais eloquente. Consiste numa
referência indireta, mas que



esclarece de modo definitivo a época
a que se deve circunscrever o
emprego deste sintagma “primeiros
cristãos” em Santo Agostinho. Trata-
se aqui de um dos seus sermões,
muito provavelmente primeiro
pronunciado e depois transcrito, em
que Agostinho explica: por isso diz o
Apóstolo Paulo falando aos primeiros
cristãos: reparai na vossa vocação,
irmãos, porque entre vós não há
muitos sábios segundo a carne, não
há muitos poderosos, não há muitos
nobres[9]. Dois elementos muito
claros se depreendem da leitura
deste texto: Primeiro: são
contemporâneos de São Paulo e,
poderíamos dizer, dos Apóstolos em
geral, limitando o uso desta
terminologia ao tempo apostólico.
Segundo: atribui à condição de
cristão uma vocação que não exclui
nenhum tipo de condição pessoal,
pois não se trata de ser sábio, rico ou
poderoso. Indiretamente está
indicando que tipo de pessoas se



encontra entre as fileiras dos
primeiros cristãos.

Assim, para Santo Agostinho,
“primeiros cristãos” são os
seguidores de Jesus Cristo,
contemporâneos dos Apóstolos,
pessoas de qualquer condição social,
excluídos, em princípio, os Apóstolos
os quais não entram na categoria de
primeiros cristãos formando um
grupo à parte superior a eles. Santo
Agostinho é um caso isolado na
época patrística – quase o único a
falar sobre os primeiros cristãos– e
ao mesmo tempo a rocha firme sobre
a qual se apoiam os autores que o
seguem.

A expressão em São Josemaria

Vimos, no início, o grande número de
vezes que São Josemaria utiliza a
expressão. Só por si este fato revela a
importância que dá ao seu conteúdo.
A nossa investigação limita-se aos
escritos publicados, em que a



frequência da expressão é de
dezessete ocorrências, sem contar
com os termos sinônimos que por
agora não nos interessam tanto.
Referimos aqui apenas a distinção,
nestes, entre o uso independente do
adjetivo “primeiros” ou também “os
primeiros”, sem acompanhamento
de nenhum substantivo[10], e o
emprego de outros substantivos
diferentes de “cristãos”, como “fiéis”,
“seguidores”, etc.[11]. Evidentemente
não se trata de entender como
incluídos na nossa expressão todos
os vocábulos acompanhados do
adjetivo cristãos mas, inversamente,
as expressões primeiros fiéis,
primeiros autores, primeiros
escritores, acompanhadas ou não do
substantivo cristãos, têm de se
considerar sinônimas do nosso
sintagma só quando do contexto se
infira a equivalência dos termos[12].
Assim, por exemplo, com um
significado próximo, mas ao mesmo



tempo diverso, encontra-se no
seguinte texto[13]:

Assim como os bons religiosos se
empenham em conhecer a maneira
como viviam os primeiros da sua
ordem ou congregação, para se
ajustarem àquela conduta, assim tu –
cavalheiro cristão – procura conhecer
e imitar a vida dos discípulos de Jesus,
que conviveram com Pedro e com
Paulo e com João, e quase foram
testemunhas da Morte e da
Ressurreição do Mestre.

Mais do que o número de vezes que
emprega a expressão, surpreendem
outros dois fatos. Primeiro, o de que
está disseminada ao longo de toda a
obra: não há um único livro em que
não se encontre referência ao tema.
Em segundo lugar, o relevo dado à
expressão, por exemplo quando
afirmava numa entrevista concedida
em 1967 a um correspondente da
revista Time:



Se se quer procurar um termo de
comparação, o modo mais fácil de
entender o Opus Dei é pensar na vida
dos primeiros cristãos. Eles viviam
profundamente a sua vocação cristã;
procuravam seriamente a perfeição a
que estavam chamados pelo fato,
simples e sublime, do Batismo. Não se
distinguiam exteriormente dos demais
cidadãos. Os sócios do Opus Dei são
pessoas comuns; desenvolvem um
trabalho corrente; vivem no meio do
mundo de acordo com o que são:
cidadãos cristãos que querem
corresponder cabalmente às
exigências da sua fé[14].

A comparação delimita claramente a
noção de primeiros cristãos e
pensamos que este texto se deve
considerar a base para qualquer
outra afirmação que se queira fazer
acerca do tema em São Josemaria.

As referências aos primeiros cristãos
nas obras do fundador do Opus Dei



como contemporâneos dos Apóstolos
são mais frequentes, por exemplo no
seguinte texto:

“Na Igreja existe esta unidade radical
e necessária que já São Paulo
ensinava aos primeiros cristãos:
Quicumque enim in Christo baptizati
estis, Christum induistis. Non est
Iudaeus, neque Graecus: non est
servus, neque libertus, non est
masculus, neque femina (Gal. 3,
26-28); não há judeu, nem grego; não
há servo, nem livre; não há homem
nem mulher”[15].

O texto tem grande semelhança com
o terceiro de Santo Agostinho que
citamos, em que também São Paulo
se dirige aos primeiros cristãos. De
todas as formas, não faltam textos
em que se amplia o lapso temporal.

Que bem puseram os primeiros
cristãos em prática esta caridade
ardente, que sobressaía com excesso
para lá dos cumes da simples



solidariedade humana ou da
benignidade de caráter! Amavam-se
entre si, doce e fortemente, enraizados
no Coração de Cristo. Um escritor do
século II, Tertuliano, transmitiu-nos o
comentário que os pagãos faziam ao
contemplarem, comovidos, a conduta
dos fiéis do seu tempo, tão cheia de
atrativo sobrenatural e humano: Vede
como se amam, repetiam[16].

A citação de Tertuliano amplia o
horizonte até ao século III incluído,
se não fosse pelo esclarecimento que
introduz o próprio autor: um escritor
do século II. Com efeito, Tertuliano
situa-se entre o século segundo e
terceiro. Os primeiros cristãos são
também os do século II, mas
especialmente são-no os da época
apostólica.

É agora o momento de analisar,
como já anunciamos, a qualificação
dos primeiros cristãos.



Concretamente perguntamo-nos se
são apenas personagens comuns ou
se também está incluído o grupo dos
doze. Como já vimos na entrevista da
Time, são pessoas vulgares que não
se distinguem em nada dos seus
concidadãos. Em Santo Agostinho
vimos que se excluíam os Apóstolos.
Em São Josemaria nunca se diz
expressamente que os Apóstolos
estejam excluídos, mas parece
depreender-se do contexto geral das
afirmações que o modelo que se
propõe não é exclusivamente o dos
doze, mas também o de outras
muitas pessoas que atuaram como
“apóstolos” sem ser “os Apóstolos”.

Isto que acabamos de afirmar vê-se
claramente no seguinte texto:

Por isso, talvez não se possa propor
aos esposos cristãos melhor modelo
que o das famílias dos tempos
apostólicos: o centurião Cornélio, que
foi dócil à vontade de Deus, e em cuja



casa se consumou a abertura da
Igreja aos gentios ; Áquila e
Priscila[17], que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Éfeso, e
que colaboraram com o apostolado de
São Paulo[18]; Tabita, que com a sua
caridade assistiu os necessitados de
Jope[19]. E tantos outros lares de
judeus e gentios, de gregos e romanos,
aos quais chegou a pregação dos
primeiros discípulos do Senhor[20].

Por isso, relativamente à
particularidade do uso da expressão
por São Josemaria, deve dizer-se que
ele não ‘inventou’ uma nova
expressão, porque ela já existia –
como vimos – desde Santo Agostinho
mas acrescenta alguns matizes que a
fazem de certa maneira nova. Não é
simplesmente uma categoria
histórica, mas, sem deixar de o ser,
entra em pleno na reflexão teológica
e, concretamente, na espiritual. Por
isso a característica que acrescenta
São Josemaria é a nota teológico-



espiritual: não se trata de uma mera
referência à situação histórica dos
começos da cristandade, nem de um
mero bom exemplo a seguir. Inclui a
sintonia interior com uma situação
de proximidade aos primeiros passos
da vida da Igreja e identifica-se a
situação histórica pessoal com uma
situação histórica coletiva. Mas, por
outro lado, não é um termo técnico
exclusivo, visto que, como vimos, há
termos e expressões sinônimas e as
fronteiras do tempo não estão
estritamente fixadas.

A originalidade de São Josemaria em
relação a Santo Agostinho é a
capacidade de se sentir nessa
situação viva: os primeiros cristãos
não são algo que passou, mas uma
situação que espiritualmente se pode
repetir em qualquer cristão: basta
que este se encontre animicamente
próximo de Cristo. Mas esta
originalidade é-o também se a
compararmos com os outros autores



espirituais: nenhum – que nós
tenhamos podido examinar– viu nos
primeiros cristãos um modelo vivo.

Concluindo, do ponto de vista
histórico, como objetivo pessoal e
desafio para os estudiosos da
antiguidade, propomos que nos
dediquemos a estudos sobre o
cristianismo primitivo, que em nossa
opinião se devem multiplicar, com a
finalidade de conhecer a fundo a
vida dos primeiros cristãos
aprofundando assim nos
ensinamentos de São Josemaria.

Jerónimo Leal é professor de
Patrologia e História da Igreja Antiga
na Faculdade de Teologia da
Universidade Pontifícia da Santa Cruz

Resumo do artigo publicado em
Annales Theologici, Revista da
Faculdade de Teologia da
Universidade Pontifícia da Santa
Cruz, n. 16



[1] Para citar alguns casos, parte dos
quais se estudam depois, encontram-
se nos seguintes lugares: Caminho,
925, 971, 570, 799, 469; Sulco, 490,
921, 320; Forja, 10; É Cristo que passa,
153, 3; 96, 3; 66, 5; 30, 4-5; 131, 8; 134,
2; Amigos de Deus, 296, 1; 186, 3; 225,
2; 269, 1; 241, 2; Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, 24, 7; 61, 1;
103, 2.

[2] Em outra ocasião afirma-se "’O
mundo foi criado em vista da Igreja’,
diziam os cristãos dos primeiros
tempos” (Catecismo da Igreja
Católica, 760, 1).

[3] Cf. J. L. ASTIGARRAGA.
Concordancias de los escritos de
Santa Teresa de Jesus, Vol. I, voz
“cristão”, pp. 631-632.

[4] Trata-se do seguinte texto: Ao
pousar os meus lábios sobre o pó
purpurado pelo sangue dos



primeiros cristãos, latia-me
fortemente o coração. Pedi a graça de
morrer também mártir por Jesus, e
senti no fundo do coração que a
minha oração tinha sido escutada…
(SANTA TERESA DE LISIEUX, História
de uma alma, 6, 65).

[5] Cf. A. HARNACK, Die Mission und
Aasbreiiung des Cbristentums in den
ersien drei Jaahrunderten, Leipzig
1902, tradução italiana Missione e
propagazione del cristianesimo nei
primi tre secoli, Cosenza 1986. pp.
296-314.

[6]P. POVEDA, Vivir como los
primeros cristianos, Madrid 1995.

[7] AUGUSTINUS HIPONENSIS, De
catechizandis rudibus, 24, 45 (CCL 46,
pp. 168-9).

[8] AUGUSTINUS HIPONENSIS,
Contra Faustum, 19, 17, (CSEL 25/1, p.
514).



[9] AUGUSTINUS HIPONENSIS, Sermo
43, 6 (CCL, 41, pp. 510-1).

[10] Cf. por exemplo, Amigos de Deus,
186, 3 e Caminho, 799:” O que a ti te
maravilha, a mim parece-me
razoável.– Por que foi Deus procurar-
te no exercício da tua profissão?
Assim procurou os primeiros: Pedro,
André, João e Tiago, junto às redes;
Mateus, sentado à mesa dos
impostos... E– admira-te! - Paulo, na
sua ânsia de acabar com a semente
dos cristão” Caminho, 799.

[11] Por exemplo “primeiros
discípulos do Senhor”. É Cristo que
passa, 30, 4

[12] Numa ocasião emprega-se o
sintagma “primeiros fiéis”: “E que
meios temos?– Os mesmos dos
primeiros fiéis, que viram Jesus ou O
entreviram através dos relatos dos
Apóstolos ou dos Evangelistas”, Forja,
10. Em outro lugar são os “primeiros
fiéis cristãos”: “Saudai todos os



santos. Todos os santos vos saúdam.
A todos os santos que vivem em
Éfeso. A todos os santos em Cristo
Jesus que estão em Filipos”.– Que
comovente esse apelativo– santos!–
que os primeiros fiéis cristãos
empregavam para se designarem
entre si, não é verdade?”Caminho,
469.

[13] Caminho, 925.

[14] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 24, 7

[15] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 14, 2. Mas cf. também 
Caminho, 570 e este outro texto:
“Vem agora a propósito recordar um
episódio que põe em evidência o
maravilhoso vigor apostólico dos
primeiros cristãos. Não tinha
passado um quarto de século desde
que Jesus subira aos céus, e já em
muitas cidades e povoados se
propagava a sua fama. Chega a Éfeso
um homem chamado Apolo, varão



eloquente e versado nas Escrituras.
Estava instruído no caminho do
Senhor, pregava com fervor de
espírito e ensinava com exatidão tudo
o que dizia respeito a Jesus, embora só
conhecesse o batismo de
João” (Amigos de Deus, 269, 1). Outros
textos em: É Cristo que passa, 96, 3. 
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, 103, 2.

[16] Amigos de Deus, 225, 2.

[17] Cfr. At.10, 24-48.

[18] Cfr. At. 18, 1-26.

[19] Cfr. At. 9-36

[20] É Cristo que passa, 30, 4

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/historia-da-

https://opusdei.org/pt-br/article/historia-da-expressao-primeiros-cristaos/
https://opusdei.org/pt-br/article/historia-da-expressao-primeiros-cristaos/


expressao-primeiros-cristaos/
(10/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/historia-da-expressao-primeiros-cristaos/

	História da expressão «primeiros cristãos»

