
opusdei.org

"Gaudete et
Exsultate" - Nova
exortação apostólica
do Papa Francisco

Hoje foi apresentada no
Vaticano a Exortação Apostólica
"Gaudete et Exsultate", que o
Papa Francisco escreveu para
"fazer ressoar mais uma vez o
chamado à santidade",
indicando "os seus riscos,
desafios e oportunidades".

09/04/2018



O texto completo da Exortação
Apostólica publicado no site do
Vaticano. Oferecemos a seguir um
resumo que explica os principais
temas tratados pelo Papa Francisco
nesta exortação.

A exortação Apostólica “Gaudete et
exultate”, sobre o "chamado à
santidade no mundo
contemporâneo" é um documento de
cinco capítulos e 177 parágrafos que
nos convida a ser santos hoje. O Papa
explica que a santidade não é uma
chamada para poucos, mas um
caminho para todos. “O Senhor pede
tudo e, em troca, oferece a vida
verdadeira, a felicidade para a qual
fomos criados. Quer que sejamos
santos e espera que não nos
resignemos com uma vida medíocre,
superficial e indecisa”.

A “classe média” da santidade

No primeiro capítulo, o Papa
convida: “não pensemos apenas em

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.pdf
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://opusdei.org/pt-br/article/a-santidade-e-para-mim/


quantos já estão beatificados ou
canonizados” (6). E continua: “Gosto
de ver a santidade no povo paciente
de Deus: nos pais que criam os seus
filhos com tanto amor, nos homens e
mulheres que trabalham a fim de
trazer o pão para casa, nos doentes,
nas consagradas idosas que
continuam a sorrir. Nesta constância
de continuar a caminhar dia após
dia, vejo a santidade da Igreja
militante. Esta é muitas vezes a
santidade ‘da porta do lado’,
daqueles que vivem perto de nós e
são um reflexo da presença de Deus,
ou – por outras palavras – da ‘classe
média da santidade’” (7)

Cada um de nós

O Papa deseja recordar a chamada
“de cada um de nós” (10) à santidade,
cada um no seu caminho. E de modos
muito variados. “A propósito de tais
formas distintas, quero assinalar que
também o ‘gênio feminino’ se



manifesta em estilos femininos de
santidade, indispensáveis para
refletir a santidade de Deus neste
mundo.

E precisamente em períodos nos
quais as mulheres estiveram mais
excluídas, o Espírito Santo suscitou
santas, cujo fascínio provocou novos
dinamismos espirituais e reformas
importantes na Igreja. Podemos citar
Santa Hildegarda de Bingen, Santa
Brígida, Santa Catarina de Sena,
Santa Teresa de Ávila ou Santa
Teresa de Lisieux; mas interessa-me
sobretudo lembrar tantas mulheres
desconhecidas ou esquecidas que
sustentaram e transformaram, cada
uma a seu modo, famílias e
comunidades com a força do seu
testemunho” (12).

"Para ser santo, não é necessário ser
bispo, sacerdote, religiosa ou
religioso. Muitas vezes somos
tentados a pensar que a santidade



esteja reservada apenas àqueles que
têm possibilidade de se afastar das
ocupações comuns, para dedicar
muito tempo à oração. Não é assim.
Todos somos chamados a ser santos,
vivendo com amor e oferecendo o
próprio testemunho nas ocupações
de cada dia, onde cada um se
encontra. És uma consagrada ou um
consagrado? Sê santo, vivendo com
alegria a tua doação.

Estás casado? Sê santo, amando e
cuidando do teu marido ou da tua
esposa, como Cristo fez com a Igreja.
És um trabalhador? Sê santo,
cumprindo com honestidade e
competência o teu trabalho ao
serviço dos irmãos. És progenitor,
avó ou avô? Sê santo, ensinando com
paciência as crianças a seguirem
Jesus. Estás investido em autoridade?
Sê santo, lutando pelo bem comum e
renunciando aos teus interesses
pessoais" (14).



A santidade dos pequenos gestos

“Esta santidade, a que o Senhor te
chama, irá crescendo com pequenos
gestos. Por exemplo, uma senhora
vai ao mercado fazer as compras,
encontra uma vizinha, começam a
falar e… surgem as críticas. Mas esta
mulher diz para consigo: ‘Não! Não
falarei mal de ninguém’. Isto é um
passo rumo à santidade. Depois, em
casa, o seu filho reclama a atenção
dela para falar das suas fantasias e
ela, embora cansada, senta-se ao seu
lado e escuta com paciência e
carinho. Trata-se doutra oferta que
santifica. Ou então atravessa um
momento de angústia, mas lembra-se
do amor da Virgem Maria, pega no
terço e reza com fé” (16).

Santidade e missão

“Para um cristão, não é possível
imaginar a própria missão na terra,
sem a conceber como um caminho
de santidade, porque esta é, na



verdade, a vontade de Deus: a [nossa]
santificação (1 Ts 4, 3). Cada santo é
uma missão; é um projeto do Pai que
visa refletir e encarnar, num
momento determinado da história,
um aspeto do Evangelho” (19). “Esta
missão tem o seu sentido pleno em
Cristo e só se compreende a partir
d’Ele. No fundo, a santidade é viver
em união com Ele os mistérios da sua
vida” (20). “O desígnio do Pai é Cristo,
e nós n’Ele. Em última análise, é
Cristo que ama em nós, porque a
santidade 'mais não é do que a
caridade plenamente vivida'” (21).

Sem medo

O Papa Francisco repete várias vezes
no documento que não devemos
temer: “não tenhas medo da
santidade. Não te tirará forças, nem
vida nem alegria. Muito pelo
contrário, porque chegarás a ser o
que o Pai pensou quando te criou e
serás fiel ao teu próprio ser.



Depender d’Ele liberta-nos das
escravidões e leva-nos a reconhecer a
nossa dignidade” (32).

Dois inimigos sutis

No segundo capítulo, o Santo Padre
chama a atenção “para duas
falsificações da santidade que
poderiam extraviar-nos: o
gnosticismo e o pelagianismo”. São
formas de segurança doutrinária que
dão origem “a um elitismo narcisista
e autoritário, onde, em vez de
evangelizar, se analisam e
classificam os demais e, em vez de
facilitar o acesso à graça, consomem-
se as energias a controlar” (35). O
Papa adverte que podemos encontrar
estas atitudes dentro da própria
Igreja “é típico dos gnósticos crer que
eles, com as suas explicações, podem
tornar perfeitamente compreensível
toda a fé e todo o Evangelho” (39).

Deus é sempre uma surpresa



“Quando alguém tem resposta para
todas as perguntas, demonstra que
não está no bom caminho e é
possível que seja um falso profeta,
que usa a religião para seu benefício,
ao serviço das próprias lucubrações
psicológicas e mentais. Deus supera-
nos infinitamente, é sempre uma
surpresa e não somos nós que
determinamos a circunstância
histórica em que O encontramos, já
que não dependem de nós o tempo,
nem o lugar, nem a modalidade do
encontro. Quem quer tudo claro e
seguro, pretende dominar a
transcendência de Deus” (42).

Não podemos confiar só em nossas
forças

Os pelagianos são os que dão a
impressão de que se pode tudo “com
a vontade humana, como se esta
fosse algo puro, perfeito,
omnipotente, a que se acrescenta a
graça. Pretende-se ignorar que ‘nem



todos podem tudo’, e que, nesta vida,
as fragilidades humanas não são
curadas, completamente e duma vez
por todas, pela graça” (49). “A graça,
precisamente porque supõe a nossa
natureza, não nos transforma de
repente em super-homens” (50).

A caridade no centro

O Papa conclui recordando que
“existe uma hierarquia das virtudes”
e que “no centro, está a
caridade” (60). Ou, de um modo
gráfico: “no meio da densa selva de
preceitos e prescrições, Jesus abre
uma brecha que permite vislumbrar
dois rostos: o do Pai e o do
irmão” (61).

As bem-aventuranças lidas nos
dias de hoje

No terceiro capítulo, o Papa se refere
às Bem-Aventuranças como “a
carteira de identidade do cristão”, e
oferece pautas para viver estas



recomendações de Jesus nos dias de
hoje. " Nelas está delineado o rosto
do Mestre, que somos chamados a
deixar transparecer no dia-a-dia da
nossa vida" (63).

«Felizes os pobres em espírito,
porque deles é o Reino do
Céu»

“As riquezas não te dão segurança
alguma. Mais ainda: quando o
coração se sente rico, fica tão
satisfeito de si mesmo que não tem
espaço para a Palavra de Deus, para
amar os irmãos” (68).

«Felizes os mansos, porque
possuirão a terra»

“É uma frase forte, neste mundo que,
desde o início, é um lugar de
inimizade, onde se litiga por todo o
lado, onde há ódio (...). Embora
pareça impossível, Jesus propõe
outro estilo: a mansidão” (71). E
recorda aos cristãos que “Mesmo

• 

• 



quando alguém defende a sua fé e as
suas convicções, deve fazê-lo com
mansidão (cf. 1 Ped 3, 16), e os
próprios adversários devem ser
tratados com mansidão (cf. 2 Tm 2,
25). Na Igreja, erramos muitas vezes
por não ter acolhido este apelo da
Palavra divina” (73).

«Felizes os que choram,
porque serão consolados»

“A pessoa que, vendo as coisas como
realmente estão, se deixa trespassar
pela aflição e chora no seu coração, é
capaz de alcançar as profundezas da
vida e ser autenticamente feliz” (76).

«Felizes os que têm fome e
sede de justiça, porque serão
saciados»

“A justiça, que Jesus propõe, não é
como a que o mundo procura, uma
justiça muitas vezes manchada por
interesses mesquinhos, manipulada
para um lado ou para outro. A

• 

• 



realidade mostra-nos como é fácil
entrar nas súcias da corrupção, fazer
parte dessa política diária do ‘dou
para que me deem’, onde tudo é
negócio” (78). “Buscar a justiça com
fome e sede: isto é santidade”.

«Felizes os misericordiosos,
porque alcançarão
misericórdia»

“O que quiserdes que vos façam os
homens, fazei-o também a eles (7, 12).
O Catecismo lembra-nos que esta lei
se deve aplicar ‘a todos os
casos’” (80). “Dar e perdoar é tentar
reproduzir na nossa vida um
pequeno reflexo da perfeição de
Deus, que dá e perdoa
superabundantemente” (81).

«Felizes os puros de coração,
porque verão a Deus»

“Esta bem-aventurança diz respeito a
quem tem um coração simples, puro,
sem imundície, pois um coração que

• 

• 



sabe amar não deixa entrar na sua
vida algo que atente contra esse
amor, algo que o enfraqueça ou
coloque em risco” (83).

«Felizes os pacificadores,
porque serão chamados
filhos de Deus»

“Os pacíficos são fonte de paz,
constroem paz e amizade social.
Àqueles que cuidam de semear a paz
por todo o lado, Jesus faz-lhes uma
promessa maravilhosa: serão
chamados filhos de Deus (Mt 5, 9). Aos
discípulos, pedia-lhes que, ao chegar
a uma casa, dissessem: a paz esteja
nesta casa! (Lc 10, 5) (...). E na nossa
comunidade, se alguma vez tivermos
dúvidas acerca do que se deve fazer, 
procuremos aquilo que leva à paz (Rm
14, 19)” (88).

«Felizes os que sofrem
perseguição por causa da
justiça, porque deles é o Reino
do Céu»

• 

• 



“Se não queremos afundar numa
obscura mediocridade, não
pretendamos uma vida cômoda”,
recomenda-nos o Papa (90). “Para
viver o Evangelho, não podemos
esperar que tudo à nossa volta seja
favorável” (91). Mas por outro lado
esclarece que “um santo não é uma
pessoa excêntrica, distante, que se
torna insuportável pela sua vaidade,
negativismo e ressentimento. Não
eram assim os Apóstolos de Cristo. O
livro dos Atos refere, com insistência,
que eles gozavam da simpatia de
todo o povo (2, 47; cf. 4, 21.33; 5,
13)” (93).

Uma regra de comportamento

“No capítulo 25 do Evangelho de
Mateus (vv. 31-46), Jesus volta a
deter-se numa destas bem-
aventuranças: a que declara felizes
os misericordiosos”. “O texto de
Mateus 25, 35-36 ‘não é um mero
convite à caridade, mas uma página



de cristologia que projeta um feixe
de luz sobre o mistério de Cristo’.
Neste apelo a reconhecê-Lo nos
pobres e atribulados, revela-se o
próprio coração de Cristo, os seus
sentimentos e as suas opções mais
profundas, com os quais se procura
configurar todo o santo” (96).

Cinco grandes manifestações de
amor

No quarto capítulo, Francisco mostra
algumas características
“indispensáveis” da santidade no
mundo atual, que constituem “cinco
grandes manifestações do amor a
Deus e ao próximo, que considero
particularmente importantes devido
a alguns riscos e limites da cultura de
hoje” (111). Começa com
“suportação, paciência e mansidão”.
Recomendando estas virtudes,
constata como “é impressionante
como, às vezes, pretendendo
defender outros mandamentos, se



ignora completamente o oitavo: não
levantar falsos testemunhos e destrói-
se sem piedade a imagem alheia”.

O Papa recomenda a humildade,
explicando que “uma pessoa,
precisamente porque está liberta do
egocentrismo, pode ter a coragem de
discutir amavelmente, reclamar
justiça ou defender os fracos diante
dos poderosos, mesmo que isso traga
consequências negativas para a sua
imagem” (119).

Alegria e Bom humor

O Santo Padre esclarece: “O que ficou
dito até agora não implica um
espírito retraído, tristonho, amargo,
melancólico ou um perfil sumido,
sem energia. O santo é capaz de viver
com alegria e sentido de humor. Sem
perder o realismo, ilumina os outros
com um espírito positivo e rico de
esperança” e cita São Tomás de
Aquino: “do amor de caridade, segue-
se necessariamente a alegria. Pois



quem ama sempre se alegra na união
com o amado. (...) Daí que a
consequência da caridade seja a
alegria” (Summa Theologiae, I-II, q.
70, a. 3.).

Audácia e fervor

O Papa explica a palavra grega 
parresia: “é ousadia, é impulso
evangelizador que deixa uma marca
neste mundo” (129). “Olhemos para
Jesus! A sua entranhada compaixão
não era algo que O ensimesmava,
não era uma compaixão
paralisadora, tímida ou
envergonhada, como sucede muitas
vezes conosco. Era exatamente o
contrário: era uma compaixão que O
impelia fortemente a sair de Si
mesmo a fim de anunciar, mandar
em missão, enviar a curar e
libertar” (131).

“Deus é sempre novidade, que nos
impele a partir sem cessar e a mover-
nos para ir mais além do conhecido,



rumo às periferias e aos confins.
Leva-nos aonde se encontra a
humanidade mais ferida e aonde os
seres humanos, sob a aparência da
superficialidade e do conformismo,
continuam à procura de resposta
para a questão do sentido da vida. 
Deus não tem medo! Não tem medo!
Ultrapassa sempre os nossos
esquemas e não Lhe metem medo as
periferias. Ele próprio Se fez
periferia (cf. Flp 2, 6-8; Jo 1, 14). Por
isso, se ousarmos ir às periferias, lá O
encontraremos: Ele já estará lá. Jesus
antecipa-se a nós no coração daquele
irmão, na sua carne ferida, na sua
vida oprimida, na sua alma sombria.
Ele já está lá” (135).

A importância da comunidade

O Papa recordou a importância da
ajuda recíproca dos cristãos,
mencionando comunidades que
foram canonizadas juntas, grupos de
mártires, e “de igual modo, há muitos



casais santos, onde cada cônjuge foi
um instrumento para a santificação
do outro” (141). Depois ressaltou que
esta vida comunitária “compõe-se de
tantos pequenos detalhes diários.
Assim acontecia na comunidade
santa formada por Jesus, Maria e
José” (143).

Oração e adoração

“Por fim, mesmo que pareça óbvio,
lembremos que a santidade é feita de
abertura habitual à transcendência,
que se expressa na oração e na
adoração” (147). E pergunta a cada
um se tem “momentos em que você
se coloca na Sua presença em
silêncio, permanece com Ele sem
pressa, e se deixa olhar por
Ele?” (151).

A Luta contra o mal

Ao início do quinto e último capítulo,
o Papa lembra que a vida cristã é
“uma luta permanente” (158). “É



também uma luta constante contra o
demônio, que é o príncipe do
mal” (159). “De fato, quando Jesus
nos deixou a oração do Pai-Nosso,
quis que a concluíssemos pedindo ao
Pai que nos livrasse do Maligno. A
expressão usada não se refere ao mal
em abstrato; a sua tradução mais
precisa é ‘o Maligno’. Indica um ser
pessoal que nos atormenta. Jesus
ensinou-nos a pedir cada dia esta
libertação para que o seu poder não
nos domine” (160).

O discernimento

Para “saber se algo vem do Espírito
Santo ou se deriva do espírito do
mundo e do espírito maligno” (166), o
único caminho é discernimento. “O
discernimento não é necessário
apenas em momentos
extraordinários, quando temos de
resolver problemas graves ou
quando se deve tomar uma decisão
crucial; mas é um instrumento de



luta, para seguir melhor o Senhor. É-
nos sempre útil, para sermos capazes
de reconhecer os tempos de Deus e a
sua graça” (169).

Sempre

“Quando perscrutamos na presença
de Deus os caminhos da vida, não há
espaços que fiquem excluídos. Em
todos os aspetos da existência,
podemos continuar a crescer e dar
algo mais a Deus, mesmo naqueles
em que experimentamos as
dificuldades mais fortes”. “Aquele
que pede tudo, também dá tudo, e
não quer entrar em nós para mutilar
ou enfraquecer, mas para levar à
perfeição” (175).

A figura de Maria

“Desejo coroar estas reflexões com a
figura de Maria, porque Ela viveu
como ninguém as bem-aventuranças
de Jesus” (176). “Espero que estas
páginas sejam úteis para que toda a



Igreja se dedique a promover o
desejo da santidade. Peçamos ao
Espírito Santo que infunda em nós
um desejo intenso de ser santos para
a maior glória de Deus” (177).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/gaudete-et-
exsultate-nova-exortacao-apostolica-do-

papa-francisco/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/gaudete-et-exsultate-nova-exortacao-apostolica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/gaudete-et-exsultate-nova-exortacao-apostolica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/gaudete-et-exsultate-nova-exortacao-apostolica-do-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/gaudete-et-exsultate-nova-exortacao-apostolica-do-papa-francisco/

	"Gaudete et Exsultate" - Nova exortação apostólica do Papa Francisco

