
opusdei.org

Fraternidade

A filiação divina é o
fundamento da fraternidade
dos filhos de Deus. São
Josemaria explicava que o
Senhor veio trazer a salvação a
todos. “Não só aos ricos, nem só
aos pobres! A todos os homens,
a todos os irmãos!” Mais um
texto do “Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer”.

22/08/2022

A fraternidade, ideal cristão.
Manifestações na vida da Igreja
e da sociedade.

1. 
2. 



O espírito de família no Opus
Dei.

A caridade, o amor que Jesus Cristo
ensina, é caridade universal: todos
nós, homens, somos filhos do nosso
Pai Deus, irmãos de Jesus Cristo.
Nasce daí uma consciência de
fraternidade universal, fraternidade
que se torna mais íntima entre
aqueles que receberam o Batismo, e
por este sacramento, tornaram-se
filhos de Deus, membros de Cristo e
templos do Espírito Santo.

“A paternidade de Deus é mais real
do que a paternidade humana,
porque nós, em última instância, é
d'Ele que temos o ser; porque Ele
pensou em nós e nos quis
eternamente; porque Ele nos oferece
a real, a eterna casa paterna. E se a
paternidade terrena separa, a celeste

3. 



une: céu significa, portanto, aquela
outra elevação de Deus, de onde
todos nós viemos e para onde todos
nós devemos ir. A paternidade "nos
céus" remete-nos para aquele "nós"
maior, que ultrapassa todas as
fronteiras, abate todos os muros e
cria a paz”[1].

O vínculo da paternidade com Deus
gera o da fraternidade entre todos os
homens, especialmente entre os
batizados. Em si mesma a
fraternidade é a união que se dá
entre irmãos e que implica, além do
laço de sangue, um forte vínculo de
carinho, respeito e ajuda, e existe
uma fraternidade espiritual entre
todos os batizados. “A unidade do
gênero humano, a comunhão
fraterna além de toda divisão, nasce
da palavra de Deus – Amor que nos
convoca”[2]. Por isso São Josemaria
diz: “e, ao reconhecermo-nos parte
da Igreja e convidados a sentir-nos
irmãos na fé, descobrimos mais



profundamente a fraternidade que
nos une a toda a humanidade:
porque a Igreja foi enviada por Cristo
a todos os homens e a todos os
povos” (É Cristo que Passa, 139).

A filiação divina é o fundamento da
fraternidade dos filhos de Deus. São
Josemaria explicava que o Senhor
veio trazer a salvação a todos. “Não
só aos ricos, nem só aos pobres! A
todos os homens, a todos os irmãos!
Pois irmãos somos todos em Jesus:
filhos de Deus, irmãos de Cristo. Sua
Mãe é nossa Mãe. Na terra, há
apenas uma raça: a raça dos filhos de
Deus. Todos devemos falar a mesma
língua: a que o nosso Pai que está nos
céus nos ensina” (É Cristo que Passa,
13).

1. A fraternidade, ideal cristão.

A fraternidade que o Evangelho
proclama tem um fundamento que
faz com que o vínculo entre os
homens que dela deriva seja muito



mais íntimo do que aquele que nasce
de fato de possuir a mesma natureza
humana, pois a união com Cristo
situa-se em um plano superior. O
amor de Deus pelos homens não tem
fronteiras, abarca toda a
humanidade; o anúncio da salvação
em Cristo estende-se até os confins
da terra. E tem como manifestações
próprias a paz, a solidariedade, a
compreensão e, como consequência,
a alegria.

A universalidade da salvação
oferecida por Jesus Cristo torna mais
sólida a relação que os homens são
chamados a ter com Deus e entre si,
acrescentando a responsabilidade
frente ao próximo em cada situação
histórica concreta[3], de tal modo que
não é possível amar o próximo como
a si mesmo e perseverar nesta
decisão de amor sem o esforço
constante por conseguir o bem de
todos e da cada um, porque somos



todos verdadeiramente responsáveis
por todos[4].

O Concílio Vaticano II afirma que
“todos os povos formam uma
comunidade, têm uma mesma
origem, posto que Deus fez todo o
gênero humano habitar sobre a face
da terra (cfr At. 17, 26), e têm
também um fim último, que é Deus,
cuja providência, manifestação de
bondade e desígnio de salvação,
estende-se a todos”[5]. Este ideal de
unidade da família humana é a
mensagem que a Igreja leva a todos
os homens, para conseguir uma
sociedade mais humana que procure
o bem comum e proporcione as
condições necessárias para que todos
os homens possam aperfeiçoar-se e
alcançar a sua plenitude.

2. Manifestações na vida da Igreja
e da sociedade.

Quando perguntam a Jesus Cristo
qual é o primeiro de todo os



mandamentos, Ele responde
claramente: “Amarás o Senhor teu
Deus, com todo teu coração, com
toda tua alma, com toda tua mente e
com todas as tuas forças. O segundo
é: Amarás o próximo como a ti
mesmo. Não existe outro
mandamento maior que estes” (Mc
12, 29-31). São Paulo recorda as
palavras do Senhor em sua própria
vida e o manifesta em suas cartas.
Escreve assim aos coríntios: “Quem é
fraco, que eu não seja fraco? Quem
sofre escândalo, que eu não me
consuma de dor? ” (2 Cor 11, 29). E
São João destaca que devemos amar-
nos imitando Cristo: “Nisto sabemos
o que é o amor: Jesus deu a vida por
nós. Portanto, também nós devemos
dar a vida pelos irmãos (1 Jo 3, 16).

O amor ao próximo é um preceito
fundamental da vida cristã, que tem
manifestações variadas tanto nas
relações mútuas quanto na vida em
sociedade. Cada pessoa é “outro eu” e



isto gera um movimento de abertura
do homem para com os outros, com o
mesmo amor com o qual Jesus Cristo
nos amou, buscando o bem de todos
e comprometendo-se na edificação
de uma vida social, econômica e
política conforme o desígnio de Deus.
Implica um coração misericordioso,
acolhedor, que sabe compadecer-se
da necessidade alheia. A
misericórdia é um elemento
indispensável para plasmar as
relações mútuas dos homens no
respeito e na concórdia; para criar o
ambiente propício para a vida
individual, familiar e social.

São Josemaria também ensinou
sempre assim: “Jesus Cristo, que veio
salvar todos os homens e deseja
associar os cristãos à sua obra
redentora, quis ensinar aos seus
discípulos – a ti e a mim – uma
caridade grande, sincera, mais nobre
e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Ele ama a cada



um de nós. Só desta maneira
imitando – dentro da nossa rudeza
pessoal – os modos divinos,
conseguiremos abrir o nosso coração
a todos os homens, amar de um
modo mais alto, inteiramente
novo” (Amigos de Deus, 225). Este
ensinamento, porém, não se limitou
à sua pregação, mas transmitiu-o
com sua própria vida; queria que os
católicos amassem e servissem a
todos sem exceção, nunca se sentiu
inimigo de ninguém e praticou uma
caridade heroica no trato com os
outros. “O cristão deve amar os
outros, e respeitar, portanto, as
opiniões contrárias às suas, e
conviver com plena fraternidade
com aqueles que pensam de outro
modo” (Entrevistas, 67).

Na contemplação do Coração de Jesus
Cristo, São Josemaria descobriu que a
caridade sobrenatural não pode
prescindir do carinho humano,
eleva-o precisamente. “Se não



aprendermos de Jesus, não
amaremos nunca. Se pensarmos
como alguns, que conservar o
coração limpo, digno de Deus,
significa não misturá-lo, não
contaminá-lo com afetos humanos,
então o resultado lógico será
tornarmo-nos insensíveis à dor dos
outros. Só seríamos capazes de uma
caridade oficial, seca e sem alma; não
da verdadeira caridade de Jesus
Cristo, que é ternura, calor
humano” (É Cristo que Passa, 167). O
carinho que São Josemaria ensinou a
viver é esse amor que mana do
Coração de Jesus Cristo; amor
sobrenatural, e por isso mesmo
concreto, afetivo e efetivo, que leva a
atender os outros em suas
necessidades e inclusive a dar a vida
por eles.

Saber amar não é questão de
temperamento, nem de cultura, mas
de virtude, da virtude sobrenatural
da caridade e das virtudes humanas.



Um carinho que, sendo sobrenatural,
é também, muito humano, profundo,
sólido, superior à amabilidade ou ao
protocolo. A fraternidade implica,
por isso, em primeiro lugar, ajudar
os outros a crescerem como pessoas
e a progredirem – respeitando
sempre a sua liberdade – no caminho
da santidade: oração, mortificação,
bom exemplo, carinho. E muitas
outras manifestações humanas,
cheias de delicadeza e caridade
sobrenatural. Carinho abnegado,
sobrenatural e humano, gozoso e
atento, que chega ao coração e torna
a existência mais atraente, tanto nas
situações comuns como nos
momentos difíceis. Em Caminho
ficaram plasmados alguns dos
ensinamentos de São Josemaria neste
campo; evitar críticas ou
murmurações, não admitir um mau
pensamento de ninguém, a ajuda que
passa despercebida, a fortaleza que a
fraternidade vivida com sentido



sobrenatural outorga (cfr. Caminho,
440, 442, 444, 460, 461).

São Josemaria animou a todos a
participarem ativamente da
sociedade, a serem artífices do
mundo em que vivemos. No dia 8 de
outubro de 1967, celebrou a santa
Missa no Campus da Universidade de
Navarra; na homilia, depois
intitulada Amar o mundo
apaixonadamente, dirigiu-se a todos
os presentes dizendo: ”ter ouvido a
Palavra de Deus já vos situa no
âmbito que estas palavras que agora
vos dirijo querem mover-se: palavras
de sacerdote, pronunciadas diante de
uma grande família de filhos de Deus
em sua Santa Igreja. (...) Não
duvideis, meus filhos: todo modo de
evasão das honestas realidades
diárias é para vós, homens e
mulheres do mundo, coisa oposta à
vontade de Deus. Deveis
compreender, pelo contrário, agora
com uma nova clareza, que Deus vos



chama a servi-lo em e a partir das
tarefas civis, materiais, seculares da
vida humana: no laboratório, na sala
de operações de um hospital, no
quartel, na cátedra universitária, na
fábrica, na oficina, no campo, no seio
da família e em todo o imenso
panorama do trabalho, Deus nos
espera cada dia. Compreendei bem:
há um algo santo, divino, escondido
nas situações mais comuns, que cabe
a cada um de vós
descobrir” (Entrevistas, 113-114).

A justiça, a solidariedade, o bem
comum, o respeito pela pessoa, são
princípios que devem reger a vida na
sociedade. Sob o impulso de São
Josemaria, surgiram atividades
formativas dirigidas a todas as
pessoas, desde colégios e
universidades até centros de
formação profissional na área de
serviços, escolas técnicas, residências
e outras iniciativas. Ao longo dos
anos animou os membros da Obra a



promoverem, junto com outras
pessoas, atividades que resolvessem
necessidades sociais autênticas, de
atendimento aos mais necessitados,
aos que têm menos oportunidades,
impulsionando a empreender todo
tipo de trabalhos de promoção
humana e espiritual.

3. O espírito de família no Opus
Dei.

Dentro da grande família humana, a
Igreja é família, comunidade unida
pela fé e pela caridade, sacramento
universal de salvação para todo o
gênero humano (cfr. LG, 48). E
dentro da Igreja, a Obra - “pequena
parte” da Igreja como costumava
dizer São Josemaria – é também
família, unida por laços
sobrenaturais e fundamentada na
caridade de Cristo[6].

A fraternidade na Obra apoia-se num
profundo sentido da filiação divina
em Cristo. Assim o viveram desde o



princípio os primeiros que seguiram
o fundador, chamando-o de Padre e
sentindo-se irmãos entre si. Com os
anos, São Josemaria dizia que o Opus
Dei era uma realidade de unidade e
fraternidade[7].

O modelo do espírito de família do
Opus Dei é a Sagrada Família de
Nazaré. Descobre-se lá o amor que
supera todo egoísmo, o espírito de
serviço, a entrega sem condições, o
trato amável, a preocupação por
todas as almas. Assim também a
Obra é família, com carinho humano
e sobrenatural, em que cada um
encontra novas forças e alento para
perseverar na luta e dar a vida com
Cristo. Todos os membros da Obra,
numerários, supernumerários e
adscritos, homens e mulheres, fazem
parte deste lar. Todos são chamados
a ter dentro da alma a caridade de
Cristo, para comunicá-la ao ambiente
em que cada um desenvolva a
própria vida familiar, profissional e



social. Não tem nada a ver com a
materialidade de viver num lugar;
trata-se de um espírito que informa a
vida de cada um com as
manifestações oportunas em cada
caso.

No modo de viver o espírito de
família tiveram especial importância
o pai, a mãe e a irmã de São
Josemaria aos quais todos, na Obra
referem-se habitualmente como os
Avós e Tia Carmem. A Avó e Tia
Carmem ocuparam-se do início da 
administração doméstica dos Centros
da Obra, e souberam transmitir o
calor de lar que havia caracterizado
a vida da família Escrivá. Mons.
Álvaro del Portillo, primeiro sucessor
de São Josemaria, relata: “Nós íamos
aprendendo a reconhecê-lo no bom
gosto de tantos detalhes, na
delicadeza no trato mútuo, no
cuidado das coisas materiais da casa,
que implicam – este é o aspecto mais
importante – uma constante

https://opusdei.org/pt-br/article/nascimento-e-desenvolvimento-da-administracao-dos-centros/
https://opusdei.org/pt-br/article/nascimento-e-desenvolvimento-da-administracao-dos-centros/


preocupação pelos outros e um
espírito de serviço feito de vigilância
e abnegação. Tínhamos contemplado
tudo isso na pessoa do Padre e
víamo-lo confirmado na Avó e na tia
Carmen. Era natural que
procurássemos entesourá-lo e foi
assim, com uma simplicidade
espontânea, que prenderam em nós
os costumes e tradições familiares
que hoje se continuam a viver nos
Centros da Obra: fotografias ou
retratos de família, que dão um tom
mais íntimo à casa; uma sobremesa
simples de doce no dia de um
aniversário; umas flores postas com
carinho e bom gosto diante de uma
imagem de Nossa Senhora ou em
algum recanto da casa, etc.

O ar de família característico do
Opus Dei deve-se ao seu Fundador.
Mas se ele conseguiu plasmar esse
estilo de vida nos nossos Centros, não
foi só em virtude do carisma
fundacional, nas também pela

https://opusdei.org/pt-br/article/carmen-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/carmen-escriva/


educação que tinha recebido no lar
paterno. E é justo ressaltar que, neste
aspecto, a sua mãe e a sua irmã
souberam secundar o Padre de modo
muito eficaz”[8].

Quando, em 1964, em um Centro
feminino, alguém lhe perguntou por
que o modo de vida na Obra é de
“vida em família”, São Josemaria
respondeu sorrindo: “Tu, como
professora que és, deves saber
explicá-lo perfeitamente aos outros...
O que acontece é que gostas de ouvi-
lo de mim, não é verdade? Tu sabes
que chamamos “vida em família” à
convivência porque nas nossas casas
existe o mesmo ambiente que há nas
famílias cristãs. As nossas casas não
são colégios, nem conventos, nem
quartéis; são lares onde vivem
pessoas que têm a mesma filiação;
chamamos Pai ao mesmo Deus e Mãe
à mesma Mãe de Deus. E além disso,
temos um carinho verdadeiro uns
pelos outros (...). Temos uns pelos



outros um carinho verdadeiro! Não
quero que ninguém se sinta só na
Obra”[9]. Ele mesmo foi à frente com
o seu exemplo, com a sua oração e
com o seu carinho.

A fraternidade que se vive no Opus
Dei é simplesmente a fraternidade
cristã com a consciência de viver o
mesmo espírito e participar de um
mesmo projeto apostólico. Ela leva,
pois, a compartilhar entusiasmos e
anseios; pesares e alegrias; a
respeitar a liberdade de todos nas
questões profissionais, sociais e
políticas, a não fazer acepção de
pessoas, a querer bem a todos,
adiantando-se para servir aos outros,
procurando, como ensinava São
Josemaria com uma imagem plástica,
“ser tapete para que os outros pisem
no macio” (Forja, 562). No meio das
dificuldades da Guerra Civil
espanhola ele afirmava que não o
preocupavam as possíveis
dificuldades exteriores, mas atribuía



grande importância à possível falta
de filiação e de fraternidade, uma
vez que isso poderia romper a
unidade da Obra (cfr. Caminho,955).

Um meio de formação no Opus Dei,
que mostra a verdadeira
fraternidade sobrenatural e o
carinho, é a correção fraterna. Ela foi
sempre ensinada por São Josemaria:
“A prática da correção fraterna – que
tem tradição evangélica – é uma
manifestação de carinho
sobrenatural e de confiança.
Agradece-a quando a receberes, e
não deixes de praticá-la com quem
convives” (Forja, 566; cfr. Mt. 18,
15-18). São Josemaria aconselhava
assim a um filho seu: “Tendes que
estar atentos às coisas de Deus, às
coisas da Obra e às coisas dos vossos
irmãos... No dia em que viverdes
como estranhos ou indiferentes,
tereis matado o Opus Dei! Procura
uma ocasião oportuna, fala com esse
teu irmão e, com todo o afeto mas

https://opusdei.org/pt-br/article/a-correcao-fraterna-2/


com toda a clareza, faz-lhe a
correção fraterna sobre esse
ponto”[10].

Forma parte da fraternidade a
compreensão e o respeito mútuo, a
atenção a quem se percebe que está
sofrendo, o cuidado com os doentes,
sobre os quais, em diferentes
ocasiões São Josemaria comentava
que eram o ”tesouro da Obra”, que
ajudassem oferecendo as doenças e
incomodidades e tudo o que a doença
traz consigo (cfr. Caminho, 98).

E também, ocupando um lugar muito
importante, a naturalidade e a
simplicidade no modo de se
relacionar. Neste contexto, situa-se o
costume que tem raízes na
experiência cotidiana das famílias e
no relacionamento com os amigos e
também na personalidade de São
Josemaria: as tertúlias. Desde os
primeiros tempos ele gostava de
reunir-se em encontros informais



com os jovens que conhecia, dando
origem a conversas nas quais
contavam os acontecimentos e
falavam de diversos temas, passando
com espontaneidade do humano ao
divino. Recomendou posteriormente
que em todos os Centros do Opus Dei,
e nas convivências e cursos de
formação para fiéis da Obra,
houvesse, normalmente depois das
refeições, um tempo de reunião ou
tertúlia.

Aplicou também esse aspecto
familiar e simples a suas viagens de
catequese, que se realizaram na
Europa e na América, de 1972 a 1975.
Foram reuniões com milhares de
pessoas, mas não tinham um tom
formal, e sim de diálogo.
Costumavam começar com palavras
pronunciadas por ele (dez ou quinze
minutos) e logo passavam às
intervenções e perguntas. Embora os
assistentes fossem centenas, tinham
sabor de encontro de família, de



tertúlia, como o próprio São
Josemaria gostava de frisar.

[1] RATZINGER, 2007, p. 176.

[2] Caritas in veritate, 34.

[3] cfr. Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, n. 40.

[4] cfr. Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, n. 43

[5] Nostra aetate, 1.

[6] Cfr. RODRÍGUEZ, “O Opus Dei como
realidade eclesiológica”, em O Opus
Dei na Igreja, p.22

[7] cfr. ibidem

[8] DEL PORTILLO, 1995.

[9] URBANO, 1995.



[10] URBANO, 1995.

María Amalia, PÉREZ BOURBON

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/fraternidade/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/fraternidade/

	Fraternidade

