opusdei.org

Carta Enciclica
Fratelli Tutti

Texto completo da nova
enciclica do Papa Francisco,
“Fratelli tutti” (todos irmaos),
sobre a fraternidade e a
amizade social (texto adaptado
para o Portugués do Brasil).

05/10/2020

CARTA ENCICLICAFRATELLI TUTTI
DO SANTO PADRE FRANCISCO

SOBRE A FRATERNIDADE E A
AMIZADE SOCIAL



1. “FRATELLI TUTTT’:[1] escrevia Sao
Francisco de Assis, dirigindo-se a
seus irmaos e irmds para lhes propor
uma forma de vida com sabor a
Evangelho. Destes conselhos, quero
destacar o convite a um amor que
ultrapassa as barreiras da geografia e
do espaco; nele declara feliz quem
ama o outro, “o seu irmao, tanto
quando esta longe, como quando esta
junto de si”.[2] Com poucas e simples
palavras, explicou o essencial de uma
fraternidade aberta, que permite
reconhecer, valorizar e amar todas
as pessoas independentemente da
sua proximidade fisica, do ponto da
terra onde cada uma nasceu ou
habita.

2. Este Santo do amor fraterno, da
simplicidade e da alegria, que me
inspirou a escrever a enciclica
Laudato si’, volta a inspirar-me para
dedicar esta nova enciclica a
fraternidade e a amizade social. Com
efeito, Sdo Francisco, que se sentia


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

irmaéo do sol, do mar e do vento,
sentia-se ainda mais unido aos que
eram da sua propria carne. Semeou
paz por toda a parte e andou junto
dos pobres, abandonados, doentes,
descartados, dos ultimos.

Sem fronteiras

3. Na sua vida, ha um episodio que
nos mostra o seu coragao sem
fronteiras, capaz de superar as
distancias de proveniéncia,
nacionalidade, cor ou religido: é a
sua visita ao Sultdo Malik-al-Kamil,
no Egito. A mesma exigiu dele um
grande esforco, devido a sua
pobreza, aos poucos recursos que
possuia, a distancia e as diferencas
de lingua, cultura e religido. Aquela
viagem, num momento histdrico
marcado pelas Cruzadas,
demonstrava ainda mais a grandeza
do amor que queria viver, desejoso
de abracar a todos. A fidelidade ao
seu Senhor era proporcional ao amor



que nutria pelos irmdaos e irmas. Sem
ignorar as dificuldades e perigos, Sao
Francisco foi ao encontro do Sultdo
com a mesma atitude que pedia aos
seus discipulos: sem negar a propria
identidade, quando estiverdes “entre
sarracenos e outros infiéis (...), ndo
facais litigios nem contendas, mas
sede submissos a toda a criatura
humana por amor de Deus”.[3] No
contexto de entao, era um pedido
extraordinario. E impressionante
que, ha oitocentos anos, Francisco
recomende evitar toda a forma de
agressdo ou contenda e também
viver uma “submissdo” humilde e
fraterna, mesmo com quem nao
partilhasse a sua fé.

4. Nao fazia guerra dialética
impondo doutrinas, mas comunicava
o amor de Deus; compreendera que
“Deus é amor, e quem permanece no
amor, permanece em Deus” (1 Jo 4,
16). Assim foi pai fecundo que
suscitou o sonho de uma sociedade



fraterna, pois “s6 o homem que
aceita aproximar-se das outras
pessoas com 0 seu proprio
movimento, ndo para reté-las no que
é seu, mas para ajuda-las a serem
mais elas mesmas, € que se torna
realmente pai”.[4] Naquele mundo
cheio de torredes de vigia e muralhas
defensivas, as cidades viviam
guerras sangrentas entre familias
poderosas, ao mesmo tempo que
cresciam as areas miseraveis das
periferias excluidas. L4, Francisco
recebeu no seu intimo a verdadeira
paz, libertou-se de todo o desejo de
dominio sobre os outros, fez-se um
dos ultimos e procurou viver em
harmonia com todos. Foi ele que
motivou estas paginas.

5. As questdes relacionadas com a
fraternidade e a amizade social
sempre estiveram entre as minhas
preocupacoes. A elas me referi
repetidamente nos ultimos anos e em
varios lugares. Nesta enciclica, quis



reunir muitas dessas intervencoes,
situando-as num contexto mais
amplo de reflexdo. Além disso, se na
redacgdo da Laudato si’ tive uma fonte
de inspirag¢do no meu irmao
Bartolomeu, o Patriarca ortodoxo
que propunha com grande vigor o
cuidado da criacdo, agora senti-me
especialmente estimulado pelo
Grande Ima Ahmad Al-Tayyeb, com
quem me encontrei, em Abu Dhabi,
para lembrar que Deus “criou todos
0s seres humanos iguais nos direitos,
nos deveres e na dignidade, e o0s
chamou a conviver entre si como
irmdos”.[5] N&o se tratou de mero ato
diplomatico, mas de uma reflexao
feita em didlogo e de um
compromisso conjunto. Esta enciclica
reune e desenvolve grandes temas
expostos naquele documento que
assinamos juntos. E aqui, na minha
linguagem propria, acolhi também
numerosas cartas e documentos com
reflexdes que recebi de tantas
pessoas e grupos de todo o mundo.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

6. As paginas seguintes ndo
pretendem resumir a doutrina sobre
0 amor fraterno, mas detém-se na
sua dimensao universal, na sua
abertura a todos. Entrego esta
enciclica social como humilde
contribuicdo para a reflexdo, a fim
de que, perante as varias formas
atuais de eliminar ou ignorar os
outros, sejamos capazes de reagir
com um novo sonho de fraternidade
e amizade social que ndo se limite a
palavras. Embora a tenha escrito a
partir das minhas convicgdes cristas,
que me animam e nutrem, procurei
fazé-lo de tal maneira que a reflexdo
se abra ao dialogo com todas as
pessoas de boa vontade.

7. Além disso, quando estava
redigindo esta carta, irrompeu de
forma inesperada a pandemia do
Covid-19 que deixou a descoberto as
nossas falsas segurancas. Por cima
das varias respostas que deram 0s
diferentes paises, ficou evidente a



incapacidade de agir em conjunto.
Apesar de estarmos superconectados,
verificou-se uma fragmentacao que
tornou mais dificil resolver os
problemas que nos afetam a todos.
Se alguém pensa que se tratava
apenas de fazer funcionar melhor o
que ja faziamos, ou que a unica licdo
a tirar é que devemos melhorar os
sistemas e regras ja existentes, esta
negando a realidade.

8. Desejo ardentemente que, neste
tempo que nos cabe viver,
reconhecendo a dignidade de cada
pessoa humana, possamos fazer
renascer, entre todos, um anseio
mundial de fraternidade. Entre
todos: “Aqui esta um otimo segredo
para sonhar e tornar a nossa vida
uma bela aventura. Ninguém pode
enfrentar a vida isoladamente (...);
precisamos de uma comunidade que
nos apoie, que nos auxilie e dentro
da qual nos ajudemos mutuamente a
olhar em frente. Como € importante



sonhar juntos! (...) Sozinho, corres o
risco de ter miragens, vendo aquilo
que ndo existe; é juntos que se
constroem os sonhos”.[6] Sonhemos
como uma unica humanidade, como
caminhantes da mesma carne
humana, como filhos desta mesma
terra que nos alberga a todos, cada
qual com a riqueza da sua fé ou das
suas convic¢des, cada qual com a
propria voz, mas todos irmaos.

Capitulo I

AS SOMBRAS DE UM MUNDO
FECHADO

9. Sem pretender efetuar uma
analise exaustiva nem tomar em
consideracdo todos os aspectos da
realidade que vivemos, proponho
apenas manter-nos atentos a
algumas tendéncias do mundo atual
que dificultam o desenvolvimento da
fraternidade universal.

Sonhos desfeitos em pedagos



10. Durante décadas, pareceu que o
mundo tinha aprendido com tantas
guerras e fracassos e, lentamente, ia
caminhando para variadas formas de
integracdo. Por exemplo, avangou o
sonho de uma Europa unida, capaz
de reconhecer raizes comuns e
regozijar-se com a diversidade que a
habita. Lembremos “a firme
convic¢ao dos Pais fundadores da
Unido Europeia, que desejavam um
futuro assente na capacidade de
trabalhar juntos para superar as
divisGes e promover a paz e a
comunhao entre todos os povos do
continente”.[7] E ganhou forca
também o anseio de uma integracao
latino-americana, e alguns passos
comecaram a ser dados. Em outros
paises e regides, houve tentativas de
pacificacdo e reaproximacdes que
foram bem-sucedidas e outras que
pareciam promissoras.

11. Mas a histdria da sinais de
regressdo. Reacendem-se conflitos



anacronicos que se consideravam
superados, ressurgem nacionalismos
fechados, exacerbados, ressentidos e
agressivos. Em varios paises, certa
nocao de unidade do povo e da
nacao, penetrada por diferentes
ideologias, cria novas formas de
egoismo e de perda do sentido social
mascaradas por uma suposta defesa
dos interesses nacionais. Isto lembra-
nos que “cada geracao deve fazer
suas as lutas e as conquistas das
geracOes anteriores e leva-las a
metas ainda mais altas. E o caminho.
O bem, como, alids, o amor, a justica
e a solidariedade ndo se alcancam de
uma vez para sempre; hao de ser
conquistados cada dia. Nao é possivel
contentar-se com o que ja se obteve
no passado nem instalar-se a goza-lo
como se esta situacdo nos levasse a
ignorar que muitos dos nossos
irmdos ainda sofrem situacdes de
injustica que nos interpelam a
todos”.[8]



12. “Abrir-se ao mundo” é uma
expressdo de que, hoje, se
apropriaram a economia e as
financgas. Refere-se exclusivamente a
abertura aos interesses estrangeiros
ou a liberdade dos poderes
econdmicos para investir sem
entraves nem complica¢des em todos
o0s paises. Os conflitos locais e o
desinteresse pelo bem comum sdo
instrumentalizados pela economia
global para impor um modelo
cultural unico. Esta cultura unifica o
mundo, mas divide as pessoas e as
nacoes, porque “a sociedade cada vez
mais globalizada torna-nos vizinhos,
mas ndo nos faz irmaos”.[9]
Encontramo-nos mais sozinhos do
que nunca neste mundo massificado,
que privilegia os interesses
individuais e debilita a dimensao
comunitaria da existéncia. Em
contrapartida, aumentam os
mercados, onde as pessoas
desempenham funcgoes de
consumidores ou de espectadores. O



avanco deste globalismo favorece
normalmente a identidade dos mais
fortes que se protegem a si mesmos,
mas procura dissolver as identidades
das regides mais frageis e pobres,
tornando-as mais vulneraveis e
dependentes. Desta forma, a politica
torna-se cada vez mais fragil perante
0s poderes econdémicos
transnacionais que aplicam o lema
“divide e reinaras”.

O fim da consciéncia historica

13. Pelo mesmo motivo, favorece
também uma perda do sentido da
histdéria que desagrega ainda mais.
Nota-se a penetracdo cultural de uma
espécie de “desconstrucionismo”, em
que a liberdade humana pretende
construir tudo a partir do zero. De
pé, deixa apenas a necessidade de
consumir sem limites e a acentuagao
de muitas formas de individualismo
sem conteudo. Neste contexto,
colocava-se um conselho que dei aos



jovens: “Se uma pessoa vos fizer uma
proposta dizendo para ignorardes a
histéria, ndo aproveitardes da
experiéncia dos mais velhos,
desprezardes todo o passado olhando
apenas para o futuro que essa pessoa
vos oferece, ndo sera uma forma facil
de vos atrair para a sua proposta a
fim de fazerdes apenas o que ela diz?
Aquela pessoa precisa de vos vazios,
desenraizados, desconfiados de tudo,
para vos fiardes apenas nas suas
promessas e vos submeterdes aos
seus planos. Assim procedem as
ideologias de variadas cores, que
destroem (ou desconstroem) tudo o
que for diferente, podendo assim
reinar sem oposicoes. Para isso,
precisam de jovens que desprezem a
historia, rejeitem a riqueza espiritual
e humana que se foi transmitindo
atraveés das geracoes, ignorem tudo
quanto os precedeu”.[10]

14. Sdo as novas formas de
colonizacao cultural. Ndo nos



esquecamos de que “0s povos que
alienam a sua tradicdo e — por mania
imitativa, violéncia imposta,
imperdodavel negligéncia ou apatia —
toleram que se lhes roube a alma,
perdem, juntamente com a propria
fisionomia espiritual, a sua
consisténcia moral e, por fim, a
independéncia ideoldgica, econdmica
e politica”.[11] Uma maneira eficaz
de dissolver a consciéncia historica, o
pensamento critico, o empenho pela
justica e os percursos de integracao é
esvaziar de sentido ou manipular as
“grandes” palavras. Que significado
tém hoje palavras como democracia,
liberdade, justica, unidade? Foram
manipuladas e desfiguradas para
utiliza-las como instrumento de
dominio, como titulos vazios de
conteudo que podem servir para
justificar qualquer acdo.

Sem um projeto para todos



15. A melhor maneira de dominar e
avancar sem entraves € semear o
desanimo e despertar uma
desconfianca constante, mesmo
disfarcada por detras da defesa de
alguns valores. Usa-se hoje, em
muitos paises, 0 mecanismo politico
de exasperar, exacerbar e polarizar.
Com varias modalidades, nega-se a
outros o direito de existir e pensar e,
para isso, recorre-se a estratégia de
ridiculariza-los, insinuar suspeitas
sobre eles e reprimi-los. Nao se
acolhe a sua parte da verdade, o0s
seus valores, e assim a sociedade
empobrece-se e acaba reduzida a
prepoténcia do mais forte. Desta
forma, a politica deixou de ser um
debate saudavel sobre projetos em
longo prazo para o desenvolvimento
de todos e 0 bem comum, limitando-
se a receitas efémeras de marketing
cujo recurso mais eficaz esta na
destruicdo do outro. Neste
mesquinho jogo de desqualificagoes,
o debate é manipulado para manté-lo



no estado de controvérsia e
contraposicao.

16. Nesta luta de interesses que
coloca a todos contra todos, onde
vencer se torna sinénimo de destruir,
como se pode levantar a cabeca para
reconhecer o vizinho ou ficar ao lado
de quem esta caido na estrada? Hoje,
um projeto com grandes objetivos
para o desenvolvimento de toda a
humanidade soa como um delirio.
Aumentam as distancias entre nos, e
a dura e lenta marcha rumo a um
mundo unido e mais justo sofre um
novo e drastico reveés.

17. Cuidar do mundo que nos rodeia
e sustenta significa cuidar de nos
mesmos. Mas precisamos nos
constituir como um “nos” que habita
a casa comum. Tal cuidado néo
interessa aos poderes econdmicos
que necessitam de um ganho rapido.
Frequentemente as vozes que se
levantam em defesa do ambiente sdo



silenciadas ou ridicularizadas,
disfarcando de racionalidade o que
ndo passa de interesses particulares.
Nesta cultura que estamos
desenvolvendo, vazia, fixada no
imediato e sem um projeto comurm,
“é previsivel que, perante o
esgotamento de alguns recursos, se
va criando um cendrio favoravel
para novas guerras, disfarcadas sob
nobres reivindica¢oes”.[12]

O descarte mundial

18. Partes da humanidade parecem
sacrificaveis em beneficio de uma
selecdo que favorece a um setor
humano digno de viver sem limites.
No fundo, “as pessoas ja ndo sao
vistas como um valor primario a
respeitar e tutelar, especialmente se
sdo pobres ou deficientes, se “ainda
ndo servem” (como 0s nascituros) ou
“ja ndo servem” (como 0s id0sos).
Tornamo-nos insensiveis a qualquer
forma de desperdicio, a comecar pelo



alimentar, que aparece entre os mais
deploraveis”.[13]

19. A falta de filhos, que provoca um
envelhecimento da populacao,
juntamente com o abandono dos
idosos numa dolorosa solidao,
exprimem implicitamente que tudo
acaba conosco, que s6 contam 0s
nossos interesses individuais. Assim,
“objeto de descarte ndo sdo apenas
os alimentos ou os bens supérfluos,
mas muitas vezes 0s proprios seres
humanos”.[14] Vimos o que
aconteceu com as pessoas de idade
em algumas partes do mundo por
causa do coronavirus. Nao deviam
morrer assim. Na realidade, porém,
tinha ja acontecido algo semelhante
devido as ondas de calor e outras
circunstancias: cruelmente
descartados. Ndo nos damos conta de
que isolar os idosos e abandona-los a
responsabilidade de outros sem um
acompanhamento familiar adequado
e amoroso mutila e empobrece a



propria familia. Além disso, acaba
por privar os jovens daquele contato
que lhes é necessario com as suas
raizes e com uma sabedoria que a
juventude, sozinha, ndo pode
alcancar.

20. Este descarte exprime-se de
variadas maneiras como, por
exemplo, na obsessdo por reduzir os
custos laborais sem se dar conta das
graves consequéncias que provoca,
pois o desemprego dai resultante tem
como efeito direto alargar as
fronteiras da pobreza.[15] Além
disso, o descarte assume formas
abjetas, que julgavamos ja
superadas, como 0 racismo que se
dissimula mas néo cessa de
reaparecer. De novo nos
envergonham as expressoes de
racismo, demonstrando assim que 0s
supostos avancos da sociedade nédo
sdo assim tdo reais nem estao
garantidos de uma vez por todas.



21. Ha regras economicas que foram
eficazes para o crescimento, mas ndo
de igual modo para o
desenvolvimento humano
integral.[16] Aumentou a riqueza,
mas sem equidade, e assim “nascem
novas pobrezas”.[17] Quando dizem
que o mundo moderno reduziu a
pobreza, fazem-no medindo-a com
critérios de outros tempos ndo
comparaveis a realidade atual. Pois
em outros tempos, por exemplo, ndo
ter acesso a energia elétrica nao era
considerado um sinal de pobreza
nem causava grave incomodo. A
pobreza sempre se analisa e
compreende no contexto das
possibilidades reais de um momento
historico concreto.

Direitos humanos ndo suficientemente
universais

22. Muitas vezes constata-se que, de
fato, os direitos humanos ndo sao
iguais para todos. O respeito destes



direitos “é condicao preliminar para
0 proprio progresso econoémico e
social de um pais. Quando a
dignidade do homem é respeitada e
0s seus direitos sdo reconhecidos e
garantidos, florescem também a
criatividade e a audacia, podendo a
pessoa humana explanar suas
indameras iniciativas a favor do bem
comum”.[18] Mas, “observando com
atencdo as nossas sociedades
contemporaneas, deparamos com
numerosas contradicdes que
induzem a perguntar-nos se deveras
a igual dignidade de todos os seres
humanos, solenemente proclamada
ha 70 anos, é reconhecida,
respeitada, protegida e promovida
em todas as circunstancias.
Persistem hoje no mundo inumeras
formas de injustica, alimentadas por
visdes antropoldgicas redutivas e por
um modelo econdmico fundado no
lucro, que néo hesita em explorar,
descartar e até matar o homem.
Enquanto uma parte da humanidade



vive na opuléncia, outra parte vé a
propria dignidade nao reconhecida,
desprezada ou espezinhada e os seus
direitos fundamentais ignorados ou
violados”.[19] Que diz isto a respeito
da igualdade de direitos fundada na
mesma dignidade humana?

23. De modo andlogo, a organizacdo
das sociedades em todo o mundo
ainda esta longe de refletir com
clareza que as mulheres tém
exatamente a mesma dignidade e
idénticos direitos que os homens. As
palavras dizem uma coisa, mas as
decisdes e a realidade gritam outra.
Com efeito, “duplamente pobres sdo
as mulheres que padecem situacoes
de exclusdo, maus-tratos e violéncia,
porque frequentemente tém
menores possibilidades de defender
os seus direitos”.[20]

24. Reconhecemos igualmente que,
“apesar de a comunidade
internacional ter adotado numerosos



acordos para por termo a
escravatura em todas as suas formas
e ter lancado diversas estratégias
para combater este fendmeno, ainda
hoje milhdes de pessoas — criancas,
homens e mulheres de todas as
idades - sdo privadas da liberdade e
constrangidas a viver em condicoes
semelhantes as da escravatura. (...)
Hoje como ontem, na raiz da
escravatura, esta uma concepc¢ao da
pessoa humana que admite a
possibilidade de trata-la como um
objeto. (...) Com a forcga, o engano, a
coacdo fisica ou psicologica, a pessoa
humana - criada a imagem e
semelhanca de Deus - é privada da
liberdade, mercantilizada, reduzida a
propriedade de alguém; é tratada
como meio, e ndo como fim”. As
redes criminosas “utilizam
habilmente as tecnologias
informaticas modernas para atrair
jovens e adolescentes de todos 0s
cantos do mundo”.[21] E a aberracdo
ndo tem limites quando sdo



subjugadas mulheres, forcadas
depois a abortar; um ato abominavel
que chega mesmo ao sequestro da
pessoa, para vender os seus Orgaos.
Isto torna o trafico de pessoas e
outras formas atuais de escravatura
num problema mundial que precisa
ser tomado a sério pela humanidade
no seu conjunto, porque “assim como
as organizac0Oes criminosas usam
redes globais para alcancar os seus
objetivos, assim também a agdo para
vencer este fendmeno requer um
esfor¢o comum e igualmente global
por parte dos diferentes atores que
compdem a sociedade”.[22]

Conflito e medo

25. As guerras, os atentados, as
perseguicdes por motivos raciais ou
religiosos e tantas afrontas contra a
dignidade humana sao julgados de
maneira diferente, segundo
convenham ou ndo a certos
interesses fundamentalmente



econdmicos: o que é verdade quando
convém a uma pessoa poderosa,
deixa de o ser quando ja ndo a
beneficia. Estas situagdes de
violéncia vao-se “multiplicando
cruelmente em muitas regides do
mundo, a ponto de assumir os
contornos daquela que se poderia
chamar uma “terceira guerra
mundial por pedagos”“.[23]

26. Isto ndo surpreende, se
atendermos a falta de horizontes
capazes de nos fazer convergir para
a unidade, pois em qualquer guerra o
que acaba destruido é “o proprio
projeto de fraternidade, inscrito na
vocacao da familia humana”, pelo
que “toda a situacdo de ameaca
alimenta a desconfianca e a
retirada”.[24] Assim, 0 nosso mundo
avanca numa dicotomia sem sentido,
pretendendo “garantir a estabilidade
e a paz com base numa falsa
seguranca sustentada por uma



mentalidade de medo e
desconfianca”.[25]

27. Paradoxalmente, existem medos
ancestrais que ndo foram superados
pelo progresso tecnoldgico; mais
ainda, souberam esconder-se e
revigorar-se por detras das novas
tecnologias. Também hoje, atras das
muralhas da cidade antiga esta o
abismo, o territério do desconhecido,
o0 deserto. O que vier de 1a ndo é
fiavel, porque desconhecido, ndo
familiar, ndo pertence a aldeia.
Trata-se do territorio do que é
“barbaro”, do qual ha que defender-
se a todo o custo. Consequentemente,
criam-se novas barreiras de
autodefesa, de tal modo que deixa de
haver o mundo, para existir apenas o
“meu” mundo; e muitos deixam de
ser considerados seres humanos com
uma dignidade inalienavel passando
a ser apenas “os outros”. Reaparece
“a tentacdo de fazer uma cultura dos
muros, de erguer 0s muros, muros no



coracao, muros na terra, para
impedir este encontro com outras
culturas, com outras pessoas. E quem
levanta um muro, quem constrdi um
muro, acabara escravo dentro dos
muros que construiu, sem
horizontes. Porque lhe falta esta
alteridade”.[26]

28. A soliddo, os medos e a
inseguranca de tantas pessoas que se
sentem abandonadas pelo sistema,
fazem com que se crie um terreno
fértil para as mafias. Com efeito,
estas se impdem apresentando-se
como “protetoras” dos esquecidos,
muitas vezes através de varios tipos
de ajuda, enquanto perseguem 0s
seus interesses criminosos. Ha4 uma
pedagogia tipicamente mafiosa que,
com um falso espirito comunitario,
cria lacos de dependéncia e
subordinacdo, dos quais é muito
dificil libertar-se.



Globalizagdo e progresso sem um
rumo comum

29. O Grande Ima Ahmad Al-Tayyeb e
eu ndo ignoramos 0s avangos
positivos que se verificaram na
ciéncia, na tecnologia, na medicina,
na industria e no bem-estar,
sobretudo nos paises desenvolvidos.
Todavia “ressaltamos que,
juntamente com tais progressos
historicos, grandes e apreciados, se
verifica uma deterioracdo da ética,
que condiciona a atividade
internacional, e um enfraquecimento
dos valores espirituais e do sentido
de responsabilidade. Tudo isto
contribui para disseminar uma
sensacdo geral de frustracdo, solidao
e desespero, (...) nascem focos de
tensdo e se acumulam armas e
munic¢des, numa situacdo mundial
dominada pela incerteza, pela
decepcdo e pelo medo do futuro e
controlada por miopes interesses
econdmicos”. Assinalamos também



“as graves crises politicas, a injustica
e a falta de uma distribuicao
equitativa dos recursos naturais (...).
A respeito de tais crises que fazem
morrer de fome milhdes de criangas,
ja reduzidas a esqueletos humanos
por causa da pobreza e da fome,
reina um inaceitavel siléncio
internacional”.[27] Perante tal
panorama, embora nos fascinem os
indmeros avancos, nao
descortinamos um rumo
verdadeiramente humano.

30. No mundo atual, esmorecem o0s
sentimentos de pertenca a mesma
humanidade; e o sonho de
construirmos juntos a justica e a paz
parece uma utopia de outros tempos.
Vemos como reina uma indiferenca
acomodada, fria e globalizada, filha
de uma profunda desilusdo que se
esconde por detras desta ilusdo
enganadora: considerar que
podemos ser omnipotentes e
esquecer que nos encontramos todos



no mesmo barco. Esta desilusdo, que
deixa para tras os grandes valores
fraternos, conduz “a uma espécie de
cinismo. Esta é a tentacdo que temos
diante de nos, se formos por este
caminho do desengano ou da
desilusdo. (...) O isolamento e o
fechamento em nds mesmos ou nos
proprios interesses nunca serao o
caminho para voltar a dar esperanca
e realizar uma renovacgao, mas € a
proximidade, a cultura do encontro.
O isolamento, ndo; a proximidade,
sim. Cultura do confronto, nao;
cultura do encontro, sim”.[28]

31. Neste mundo que corre sem um
rumo comum, respira-se uma
atmosfera em que “a distancia entre
a obsessdo pelo proprio bem-estar e a
felicidade da humanidade partilhada
parece aumentar: até fazer pensar
que entre o individuo e a
comunidade humana ja esteja em
curso um cisma. (...) Porque uma
coisa é sentir-se obrigado a viver



juntos, outra é apreciar a riqueza e a
beleza das sementes de vida em
comum que devem ser procuradas e
cultivadas em conjunto”.[29] A
tecnologia registra progressos
continuos, mas “como seria bom se,
ao aumento das inovacoes cientificas
e tecnoldgicas, correspondesse
também uma equidade e uma
inclusdo social cada vez maior! Como
seria bom se, enquanto descobrimos
novos planetas longinquos, também
descobrissemos as necessidades do
irmdo e da irmd que orbitam ao
nosso redor!”[30]

As pandemias e outros flagelos da
historia

32. E verdade que uma tragédia
global como a pandemia do Covid-19
despertou, por algum tempo, a
consciéncia de sermos uma
comunidade mundial que viaja no
mesmo barco, onde o mal de um
prejudica a todos. Recordamo-nos de



que ninguém se salva sozinho, que sé
€ possivel salvar-nos juntos. Por isso,
“a tempestade — dizia eu -
desmascara a nossa vulnerabilidade
e deixa a descoberto as falsas e
supérfluas segurancas com que
construimos 0s nossos programas, 0s
nossos projetos, os nossos habitos e
prioridades. (...) Com a tempestade,
caiu a maquiagem dos estereotipos
com que mascaramos 0 nosso ‘eu’
sempre preocupado com a propria
imagem; e ficou a descoberto, uma
vez mais, esta (abencgoada) pertenca
comum a que ndo nos podemos
subtrair: a pertenca como
irmaos”.[31]

33. O mundo avancava
implacavelmente para uma
economia que, utilizando os
progressos tecnologicos, procurava
reduzir os “custos humanos”; e
alguns pretendiam fazer-nos crer
que era suficiente a liberdade de
mercado para garantir tudo. Mas, o



golpe duro e inesperado desta
pandemia fora de controle obrigou,
por forga, a pensar nos seres
humanos, em todos, mais do que nos
beneficios de alguns. Hoje podemos
reconhecer que “alimentamo-nos
com sonhos de esplendor e grandeza,
e acabamos por comer distracgao,
fechamento e soliddo;
empanturramo-nos de conexdes, e
perdemos o gosto da fraternidade.
Buscamos o resultado rapido e
seguro, e encontramo-nos oprimidos
pela impaciéncia e a ansiedade.
Prisioneiros da virtualidade,
perdemos o gosto e o sabor da
realidade”.[32] A tribulacdo, a
incerteza, o medo e a consciéncia dos
proprios limites, que a pandemia
despertou, fazem ressoar o apelo a
repensar os nossos estilos de vida, as
nossas relacoes, a organizacio das
nossas sociedades e sobretudo o
sentido da nossa existéncia.



34. Se tudo esta interligado, é dificil
pensar que este desastre mundial
ndo tenha a ver com a nossa maneira
de encarar a realidade, pretendendo
ser senhores absolutos da propria
vida e de tudo o que existe. Nao
quero dizer que se trate de uma
espécie de castigo divino. Nem seria
suficiente afirmar que o dano
causado a natureza acaba por se
cobrar dos nossos atropelos. E a
propria realidade que geme e se
rebela... Vem a mente o conhecido
verso do poeta Virgilio evocando as
lagrimas das coisas, das vicissitudes
da historia.[33]

35. Contudo rapidamente
esquecemos as licdes da histdria,
“mestra da vida”.[34] Passada a crise
sanitaria, a pior reacao seria cair
ainda mais num consumismo febril e
em novas formas de autoprotecdo
egoista. No fim, tomara que ja nao
existam “os outros”, mas apenas um
“nos”. Tomara que ndo seja mais um



grave episddio da historia, cuja licdo
ndo fomos capazes de aprender.
Tomara que ndo nos esquecamos dos
idosos que morreram por falta de
respiradores, em parte como
resultado de sistemas de saude que
foram sendo desmantelados ano
apos ano. Tomara que tanto
sofrimento ndo tenha sido, mas
tenhamos dado um salto para uma
nova forma de viver e descubramos,
enfim, que precisamos e somos
devedores uns dos outros, para que a
humanidade renasc¢a com todos 0s
rostos, todas as maos e todas as
vozes, livre das fronteiras que
criamos.

36. Se ndo conseguirmos recuperar a
paixdo compartilhada por uma
comunidade de pertenca e
solidariedade, a qual saibamos
destinar tempo, esforco e bens,
desabarda ruinosamente a ilusao
global que nos engana e deixara
muitos a mercé da nausea e do vazio.



Além disso, ndo se deveria ignorar,
ingenuamente, que “a obsessdo por
um estilo de vida consumista,
sobretudo quando poucos tém
possibilidades de manté-lo, s6 podera
provocar violéncia e destruicao
reciproca”.[35] O principio “salve-se
quem puder” traduzir-se-a
rapidamente no lema “todos contra
todos”, e isso sera pior que uma
pandemia.

Sem dignidade humana nas fronteiras

37. Tanto na propaganda de alguns
regimes politicos populistas como na
leitura de abordagens econdmico-
liberais, defende-se que € preciso
evitar a todo o custo a chegada de
pessoas migrantes. Simultaneamente
argumenta-se que convém limitar a
ajuda aos paises pobres, para que
toquem o fundo e decidam adotar
medidas de austeridade. Nao se dao
conta que, atrds destas afirmacdes
abstratas dificeis de sustentar, ha



muitas vidas dilaceradas. Muitos
fogem da guerra, de perseguicoes, de
catastrofes naturais. Outros, com
pleno direito, “andam a procura de
oportunidades para si e para a sua
familia. Sonham com um futuro
melhor, e desejam criar condi¢des
para que se realize”.[36]

38. Infelizmente, outros sao “atraidos
pela cultura ocidental, nutrindo por
vezes expectativas irrealistas que os
expdem a pesadas decepcdes.
Traficantes sem escrupulos,
frequentemente ligados a cartéis da
droga e das armas, exploram a
fragilidade dos imigrantes, que, ao
longo do seu percurso, muitas vezes
encontram a violéncia, o trafico de
seres humanos, o abuso psicologico e
mesmo fisico e tribulagdes
indescritiveis”.[37] As pessoas que
emigram “experimentam a
separacdo do seu contexto de origem
e, muitas vezes, também um
desenraizamento cultural e religioso.



A fratura tem a ver também com as
comunidades de origem, que perdem
os elementos mais vigorosos e
empreendedores, e as familias,
particularmente quando emigra um
ou ambos os progenitores, deixando
os filhos no pais de origem”.[38] Por
conseguinte, também deve ser
“reafirmado o direito a ndo emigrar,
isto é, a ter condi¢Oes para
permanecer na propria terra”.[39]

39. Ainda por cima, “em alguns
paises de chegada, os fendmenos
migratdrios suscitam alarme e
temores, frequentemente
fomentados e explorados para fins
politicos. Assim se difunde uma
mentalidade xenéfoba, de clausura e
retraimento em si mesmos”.[40] Os
migrantes ndo sdo considerados
suficientemente dignos de participar
na vida social como os outros,
esquecendo-se que tém a mesma
dignidade intrinseca de toda e
qualquer pessoa. Consequentemente,



tém de ser eles os “protagonistas da
sua propria promoc¢ao”.[41] Nunca se
dird que ndo sejam humanos, mas na
pratica, com as decisdes e a maneira
de trata-los, manifesta-se que sao
considerados menos valiosos, menos
importantes, menos humanos. E
inaceitavel que os cristdos partilhem
esta mentalidade e estas atitudes,
fazendo as vezes prevalecer
determinadas preferéncias politicas
em vez das profundas convic¢oes da
sua propria fé: a dignidade
inalienavel de toda a pessoa humana,
independentemente da sua origem,
cor ou religido, e a lei suprema do
amor fraterno.

40. “As migrac¢Oes constituirdo uma
pedra angular do futuro do
mundo”.[42] Hoje, porém, sdo
afetadas por uma “perda daquele
sentido de responsabilidade fraterna,
sobre o qual assenta toda a sociedade
civil”.[43] A Europa, por exemplo,
corre sérios riscos de ir por este



caminho. Entretanto, “ajudada pelo
seu grande patrimonio cultural e
religioso, possui o0s instrumentos
para defender a centralidade da
pessoa humana e encontrar o justo
equilibrio entre estes dois deveres: 0
dever moral de tutelar os direitos dos
seus cidadéos e o dever de garantir a
assisténcia e o acolhimento dos
imigrantes”.[44]

41. Compreendo que alguns tenham
duvidas e sintam medo a vista das
pessoas migrantes; compreendo-o
como um aspecto do instinto natural
de autodefesa. Mas também é
verdade que uma pessoa e um povo
so sdo fecundos, se souberem
criativamente integrar no seu seio a
abertura aos outros. Convido a
ultrapassar estas reacdes primarias,
porque “o problema surge quando
[estas duvidas e este medo]
condicionam de tal forma o nosso
modo de pensar e agir, que nos
tornam intolerantes, fechados, talvez



até — sem percebermos isso —
racistas. E assim o medo priva-nos do
desejo e da capacidade de encontrar
0 outro”.[45]

A ilusdo da comunicag¢do

42. Paradoxalmente se, por um lado,
crescem as atitudes fechadas e
intolerantes que, a vista dos outros,
nos fecham em nos proprios, por
outro, reduzem-se ou desaparecem
as distancias, a ponto de deixar de
existir o direito a intimidade. Tudo se
torna uma espécie de espetaculo que
pode ser espiado, observado, e a vida
acaba exposta a um controle
constante. Na comunicacdo digital,
quer-se mostrar tudo, e cada
individuo torna-se objeto de olhares
que esquadrinham, desnudam e
divulgam, muitas vezes
anonimamente. Dilui-se o respeito
pelo outro e, assim, a0 mesmo tempo
em que o0 apago, ignoro e mantenho
afastado, posso despudoradamente



invadir até ao mais recondito da sua
vida.

43. Entretanto os movimentos
digitais de o6dio e destruicdo nao
constituem — como alguns pretendem
fazer crer — uma o6tima forma de
mutua ajuda, mas meras associacoes
contra um inimigo. Além disso, “os
meios de comunicacdo digitais
podem expor ao risco de
dependéncia, isolamento e perda
progressiva de contato com a
realidade concreta, dificultando o
desenvolvimento de relacées
interpessoais auténticas”.[46] Fazem
falta gestos fisicos, expressoes do
rosto, siléncios, linguagem corporea
e até o perfume, o tremor das maos,
o rubor, a transpiracdo, porque tudo
isso fala e faz parte da comunicagao
humana. As relacgdes digitais, que
dispensam da fadiga de cultivar uma
amizade, uma reciprocidade estavel
e até um consenso que amadurece
com o tempo, tém aparéncia de



sociabilidade, mas ndo constroem
verdadeiramente um “nds”; na
verdade, habitualmente dissimulam
e ampliam o mesmo individualismo
que se manifesta na xenofobia e no
desprezo dos frageis. A conexao
digital ndo basta para lancar pontes,
ndo é capaz de unir a humanidade.

Agressividade despudorada

44. Ao mesmo tempo em que
defendem o proprio isolamento
consumista e acomodado, as pessoas
escolhem vincular-se de maneira
constante e obsessiva. Isto favorece o
pululamento de formas insolitas de
agressividade, com insultos,
impropérios, difamacdo, afrontas
verbais até destrocar a figura do
outro, num desregramento tal que se
existisse no contato pessoal
acabariamos todos por nos destruir
entre nos. A agressividade social
encontra um espaco de ampliacdo



incomparavel nos dispositivos
moveis e nos computadores.

45. Isto permitiu que as ideologias
perdessem todo o respeito. Aquilo
que ainda ha pouco tempo uma
pessoa ndo podia dizer sem correr o
risco de perder o respeito de todos,
hoje pode ser pronunciado com toda
a grosseria, até por algumas
autoridades politicas, e ficar impune.
Ndao se pode ignorar que “ha
interesses econdmicos gigantescos
que operam no mundo digital,
capazes de realizar formas de
controle que sdo tao sutis quanto
invasivas, criando mecanismos de
manipulacdo das consciéncias e do
processo democratico. O
funcionamento de muitas
plataformas acaba frequentemente
por favorecer o encontro entre
pessoas com as mesmas ideias,
dificultando o confronto entre as
diferencas. Estes circuitos fechados
facilitam a divulgacdo de



informacdes e noticias falsas,
fomentando preconceitos e
0dios”.[47]

46. Deve-se reconhecer que os
fanatismos, que induzem a destruir
0s outros, sdo protagonizados
também por pessoas religiosas, sem
excluir os cristdos, que podem “fazer
parte de redes de violéncia verbal
atraveés da internet e varios foruns
ou espacos de intercambio digital.
Mesmo nos media catdlicos, é
possivel ultrapassar os limites,
tolerando-se a difamacdo e a calunia
e parecendo excluir qualquer ética e
respeito pela fama alheia”.[48]
Agindo assim, qual contribuicdo se
da para a fraternidade que o Pai
comum nos propoe?

Informagdo sem sabedoria

47. A verdadeira sabedoria
pressup0de 0 encontro com a
realidade. Hoje, porém, tudo se pode
produzir, dissimular, modificar. Isto



faz com que o encontro direto com as
limitacOes da realidade se torne
insuportavel. Em consequéncia,
implementa-se um mecanismo de
“selecao”, criando-se o habito de
separar imediatamente o que gosto
daquilo que ndo gosto, as coisas
atraentes das desagradaveis. A
mesma logica preside a escolha das
pessoas com quem se decide
partilhar o mundo. Assim, as pessoas
ou situa¢des que feriam a nossa
sensibilidade ou nos causavam
aversdao, hoje sdo simplesmente
eliminadas nas redes virtuais,
construindo um circulo virtual que
nos isola do mundo em que vivemos.

48. Sentar-se para ouvir o outro,
carateristico de um encontro
humano, é um paradigma de atitude
receptiva, de quem supera o
narcisismo e acolhe o outro, presta-
lhe atencdo, da-lhe lugar no proprio
circulo. Mas “o mundo de hoje, na
sua maioria, € um mundo surdo (...).



As vezes a velocidade do mundo
moderno, o frenesi impede-nos de
escutar bem o que outro diz. Quando
esta a meio do seu dialogo, ja o
interrompemos e queremos replicar
quando ele ainda ndo acabou de
falar. Nao devemos perder a
capacidade de escuta”. Sdo Francisco
de Assis “escutou a voz de Deus,
escutou a voz dos pobres, escutou a
voz do enfermo, escutou a voz da
natureza. E transformou tudo isso
num estilo de vida. Desejo que a
semente de Sdo Francisco cresca em
tantos coracoes”.[49]

49. Ao desaparecer o siléncio e a
escuta, transformando tudo em
cliques e mensagens rapidas e
ansiosas, coloca-se em perigo esta
estrutura basica de uma
comunica¢do humana sabia. Cria-se
um novo estilo de vida, no qual cada
um constroi o que deseja ter a sua
frente, excluindo tudo aquilo que
ndo se pode controlar ou conhecer



superficial e instantaneamente. Por
sua logica intrinseca, esta dindmica
impede aquela reflexdo serena que
poderia levar-nos a uma sabedoria

comum.

50. Podemos buscar juntos a verdade
no didlogo, na conversa tranquila ou
na discussio apaixonada. E um
caminho perseverante, feito também
de siléncios e sofrimentos, capaz de
recolher pacientemente a vasta
experiéncia das pessoas e dos povos.
A acumulagdo esmagadora de
informacdes que nos inundam, ndo
significa maior sabedoria. A
sabedoria ndo se fabrica com buscas
impacientes na internet, nem é um
somatdrio de informacdes cuja
veracidade ndo estd garantida. Desta
forma, ndo se amadurece no
encontro com a verdade. As
conversas giram, em ultima analise,
ao redor das noticias mais recentes;
sdo meramente horizontais e
cumulativas. Mas, ndo se presta uma



atencdo prolongada e penetrante ao
coracdo da vida, nem se reconhece o
que é essencial para dar um sentido
a existéncia. Assim, a liberdade
transforma-se numa ilusao que nos
vendem, confundindo-se com a
liberdade de navegar frente a um
visor. O problema é que um caminho
de fraternidade, local e universal, so
pode ser percorrido por espiritos
livres e dispostos a encontros reais.

Sujeicdes e autodepreciac¢do

51. Alguns paises economicamente
bem-sucedidos sdo apresentados
como modelos culturais para os
paises pouco desenvolvidos, em vez
de procurar que cada um cresca com
0 seu estilo peculiar, desenvolvendo
as suas capacidades de inovar a
partir dos valores da sua propria
cultura. Esta nostalgia superficial e
triste, que induz a copiar e comprar
em vez de criar, gera uma baixa
autoestima nacional. Nos setores



acomodados de muitos paises pobres
e as vezes naqueles que conseguiram
sair da pobreza, nota-se a
incapacidade de aceitar
carateristicas e processos proprios,
caindo num desprezo da prépria
identidade cultural como se fosse a
causa de todos os seus males.

52. Uma maneira facil de dominar
alguém é destruir a sua autoestima.
Por detras destas tendéncias que
visam uniformizar o mundo, afloram
interesses de poder que se
aproveitam da baixa autoestima, ao
mesmo tempo em que, atraves dos
media e das redes, procuram criar
uma nova cultura ao servico dos
mais poderosos. Disto tiram
vantagem o oportunismo da
especulacdo financeira e a
exploracdo, onde aqueles que saem
perdendo sdo os pobres. Por outro
lado, ignorar a cultura de um povo
faz com que muitos lideres politicos
ndo sejam capazes de promover um



projeto eficaz que possa ser
livremente assumido e sustentado ao
longo do tempo.

53. Esquece-se de que “ndo ha
alienacdo pior do que experimentar
que ndo se tem raizes, ndo se
pertence a ninguém. Uma terra sera
fecunda, um povo dara frutos e sera
capaz de gerar o amanhd apenas na
medida em que da vida a relacdes de
pertenca entre os seus membros, na
medida em que cria lacos de
integracdo entre as geracoes e as
diferentes comunidades que o
compdem, e ainda na medida em que
quebra as espirais que obscurecem
os sentidos, afastando-nos sempre
uns dos outros”.[50]

Esperanca

54. Apesar destas sombras densas
que ndo se devem ignorar, nas
proximas paginas desejo dar voz a
tantos percursos de esperanca. Com
efeito, Deus continua a espalhar



sementes de bem na humanidade. A
recente pandemia permitiu-nos
recuperar e valorizar tantos
companheiros e companheiras de
viagem que, no medo, reagiram
dando a propria vida. Fomos capazes
de reconhecer como as nossas vidas
sdo tecidas e sustentadas por pessoas
comuns que, sem duvida, escreveram
0s acontecimentos decisivos da nossa
historia compartilhada: médicos,
enfermeiros e enfermeiras,
farmacéuticos, empregados dos
supermercados, pessoal de limpeza,
cuidadores, transportadores, homens
e mulheres que trabalham para
fornecer servicos essenciais e de
seguranca, voluntarios, sacerdotes,
religiosas... compreenderam que
ninguém se salva sozinho.[51]

55. Convido a esperanga que “nos
fala de uma realidade que esta
enraizada no mais fundo do ser
humano, independentemente das
circunstancias concretas e dos



condicionamentos historicos em que
vive. Fala-nos de uma sede, de uma
aspiracao, de um anseio de
plenitude, de vida bem-sucedida, de
querer agarrar o que € grande, o que
enche o coracdo e eleva o espirito
para coisas grandes, como a verdade,
a bondade e a beleza, a justica e o
amor. (...) A esperanca é ousada, sabe
olhar para além das comodidades
pessoais, das pequenas segurancas e
compensacoes que reduzem o
horizonte, para se abrir aos grandes
ideais que tornam a vida mais bela e
digna”.[52] Caminhemos na
esperanca!

Capitulo II
UM ESTRANHO NO CAMINHO

56. Tudo o que mencionei no capitulo
anterior é mais do que uma asséptica
descricdo da realidade, pois “as
alegrias e as esperancas, as tristezas
e as angustias dos homens de hoje,
sobretudo dos pobres e de todos



aqueles que sofrem, sdo também as
alegrias e as esperancas, as tristezas
e as angustias dos discipulos de
Cristo; e ndo hda realidade alguma
verdadeiramente humana que néo
encontre eco no seu coragao”.[53]
Com a intencdo de procurar uma luz
no meio do que estamos vivendo e
antes de propor algumas linhas de
acao, quero dedicar um capitulo a
uma parabola narrada por Jesus
Cristo ha dois mil anos. Com efeito,
apesar desta enciclica se dirigir a
todas as pessoas de boa vontade,
independentemente das suas
convicgOes religiosas, a parabola em
questdo é expressa de tal maneira
que qualquer um de nds pode deixar-
se interpelar por ela:

“Levantou-se, entdao, um doutor da
Lei e perguntou [a Jesus], para
experimenta-lo: ‘Mestre, que hei de
fazer para possuir a vida eterna?’
Disse-lhe Jesus: ‘Que esta escrito na
Lei? Como 1és?’ O outro respondeu:



‘Amaras ao Senhor, teu Deus, com
todo o teu coracdo, com toda a tua
alma, com todas as tuas forcas e com
todo o teu entendimento, e ao teu
proximo como a ti mesmo’. Disse-lhe
Jesus: ‘Respondeste bem; faz isso e
viveras’. Mas ele, querendo justificar
a pergunta feita, disse a Jesus: ‘E
quem é o meu proximo?’ Tomando a
palavra, Jesus respondeu: ‘Certo
homem descia de Jerusalém para
Jerico e caiu nas maos dos
salteadores que, depois de o
despojarem e encherem de pancadas,
o abandonaram, deixando-o meio
morto. Por coincidéncia, descia por
aquele caminho um sacerdote que,
ao vé-lo, passou ao largo. Do mesmo
modo, também um levita passou por
aquele lugar e, ao vé-lo, passou
adiante. Mas um samaritano, que ia
de viagem, chegou ao pé dele e,
vendo-o, encheu-se de compaixao.
Aproximou-se, ligou-lhe as feridas,
deitando nelas azeite e vinho,
colocou-o sobre a sua propria



montada, levou-o para uma
estalagem e cuidou dele. No dia
seguinte, tirando dois denarios, deu-
0s ao estalajadeiro, dizendo: ‘Trata
bem dele e, 0 que gastares a mais,
pagar-te-ei quando voltar’. Qual
destes trés te parece ter sido o
proximo daquele homem que caiu
nas maos dos salteadores?’
Respondeu: ‘O que usou de
misericordia para com ele’. Jesus
retorquiu: ‘Vai e faz tu também o
mesmo’” (Lc 10, 25-37).

A perspectiva de fundo

57. Esta parabola recolhe uma
perspectiva de séculos. Pouco depois
da narracdo da criacdo do mundo e
do ser humano, a Biblia propde o
desafio das relacdes entre nés. Caim
elimina o seu irmao Abel, e ressoa a
pergunta de Deus: “Onde esta Abel,
teu irmdo?” A resposta é a mesma
que damos nos muitas vezes: “Sou,
porventura, guarda do meu



irméao?” (Gn 4, 9). Com a sua
pergunta, Deus coloca em questao
todo o tipo de determinismo ou
fatalismo que pretenda justificar
como unica resposta possivel a
indiferenca. E, ao invés, habilita-nos
a criar uma cultura diferente, que
nos conduza a superar as inimizades
e cuidar uns dos outros.

58. O livro de J6 invoca o fato de ter
um mesmo Criador como base para
sustentar alguns direitos em comum:
“Pois Aquele que me criou no ventre,
também o criou a ele; um so6 nos
formou a ambos no seio

materno” (31, 15). Muitos séculos
depois, Santo Ireneu de Lido
expressara o mesmo conceito
recorrendo a imagem da melodia: “E
0 amante da verdade ndo se deve
deixar enganar pelo intervalo de
cada som e atribuir-lhe autor ou
artista diverso (...), mas deve
reconhecer que um s6 fez com que
aparecesse a sabedoria, a justica, a



bondade e a munificéncia da obra
inteira”.[54]

59. Nas tradicdes judaicas, o dever de
amar o outro e cuidar dele parecia
limitar-se as relacdes entre os
membros de uma mesma nacdo. O
antigo preceito “amaras o teu
proximo como a ti mesmo” (Lv 19,
18) geralmente entendia-se como
referido aos compatriotas. Todavia,
especialmente no judaismo que se
desenvolveu fora da terra de Israel,
as fronteiras foram-se ampliando.
Aparece o convite a ndo fazer aos
outros o que ndo queres que te facam
a ti (cf. Tob 4, 15). E a propdsito dizia,
no século I (a.C.), o sabio Hillel: “Esta
¢ toda a Lei; o resto é mero
comentario”.[55] O desejo de imitar o
comportamento divino levou a
superar aquela tendéncia de limitar
0 amor aos mais proximos: “A
compaixdo do homem tem por objeto
0 proximo, mas a misericordia divina



estende-se a todo o ser vivo” (Sir 18,
13).

60. O preceito de Hillel recebeu uma
formulacdo positiva no Novo
Testamento: “O que quiserdes que
vos facam os homens, fazei-o
também a eles, porque isto é a Lei e
os Profetas” (Mt 7, 12). Este apelo é
universal, tende a abracar a todos,
apenas pela sua condi¢do humana,
porque o Altissimo, o Pai do Céu, “faz
com que o Sol se levante sobre o0s
bons e os maus” (Mt 5, 45). Em
consequéncia, exige-se: “Sede
misericordiosos como o0 vosso Pai é
misericordioso” (Lc 6, 36).

61. Como motivo para alargar o
coracdo a fim de ndo excluir o
estrangeiro, invoca-se a memoria
que o povo judeu conserva de ter
vivido como estrangeiro no Egito. E
tal motivo aparece ja nos textos mais
antigos da Biblia: “N&do usaras de
violéncia contra o estrangeiro



residente nem o oprimirds, porque
foste estrangeiro residente na terra
do Egito” (Ex 22, 20). “N&o oprimiras
um estrangeiro residente; vos
conheceis a vida do estrangeiro
residente, porque fostes estrangeiros
residentes na terra do Egito” (Ex 23,
9). “Se um estrangeiro vier residir
contigo na tua terra, ndo o oprimiras.
O estrangeiro que reside convosco
serd tratado como um dos vossos
compatriotas e ama-lo-as como a ti
mesmo, porque fostes estrangeiros
na terra do Egito” (Lv 19, 33-34).
“Quando vindimares a tua vinha, ndo
rebusques o que ficou; deixa-o para o
estrangeiro, o orfdo e a viava.
Lembra-te que foste escravo na terra
do Egito” (Dt 24, 21-22).

No Novo Testamento, ressoa
intensamente o apelo ao amor
fraterno: “Toda a Lei se cumpre
plenamente nesta unica palavra:
ama o teu proximo como a ti
mesmo” (Gl 5, 14). “Quem ama o seu



irmdo permanece na luz e ndo corre
perigo de tropecar. Mas quem tem
0dio ao seu irmado esta nas trevas” (1
Jo 2,10-11). “NGs sabemos que
passamos da morte para a vida,
porque amamos 0s irmdos. Quem
ndo ama, permanece na morte” (1 Jo
3, 14). “Aquele que ndo ama o seu
irmdo, a quem vé, ndo pode amar a
Deus, a quem nao vé” (1 Jo 4, 20).

62. Mesmo esta proposta de amor
podia ser mal compreendida. Foi por
alguma razado que, perante a tentagao
das primeiras comunidades cristas
criarem grupos fechados e isolados,
Sao Paulo exortava os seus discipulos
a ter caridade uns para com 0s
outros “e para com todos” (I Ts 3, 12)
e, na comunidade de Jodo, pedia-se
que fossem bem recebidos os irmaos,
“mesmo sendo estrangeiros” (3 Jo 5).
Esse contexto ajuda a entender o
valor da pardbola do bom
samaritano: ao amor nio lhe
interessa se o irmdo ferido vem



daqui ou dacola. Com efeito, é o
“amor que rompe as cadeias que nos
isolam e separam, lancando pontes;
amor que nos permite construir uma
grande familia onde todos nos
podemos sentir em casa (...). Amor
que sabe de compaixdo e
dignidade”.[56]

O abandonado

63. Conta Jesus que havia um homem
ferido, estendido por terra no
caminho, que fora assaltado.
Passaram varios ao seu lado, mas...
foram-se, ndo pararam. Eram
pessoas com fung¢des importantes na
sociedade, que néo tinham no
coracao o amor pelo bem comum.
Ndao foram capazes de perder uns
minutos para cuidar do ferido ou,
pelo menos, procurar ajuda. Um
parou, ofereceu-lhe proximidade,
curou-o com as proprias maos, pos
também dinheiro do seu bolso e
ocupou-se dele. Sobretudo deu-lhe



algo que, neste mundo apressado,
regateamos tanto: deu-lhe o seu
tempo. Tinha certamente os seus
planos para aproveitar aquele dia a
bem das suas necessidades,
compromissos ou desejos. Mas
conseguiu deixar tudo de lado a vista
do ferido e, sem o conhecer,
considerou-o digno de lhe dedicar o
seu tempo.

64. Com quem te identificas? F uma
pergunta sem rodeios, direta e
determinante: a qual deles te
assemelhas? Precisamos reconhecer
a tentacdo que nos cerca de nos
desinteressarmos dos outros,
especialmente dos mais frageis.
Digamos que crescemos em muitos
aspectos, mas somos analfabetos no
acompanhar, cuidar e sustentar os
mais frageis e vulneraveis das nossas
sociedades desenvolvidas.
Habituamo-nos a olhar para o outro
lado, passar a margem, ignorar as



situacoes até elas nos cairem
diretamente em cima.

65. Assaltam uma pessoa na rua, e
muitos fogem como se ndo tivessem
visto nada. Sucede muitas vezes que
pessoas atropelam alguém com o seu
carro e fogem. Pensam s em evitar
problemas; ndo importa se um ser
humano morre por sua culpa. Mas
estes sdo sinais de um estilo de vida
generalizado, que se manifesta de
varias maneiras, porventura mais
sutis. Além disso, como estamos
todos muito concentrados nas nossas
necessidades, ver alguém que esta
mal incomoda-nos, perturba-nos,
porque ndo queremos perder tempo
por culpa dos problemas alheios. Sdo
sintomas de uma sociedade enferma,
pois procura construir-se de costas
para o sofrimento.

66. £ melhor néo cair nesta miséria.
Olhemos atentamente para o modelo
do bom samaritano. £ um texto que



nos convida a fazer ressurgir a nossa
vocacao de cidadaos do proprio pais
e do mundo inteiro, construtores de
um novo vinculo social. Embora
esteja inscrito como lei fundamental
do nosso ser, € um apelo sempre
novo: que a sociedade se oriente para
a prossecuc¢do do bem comum e, a
partir deste objetivo, reconstrua
incessantemente a sua ordem
politica e social, o tecido das suas
relacdes, o seu projeto humano. Com
0s seus gestos, 0 bom samaritano fez
ver que “a existéncia de cada um de
nos esta ligada a dos outros: a vida
ndo é tempo que passa, mas tempo
de encontro”.[57]

67. Esta parabola é um icone
iluminador, capaz de manifestar a
opcdo fundamental que precisamos
tomar para reconstruir nosso mundo
ferido. Diante de tanta dor, a vista de
tantas feridas, a unica via de saida é
ser como o0 bom samaritano.
Qualquer outra opcdo nos deixa ou



com os salteadores ou com os que
passam ao largo, sem se compadecer
com o sofrimento do ferido na
estrada. A pardbola mostra-nos as
iniciativas com que se pode refazer
uma comunidade a partir de homens
e mulheres que se identificam com a
fragilidade dos outros, rejeitam a
criacdo de uma sociedade de
exclusdo, mas fazem-se proximos,
levantam e reabilitam o caido, para
que o bem seja comum. Ao mesmo
tempo, a parabola adverte-nos sobre
certas atitudes de pessoas que s6
olham para si mesmas e néo
atendem as exigéncias inevitaveis da
realidade humana.

68. A narracdo - digamo-lo
claramente — ndo desenvolve uma
doutrina feita de ideais abstratos,
nem se limita a funcionalidade de
uma moral ético-social. Mas revela-
nos uma carateristica essencial do
ser humano, frequentemente
esquecida: fomos criados para a



plenitude, que s6 se alcanca no amor.
Viver indiferentes a dor ndo é uma
op¢ao possivel; ndo podemos deixar
ninguém caido “nas margens da
vida”. Isto deve indignar-nos de tal
maneira que nos faca descer da
nossa serenidade alterando-nos com
o sofrimento humano. Isto é
dignidade.

Uma historia que se repete

69. A narracdo é simples e linear,
mas contém toda a dindmica da luta
interior que se verifica na elaboracgéo
da nossa identidade, que se verifica
em toda a existéncia projetada na
realizacdo da fraternidade humana.
Enquanto caminhamos,
inevitavelmente embatemos no
homem ferido. Hoje, ha cada vez
mais feridos. A inclusdo ou exclusdo
da pessoa que sofre na margem da
estrada define todos os projetos
econdmicos, politicos, sociais e
religiosos. Dia a dia enfrentamos a



opcao de ser bons samaritanos ou
viandantes indiferentes que passam
ao largo. E se estendermos o olhar a
totalidade da nossa historia e ao
mundo no seu conjunto,
reconheceremos que todos somos, ou
fomos, como estas personagens:
todos temos algo do ferido, do
salteador, daqueles que passam ao
largo e do bom samaritano.

70. Digno de nota é o fato de as
diferencas entre as personagens na
parabola ficarem completamente
transformadas ao confrontar-se com
a dolorosa aparic¢ao do caido, do
humilhado. Ja ndo ha distinc¢do entre
habitante da Judeia e habitante da
Samaria, ndo ha sacerdote nem
comerciante; existem simplesmente
dois tipos de pessoas: aquelas que
cuidam do sofrimento e aquelas que
passam ao largo; aquelas que se
debrucam sobre o caido e o
reconhecem necessitado de ajuda e
aquelas que olham distraidas e



aceleram o passo. De fato, caem as
nossas multiplas mascaras, 0s nossos
rotulos e os nossos disfarces: é a hora
da verdade. Debrucar-nos-emos para
tocar e cuidar das feridas dos outros?
Abaixar-nos-emos para levar as
costas o outro? Este é o desafio atual,
de que ndo devemos ter medo. Nos
momentos de crise, a op¢do torna-se
premente: poderiamos dizer que,
neste momento, quem nao €
salteador e quem néo passa ao largo,
ou esta ferido ou carrega aos ombros
algum ferido.

71. A histdéria do bom samaritano
repete-se: torna-se cada vez mais
evidente que a incuria social e
politica fazem de muitos lugares do
mundo estradas desoladas, onde as
disputas internas e internacionais e o
saque de oportunidades deixam
tantos marginalizados, atirados para
a margem da estrada. Na sua
parabola, Jesus ndo propde vias
alternativas, como, por exemplo, no



caso daquele homem ferido ou de
quem o ajudou terem dado espacgo
nos seus coracdes ao 6dio ou a sede
de vinganca, que sucederia? Jesus
ndo Se detém nisso. Confia na parte
melhor do espirito humano e, com a
parabola, anima-o a aderir ao amor,
reintegrar o ferido e construir uma
sociedade digna de tal nome.

As personagens

72. A parabola comeca com 0s
salteadores. O ponto de partida
escolhido por Jesus é um assalto ja
consumado. Nado nos faz deter na
lamentacdo do fato, nem dirige o
nosso olhar para os salteadores. Sdo
coisas do nosso conhecimento. Vimos
avancar no mundo as sombras
densas do abandono, da violéncia
usada para mesquinhos interesses de
poder, acumulo e reparticdo. A
questdo poderia ser: deixaremos ali
estirado por terra o homem
maltratado para correr cada qual a



esconder-se da violéncia ou a
perseguir os ladrdes? Serd o ferido a
justificacdo das nossas divisdes
irreconcilidveis, das nossas cruéis
indiferencas, dos nossos confrontos
internos?

73. De imediato a paradbola faz-nos
pousar o olhar claramente naqueles
que passam ao largo. Esta perigosa
indiferenca que leva a néo parar,
inocente ou ndo, fruto do desprezo
ou de uma triste distragao, faz das
duas personagens — o sacerdote e 0
levita — um reflexo ndo menos triste
daquela distdncia menosprezadora
que te isola da realidade. Ha muitas
maneiras de passar ao largo, que sdo
complementares: uma é ensimesmar-
se, desinteressar-se dos outros, ficar
indiferente; outra seria olhar so para
fora. Relativamente a esta ultima
maneira de passar ao largo, em
alguns paises ou em certos setores
deles, verifica-se um desprezo dos
pobres e da sua cultura, bem como



um viver com o olhar voltado para
fora, como se um projeto de pais
importado procurasse ocupar o seu
lugar. Assim se pode justificar a
indiferenca de alguns, pois aqueles
que poderiam tocar os seus coracoes
com as suas reivindicacgoes
simplesmente ndo existem; estao fora
do seu horizonte de interesses.

74. Nas pessoas que passam ao largo,
ha um detalhe que ndo podemos
ignorar: eram pessoas religiosas.
Mais ainda, dedicavam-se a dar culto
a Deus: um sacerdote e um levita.
Isto é uma forte chamada de atencéo:
indica que o fato de crer em Deus e O
adorar ndo é garantia de viver como
agrada a Deus. Uma pessoa de fé
pode ndo ser fiel a tudo o que essa
mesma fé exige dela e, no entanto,
sentir-se perto de Deus e julgar-se
com mais dignidade do que os
outros. Mas ha maneiras de viver a fé
que facilitam a abertura do coracdo
aos irmaos, e esta sera a garantia de



uma auténtica abertura a Deus. Sdo
Jodo Crisdstomo expressou, com
muita clareza, este desafio que se
apresenta aos cristdos: “Queres
honrar o Corpo de Cristo? Nao
permitas que seja desprezado nos
seus membros, isto é, nos pobres que
ndo tém que vestir, nem O honres
aqui no templo com vestes de seda,
enquanto 1a fora O abandonas ao frio
e a nudez”.[58] O paradoxo € que, as
vezes, quantos dizem que nao
acreditam podem viver melhor a
vontade de Deus do que os crentes.

75. Habitualmente os “salteadores do
caminho” tém, como aliados secretos,
aqueles que “passam pelo caminho
olhando para o outro lado”. O circulo
encerra-se entre aqueles que usam e
enganam a sociedade para chupa-la,
e aqueles que julgam manter a
pureza na sua funcdo critica, mas ao
mesmo tempo vivem desse sistema e
seus recursos. Verifica-se uma triste
hipocrisia, quando a impunidade do



delito, o uso das institui¢Ges para
interesses pessoais ou corporativos e
outros males que ndo conseguimos
banir, se associam a uma
desqualificacdo permanente de tudo,
a constante sementeira de suspeitas
que gera desconfianca e
perplexidade. Ao engano de que
“tudo estd mal” corresponde o dito
“ninguém o pode consertar. Sendo
assim, que posso fazer eu?” Deste
modo, alimenta-se o desencanto e a
falta de esperanca; e isto nao
estimula um espirito de
solidariedade e generosidade. Fazer
um povo precipitar no desanimo € o
epilogo de um perfeito circulo
vicioso: assim procede a ditadura
invisivel dos verdadeiros interesses
ocultos, que se apoderaram dos
recursos e da capacidade de ter
opinido e pensamento proprios.

76. Olhemos enfim o ferido. As vezes
sentimo-nos como ele, gravemente
feridos e atirados para a margem da



estrada. Sentimo-nos também
abandonados pelas nossas
institui¢cdes desguarnecidas e
carentes, ou voltadas para servir os
interesses de poucos, fora e dentro.
Com efeito, “na sociedade
globalizada, existe um estilo elegante
de olhar para o outro lado, que se
pratica de maneira recorrente: sob as
aparéncias do politicamente correto
ou das modas ideoldgicas, olhamos
para aquele que sofre mas ndo o
tocamos, transmitimo-lo ao vivo e até
proferimos um discurso
aparentemente tolerante e cheio de
eufemismos”.[59]

Recomecar

77. Cada dia é-nos oferecida uma
nova oportunidade, uma etapa nova.
Nao devemos esperar tudo daqueles
que nos governam; seria infantil.
Gozamos de um espaco de
corresponsabilidade capaz de iniciar
e gerar novos processos e



transformacdes. Sejamos parte ativa
na reabilitacdo e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos a
nossa frente a grande ocasido de
expressar o nosso ser irmaos, de ser
outros bons samaritanos que tomam
sobre si a dor dos fracassos, em vez
de fomentar 6dios e ressentimentos.
Como o viandante ocasional da nossa
historia, é preciso apenas o desejo
gratuito, puro e simples de ser povo,
de ser constantes e incansaveis no
compromisso de incluir, integrar,
levantar quem esta caido; embora
muitas vezes nos vejamos imersos e
condenados a repetir a logica dos
violentos, de quantos nutrem
ambicdes sO para si mesmos,
espalhando confusao e mentira.
Deixemos que outros continuem a
pensar na politica ou na economia
para os seus jogos de poder.
Alimentemos o que € bom, e
coloquemo-nos ao servi¢co do bem.



78. E possivel comecar por baixo e
caso a caso, lutar pelo mais concreto
e local, até ao ultimo angulo da
patria e do mundo, com 0 mesmo
cuidado que o viandante da Samaria
teve por cada chaga do ferido.
Procuremos 0s outros e ocupemo-nos
da realidade que nos compete, sem
temer a dor nem a impoténcia,
porque naquela esta todo o bem que
Deus semeou no coracdo do ser
humano. As dificuldades que
parecem enormes sdo a
oportunidade para crescer, e ndo a
desculpa para a tristeza inerte que
favorece a sujeicdo. Mas ndo o
facamos sozinhos, individualmente.
O samaritano procurou um
estalajadeiro que pudesse cuidar
daquele homem, como nos estamos
chamados a convidar outros e a
encontrar-nos num “nos” mais forte
do que a soma de pequenas
individualidades; lembremo-nos de
que “o todo é mais do que a parte,
sendo também mais do que a simples



soma delas”.[60] Renunciemos a
mesquinhez e ao ressentimento de
particularismos estéreis, de
contraposicdes sem fim. Deixemos de
ocultar a dor das perdas e
assumamos 0s nossos delitos,
desmazelos e mentiras. A
reconciliacdo reparadora ressuscitar-
nos-4, fazendo perder o medo a nés
mesmos e aos outros.

79. O samaritano do caminho partiu
sem esperar reconhecimentos nem
obrigados. A dedicacdo ao servigo
era a grande satisfacao diante do seu
Deus e na propria vida e,
consequentemente, um dever. Todos
temos uma responsabilidade pelo
ferido que é o0 nosso povo e todos o0s
povos da terra. Cuidemos da
fragilidade de cada homem, cada
mulher, cada crianca e cada idoso,
com a mesma atitude solidaria e
solicita, a mesma atitude de
proximidade do bom samaritano.



O proximo sem fronteiras

80. Jesus prop0s esta parabola para
responder a uma pergunta: “Quem €
0 meu proximo?” (Lc 10, 29). A
palavra “préoximo” na sociedade do
tempo de Jesus costumava indicar a
pessoa que esta mais vizinha, mais
proxima. Pensava-se que a ajuda
devia encaminhar-se em primeiro
lugar para aqueles que pertencem ao
proprio grupo, a propria raca. Para
alguns judeus de entdo, um
samaritano era considerado um ser
desprezivel, impuro, e, por
conseguinte, ndo estava incluido
entre o proximo a quem se deveria
ajudar. O judeu Jesus transforma
completamente esta impostacdo: ndo
nos convida a interrogar-nos quem é
vizinho a nds, mas a tornar-nos nos
mesmos vizinhos, proximos.

81. A proposta € fazer-se presente a
quem precisa de ajuda,
independentemente de fazer parte



ou ndo do praprio circulo de
pertenca. Neste caso, 0 samaritano
foi quem se fez proximo do judeu
ferido. Para se tornar proximo e
presente, ultrapassou todas as
barreiras culturais e historicas. A
conclusdo de Jesus é um pedido: “Vai
e faz tu também o mesmo” (Lc 10,
37). Por outras palavras, desafia-nos
a deixar de lado toda a diferenca e,
em presenca do sofrimento, fazer-
nos vizinhos a quem quer que seja.
Assim, ja ndo digo que tenho
“proximos” a quem devo ajudar, mas
que me sinto chamado a tornar-me
eu um proximo dos outros.

82. O problema é que Jesus destaca
explicitamente que o homem ferido
era um judeu — habitante da Judeia -,
enquanto aquele que se deteve e 0
ajudou era um samaritano —
habitante da Samaria —. Este detalhe
reveste-se de uma importancia
excecional ao refletirmos sobre um
amor que se abre a todos. Os



samaritanos habitavam numa regiao
que fora contagiada por ritos pagaos,
0 que — aos olhos dos judeus - 0s
tornava impuros, detestaveis,
perigosos. De fato, um antigo texto
hebraico, que menciona as nagoes
odiadas, refere-se a Samaria
afirmando até que “nem sequer é um
povo”, e acrescenta que € “0 povo
insensato que habita em Siquém” (Sir
50, 25.26).

83. Isto explica por que uma mulher
samaritana, quando Jesus lhe pediu
de beber, tenha observado: “Como é
que Tu, sendo judeu, me pedes de
beber a mim que sou

samaritana?” (Jo 4, 9). E em outra
ocasido, ao procurar acusagoes que
pudessem desacreditar Jesus, a coisa
mais ofensiva que encontraram foi
dizer-Lhe: “tens um demonio” e “és
um samaritano” (Jo 8, 48). Portanto,
este encontro misericordioso entre
um samaritano e um judeu é uma
forte provocacdo, que desmente toda



a manipulacdo ideoldgica,
desafiando-nos a ampliar o nosso
circulo, a dar a nossa capacidade de
amar uma dimensdo universal capaz
de ultrapassar todos os preconceitos,
todas as barreiras histdricas ou
culturais, todos os interesses
mesquinhos.

A provocagdo do forasteiro

84. Por fim, lembro que Jesus diz em
outra parte do Evangelho: “Era
forasteiro e recolheste-me” (Mt 25,
35). Jesus podia dizer estas palavras,
porque tinha um coracéo aberto que
assumia os dramas dos outros. Sdo
Paulo exortava: “Alegrai-vos com 0s
que se alegram, chorai com os que
choram” (Rm 12, 15). Quando o
coracao assume esta atitude, é capaz
de se identificar com o outro sem se
importar com o lugar onde nasceu
nem donde vem. Entrando nesta
dinamica, em ultima analise,



experimenta que os outros sdo “a sua
carne” (Is 58, 7).

85. Para os cristaos, as palavras de
Jesus tém ainda outra dimensao,
transcendente. Implicam reconhecer
0 proprio Cristo em cada irmdo
abandonado ou excluido (cf. Mt 25,
40.45). Na realidade, a fé cumula de
motivagdes inauditas o
reconhecimento do outro, pois quem
acredita pode chegar a reconhecer
que Deus ama cada ser humano com
um amor infinito e que “assim lhe
confere uma dignidade infinita”.[61]
Além disso, acreditamos que Cristo
derramou o seu sangue por todos e
cada um, pelo que ninguém fica fora
do seu amor universal. E, se formos a
fonte suprema que € a vida intima de
Deus, encontramo-nos com uma
comunidade de trés Pessoas, origem
e modelo perfeito de toda a vida em
comum. A teologia continua a
enriquecer-se gracas a reflexao sobre
esta grande verdade.



86. As vezes deixa-me triste o fato de,
apesar de estar dotada de tais
motivacdes, a Igreja ter demorado
tanto tempo a condenar
energicamente a escravatura e varias
formas de violéncia. Hoje, com o
desenvolvimento da espiritualidade
e da teologia, ndo temos desculpas.
Todavia, ainda ha aqueles que
parecem sentir-se encorajados ou
pelo menos autorizados pela sua fé a
defender varias formas de
nacionalismo fechado e violento,
atitudes xenofobas, desprezo e até
maus-tratos aqueles que sao
diferentes. A fé, com o humanismo
que inspira, deve manter vivo um
sentido critico perante estas
tendéncias e ajudar a reagir
rapidamente quando comecam a
insinuar-se. Para isso, € importante
que a catequese e a pregacao
incluam, de forma mais direta e
clara, o sentido social da existéncia, a
dimensdao fraterna da
espiritualidade, a convic¢do sobre a



dignidade inalienavel de cada pessoa
e as motivacdes para amar e acolher
a todos.

Capitulo III

PENSAR E GERAR UM MUNDO
ABERTO

87. O ser humano esta feito de tal
maneira que ndo se realiza, ndo se
desenvolve, nem pode encontrar a
sua plenitude “a ndo ser no sincero
dom de si mesmo”[62] aos outros. E
ndo chega a reconhecer
completamente a sua propria
verdade, sendo no encontro com 0s
outros: “S6 comunico realmente
comigo mesmo, na medida em que
comunico com o outro”.[63] Isso
explica por que ninguém pode
experimentar o valor de viver, sem
rostos concretos a quem amar. Aqui
estd um segredo da existéncia
humana auténtica, ja que “a vida
subsiste onde ha vinculo, comunhao,
fraternidade; e é uma vida mais forte



do que a morte, quando se constroi
sobre verdadeiras relagdes e vinculos
de fidelidade. Pelo contrario, ndo ha
vida quando se tem a pretensdo de
pertencer apenas a si mesmo e de
viver como ilhas: nestas atitudes
prevalece a morte”.[64]

Mais além

88. A partir da intimidade de cada
coracdo, o amor cria vinculos e
amplia a existéncia, quando arranca
a pessoa de si mesma para o
outro.[65] Feitos para o amor, existe
em cada um de nds “uma espécie de
lei de “éxtase”: sair de si mesmo para
encontrar nos outros um
acrescentamento de ser”.[66] Por
isso, “o0 homem deve conseguir um
dia partir de si mesmo, deixar de
procurar apoio em si mesmo, deixar-
se levar”.[67]

89. Mas ndo posso reduzir a minha
vida a relacdo com um pequeno
grupo, nem mesmo a minha propria



familia, porque é impossivel
compreender-me a mim mesmo sem
uma teia mais ampla de relagoes: e
nao s6 as do momento atual, mas
também as relacdes dos anos
anteriores que me foram
configurando ao longo da minha
vida. A minha relacdo com uma
pessoa, que estimo, ndo pode ignorar
que esta pessoa ndo vive sO para a
sua relagao comigo, nem eu vivo
apenas relacionando-me com ela. A
nossa relacao, se € sadia e auténtica,
abre-nos aos outros que nos fazem
crescer e enriquecem. O mais nobre
sentido social hoje facilmente fica
anulado sob intimismos egoistas com
aparéncia de relagdes intensas. Pelo
contrario, o amor auténtico, que
ajuda a crescer, e as formas mais
nobres de amizade habitam em
coracOes que se deixam completar. O
vinculo de casal e de amizade esta
orientado para abrir o coragdo em
redor, para nos tornar capazes de
sair de nos mesmos até acolher a



todos. Os grupos fechados e os casais
autorreferenciais, que se constituem
como um “nos” contraposto ao
mundo inteiro, habitualmente sao
formas idealizadas de egoismo e
mera autoprotecao.

90. Nao é sem razdo que muitas
populacdes pequenas e sobrevivendo
em areas desérticas conseguiram
desenvolver uma generosa
capacidade de acolhimento dos
peregrinos que passavam, dando
assim um sinal exemplar do dever
sagrado da hospitalidade. Viveram-
no também as comunidades
monasticas medievais, como se
verifica na Regra de Sdo Bento.
Embora pudessem perturbar a
ordem e o siléncio dos mosteiros,
Bento exigia que se tratasse os
pobres e os peregrinos “com toda a
consideracdo e carinho
possiveis”.[68] A hospitalidade é uma
maneira concreta de ndo se privar
deste desafio e deste dom que é o



encontro com a humanidade mais
além do proprio grupo. Aquelas
pessoas reconheciam que todos os
valores por elas cultivados deviam
ser acompanhados por esta
capacidade de se transcender a si
mesmas numa abertura aos outros.

O valor unico do amor

91. As pessoas podem desenvolver
algumas atitudes que apresentam
como valores morais: fortaleza,
sobriedade, laboriosidade e outras
virtudes. Mas, para orientar
adequadamente os atos das varias
virtudes morais, ¢ necessario
considerar também a medida em que
eles realizam um dinamismo de
abertura e unido para com outras
pessoas. Este dinamismo é a
caridade, que Deus infunde. Caso
contrario, talvez tenhamos s6 uma
aparéncia de virtudes, que serdo
incapazes de construir a vida em
comum. Por isso, dizia Sdo Tomas de



Aquino - citando Santo Agostinho -
que a temperanca de uma pessoa
avarenta nem sequer era
virtuosa.[69] Com outras palavras,
explicava Sdo Boaventura que as
restantes virtudes, sem a caridade,
ndo cumprem estritamente os
mandamentos “como Deus 0s
compreende”.[70]

92. A estatura espiritual de uma vida
humana é medida pelo amor, que
constitui “o critério para a decisdo
definitiva sobre o valor ou a
inutilidade de uma vida
humana”.[71] Todavia ha crentes que
pensam que a sua grandeza esta na
imposicdo das suas ideologias aos
outros, ou na defesa violenta da
verdade, ou em grandes
demonstragdes de for¢a. Todos nds,
crentes, devemos reconhecer isto: em
primeiro lugar esta o amor, o amor
nunca deve ser colocado em risco, o
maior perigo € ndo amar (cf. 1 Cor
13, 1-13).



93. Procurando especificar em que
consiste a experiéncia de amar, que
Deus torna possivel com a sua graca,
Sado Tomas de Aquino explicava-a
como um movimento que centra a
atencdo no outro “considerando-o
como um so comigo mesmo”.[72] A
atencdo afetiva prestada ao outro
provoca uma orientacdo que leva a
procurar o seu bem gratuitamente.
Tudo isto parte de uma estima, de
uma apreciacdo que, em ultima
analise, é 0 que esta por detras da
palavra “caridade”: o ser amado é
“caro” para mim, ou seja, é estimado
como de grande valor.[73] E “do
amor, pelo qual uma pessoa me
agrada, depende que lhe dé algo
gratis”.[74]

94. Sendo assim o amor implica algo
mais do que uma série de acoes
benéficas. As acdes derivam de uma
unido que propende cada vez mais
para o outro, considerando-o
precioso, digno, aprazivel e bom,



independentemente das aparéncias
fisicas ou morais. O amor ao outro
por ser quem €&, impele-nos a
procurar o melhor para a sua vida.
S6 cultivando esta forma de nos
relacionarmos é que tornaremos
possivel aquela amizade social que
ndo exclui ninguém e a fraternidade
aberta a todos.

A progressiva abertura do amor

95. Enfim, o amor coloca-nos em
tensdo para a comunhdo universal.
Ninguém amadurece nem alcanca a
sua plenitude, isolando-se. Pela sua
propria dindmica, 0 amor exige uma
progressiva abertura, maior
capacidade de acolher os outros,
numa aventura sem fim, que faz
convergir todas as periferias rumo a
um sentido pleno de mutua pertenca.
Disse-nos Jesus: “Vos sois todos
irmaos” (Mt 23, 8).

96. Esta necessidade de ir além dos
proprios limites vale também para as



diferentes regides e paises. De fato,
“0 numero sempre crescente de
ligacdes e comunicacoes que
envolvem o nosso planeta torna mais
palpavel a consciéncia da unidade e
partilha de um destino comum entre
as nacoes da terra. Assim, nos
dinamismos da histdria —
independentemente da diversidade
das etnias, das sociedades e das
culturas —, vemos semeada a vocacao
a formar uma comunidade feita de
irmdos que se acolhem mutuamente
e cuidam uns dos outros”.[75]

Sociedades abertas que integram a
todos

97. Existem periferias que estao
proximas de nos, no centro de uma
cidade ou na propria familia.
Também ha um aspecto da abertura
universal do amor que néo é
geografico, mas existencial: a
capacidade diaria de alargar o meu
circulo, chegar aqueles que



espontaneamente ndo sinto como
parte do meu mundo de interesses,
embora se encontrem perto de mim.
Por outro lado, cada irma ou cada
irmdo que sofre, abandonado ou
ignorado pela minha sociedade, € um
forasteiro existencial, embora tenha
nascido no mesmo pais. Pode ser um
cidaddo com todos os documentos
em ordem, mas fazem-no sentir
como um estrangeiro na sua propria
terra. O racismo € um virus que sofre
mutacao facilmente e, em vez de
desaparecer, dissimula-se mas esta
sempre a espreita.

98. Quero lembrar estes “exilados
ocultos”, que sdo tratados como
corpos estranhos a sociedade.[76]
Muitas pessoas com deficiéncia
“sentem que vivem sem pertenca
nem participacdo”. Ainda ha tanto
“que as impede de beneficiar da
plena cidadania”. O objetivo néo é
apenas cuidar delas, mas
“acompanha-las e “ungi-las” de



dignidade para uma participacao
ativa na comunidade civil e eclesial.
Trata-se de um caminho exigente e
também cansativo, que contribuira
cada vez mais para a formacao de
consciéncias capazes de reconhecer
cada um como pessoa unica e
irrepetivel”. Penso igualmente nos
“idosos, que, inclusive por causa da
sua deficiéncia, sdo por vezes
sentidos como um peso”. Mas todos
podem dar “uma contribuicdo
singular para o bem comum através
de sua biografia original”. Permiti
que insista: “Tende a coragem de dar
voz aqueles que sdo discriminados
por causa de sua condicdo de
deficiéncia, porque infelizmente, em
certas nacoes, ainda hoje é dificil
reconhecé-los como pessoas de igual
dignidade”.[77]

Nocgdes inadequadas de um amor
universal



99. O amor que se estende para além
das fronteiras esta na base daquilo
que chamamos “amizade social” em
cada cidade ou em cada pais. Se for
genuina, esta amizade social dentro
de uma sociedade é condigdo para
possibilitar uma verdadeira abertura
universal. Nao se trata daquele falso
universalismo de quem precisa
viajar constantemente, porque ndo
suporta nem ama o proprio povo.
Quem olha para a sua gente com
desprezo, estabelece na propria
sociedade categorias de primeira e
segunda classe, de pessoas com mais
ou menos dignidade e direitos. Deste
modo, nega que haja espaco para
todos.

100. Também nao estou propondo
um universalismo autoritario e
abstrato, ditado ou planificado por
alguns e apresentado como um
presumivel ideal para homogeneizar,
dominar e saquear. H4 um modelo
de globalizacdo que “visa



conscientemente uma uniformidade
unidimensional e procura eliminar
todas as diferencas e as tradigdes
numa busca superficial de unidade.
(...) Se uma globalizacdo pretende
fazer a todos iguais, como se fosse
uma esfera, tal globalizacao destroi a
riqueza e a singularidade de cada
pessoa e de cada povo”.[78] Este falso
sonho universalista acaba por privar
o mundo da variedade das suas
cores, da sua beleza e, em ultima
analise, da sua humanidade. Com
efeito, “o futuro ndo é
“monocromatico”, mas — se tivermos
coragem para isso — podemos
contempla-lo na variedade e na
diversidade das contribuicdes que
cada um pode dar. Como precisa a
nossa familia humana de aprender a
viver conjuntamente em harmonia e
paz, sem necessidade de sermos
todos iguais!”[79]

Superar um mundo de socios



101. Retomemos agora a parabola do
bom samaritano que ainda tem
muito a propor-nos. Havia um
homem ferido no caminho. As
personagens que passavam ao lado
dele néo se concentravam na
chamada intima a fazer-se proximos,
mas na sua funcao, na posicao social
que ocupavam, numa profissdo
prestigiosa na sociedade. Sentiam-se
importantes para a sociedade de
entdo, e 0 que mais as preocupava
era o papel que deviam
desempenhar. O homem ferido e
abandonado no caminho era um
incomodo para este projeto, uma
interrupcdo; e tratava-se de alguém
que, por sua vez, nao ocupava fungao
alguma. Era um “ninguém”, ndo
pertencia a um grupo considerado
notavel, ndo tinha papel algum na
construcdo da histdria. Entretanto o
generoso samaritano opunha-se a
estas classificacOes fechadas, embora
ele mesmo estivesse fora de qualquer
uma destas categorias, sendo



simplesmente um estranho sem um
lugar préprio na sociedade. Assim,
livre de todas as etiquetas e
estruturas, foi capaz de interromper
a sua viagem, mudar os seus
programas, estar disponivel para se
abrir a surpresa do homem ferido
que precisava dele.

102. Que reacdo poderia provocar
hoje essa narracdo, num mundo
onde constantemente aparecem e
crescem grupos sociais, que se
agarram a uma identidade que os
separa dos outros? Como pode
impressionar pessoas que tendem a
organizar-se de maneira a impedir
qualquer presenca estranha que
possa turbar tal identidade e esta
organizacdo autodefensiva e
autorreferencial? Neste esquema,
fica excluida a possibilidade de fazer-
se proximo, sendo possivel apenas
ser proximo de quem me permite
consolidar os beneficios pessoais.
Assim o termo “proximo” perde todo



o significado, fazendo sentido apenas
a palavra “socio”, aquele que é
associado para determinados
interesses.[80]

Liberdade, igualdade e fraternidade

103. A fraternidade ndo é resultado
apenas de situacdes onde se
respeitam as liberdades individuais,
nem mesmo da pratica de uma certa
equidade. Embora sejam condic¢des
que a tornam possivel, ndo bastam
para que surja como resultado
necessario a fraternidade. Esta tem
algo de positivo a oferecer a
liberdade e a igualdade. Que sucede
quando ndo ha a fraternidade
conscientemente cultivada, quando
ndo ha uma vontade politica de
fraternidade, traduzida numa
educacdo para a fraternidade, o
dialogo, a descoberta da
reciprocidade e enriquecimento
mutuo como valores? Sucede que a
liberdade se atenua, predominando



assim uma condicdo de solidao, de
pura autonomia para pertencer a
alguém ou a alguma coisa, ou apenas
para possuir e desfrutar. Isso ndo
esgota de maneira alguma a riqueza
da liberdade, que se orienta
sobretudo para o amor.

104. Tampouco se alcanca a
igualdade definindo, abstratamente,
que “todos os seres humanos sdo
iguais”, mas resulta do cultivo
consciente e pedagogico da
fraternidade. Aqueles que sdo
capazes apenas de ser socios, criam
mundos fechados. Em semelhante
esquema, que sentido pode ter a
pessoa que ndo pertence ao circulo
dos socios e chega sonhando com
uma vida melhor para si e sua
familia?

105. O individualismo ndo nos torna
mais livres, mais iguais, mais irmaos.
A mera soma dos interesses
individuais ndo €é capaz de gerar um



mundo melhor para toda a
humanidade. Nem pode sequer
preservar-nos de tantos males, que se
tornam cada vez mais globais. Mas o
individualismo radical é o virus mais
dificil de vencer. Ilude. Faz-nos crer
que tudo se reduz a deixar a rédea
solta as proprias ambicdes, como se,
acumulando ambicdes e segurancas
individuais, pudéssemos construir o
bem comum.

Amor universal que promove as
pessoas

106. Para se caminhar rumo a
amizade social e a fraternidade
universal, ha que fazer um
reconhecimento basilar e essencial:
dar-se conta de quanto vale um ser
humano, de quanto vale uma pessoa,
sempre e em qualquer circunstancia.
Se cada um vale assim tanto, temos
de dizer clara e firmemente que “o
simples fato de ter nascido num
lugar com menores recursos ou



menor desenvolvimento ndo justifica
que algumas pessoas vivam menos
dignamente”.[81] Trata-se de um
principio elementar da vida social
que é, habitualmente e de varias
maneiras, ignorado por quantos
sentem que ndo convém a sua visdo
do mundo ou ndo serve 0s seus
objetivos.

107. Todo o ser humano tem direito
de viver com dignidade e
desenvolver-se integralmente, e
nenhum pais lhe pode negar este
direito fundamental. Todos o
possuem, mesmo quem € pouco
eficiente porque nasceu ou cresceu
com limitacdes. De fato, isto ndo
diminui a sua dignidade imensa de
pessoa humana, que se baseia, ndo
nas circunstancias, mas no valor do
seu ser. Quando ndo se salvaguarda
este principio elementar, ndo ha
futuro para a fraternidade nem para
a sobrevivéncia da humanidade.



108. Ha sociedades que acolhem
apenas parcialmente este principio.
Aceitam que haja possibilidades para
todos, mas, suposto isto, defendem
que tudo depende de cada um.
Segundo esta perspectiva parcial,
ndo teria sentido “investir para que
os lentos, fracos ou menos dotados
possam também singrar na vida”.[82]
Investir a favor das pessoas frageis
pode ndo ser rentavel, pode implicar
menor eficiéncia; requer um Estado
presente e ativo e institui¢des da
sociedade civil que ultrapassem a
liberdade dos mecanismos
eficientistas de certos sistemas
econdmicos, politicos ou ideoldgicos,
porque estdo verdadeiramente
orientados em primeiro lugar para as
pessoas e 0 bem comum.

109. Alguns nascem em familias com
boas condigdes econdémicas, recebem
boa educacao, crescem bem
alimentados, ou possuem por
natureza notaveis capacidades.



Seguramente ndo precisardo de um
Estado ativo, e apenas pedirdo
liberdade. Mas, obviamente, ndo se
aplica a mesma regra a uma pessoa
com deficiéncia, a alguém que
nasceu num lar extremamente
pobre, a alguém que cresceu com
uma educacdo de baixa qualidade e
com reduzidas possibilidades para
cuidar adequadamente das suas
enfermidades. Se a sociedade se
reger primariamente pelos critérios
da liberdade de mercado e da
eficiéncia, ndo ha lugar para tais
pessoas, e a fraternidade ndo passara
de uma palavra romantica.

110. A verdade é que “a simples
proclamacéo da liberdade
econdmica, enquanto as condicdes
reais impedem que muitos possam
efetivamente ter acesso a ela (...),
torna-se um discurso
contraditorio”.[83] Palavras como
liberdade, democracia ou
fraternidade esvaziam-se de sentido.



Na realidade, “enquanto o nosso
sistema econdmico-social ainda
produzir uma so vitima que seja e
enquanto houver uma pessoa
descartada, ndo podera haver a festa
da fraternidade universal”.[84] Uma
sociedade humana e fraterna é capaz
de preocupar-se por garantir, de
modo eficiente e estavel, que todos
sejam acompanhados no percurso da
sua vida, ndo apenas para assegurar
as suas necessidades basicas, mas
para que possam dar o melhor de si
mesmos, ainda que o seu rendimento
ndo seja o melhor, mesmo que sejam
lentos, embora a sua eficiéncia nao
seja relevante.

111. A pessoa humana, com o0s seus
direitos inalienaveis, esta
naturalmente aberta a criar vinculos.
Habita nela, radicalmente, o apelo a
transcender-se a si mesma no
encontro com os outros. “E preciso,
porém, ter cuidado para ndo cair em
alguns equivocos que podem surgir



de um errado conceito de direitos
humanos e de um abuso paradoxal
dos mesmos. De fato, ha hoje a
tendéncia para uma reivindicagao
crescente de direitos individuais —
sinto-me tentado a dizer
individualistas —, que esconde uma
concepcdo de pessoa humana
separada de todo o contexto social e
antropoldgico, quase como uma
“moénada” (monds) cada vez mais
insensivel (...). Na realidade, se o
direito de cada um ndo esta
harmoniosamente ordenado para o
bem maior, acaba por conceber-se
sem limitacdes e, por conseguinte,
tornar-se fonte de conflito e
violéncia”.[85]

Promover o bem moral

112. Nao podemos deixar de afirmar
que o desejo e a busca do bem dos
outros e da humanidade inteira
implicam também procurar um
desenvolvimento das pessoas e das



sociedades nos distintos valores
morais que concorrem para um
amadurecimento integral. No Novo
Testamento, menciona-se um fruto
do Espirito Santo (cf. Gal 5, 22),
expresso em grego pela palavra
agathosyne. Indica o apego ao bem, a
busca do bem; mais ainda, é buscar
aquilo que vale mais, o melhor para
0s outros: o seu amadurecimento, o
seu crescimento numa vida saudavel,
o cultivo dos valores e ndo s6 o bem-
estar material. No latim, ha um
termo semelhante: bene-volentia, isto
é, a atitude de querer o bem do
outro. E um forte desejo do bem,
uma inclinac¢do para tudo o que seja
bom e eximio, que impele a encher a
vida dos outros com coisas belas,
sublimes, edificantes.

113. Nesta linha, com tristeza, volto a
destacar que “vivemos ja muito
tempo na degradacdo moral,
zombando da ética, da bondade, da
fé, da honestidade; chegou o



momento de reconhecer que esta
alegre superficialidade de pouco nos
serviu. Tal destruicao de todo o
fundamento da vida social acaba por
colocar-nos uns contra os outros na
defesa dos proprios interesses”.[86]
Voltemos a promover o bem, para
nos mesmos e para toda a
humanidade, e assim caminharemos
juntos para um crescimento genuino
e integral. Cada sociedade precisa
garantir a transmissao dos valores;
caso contrario, transmitem-se o
egoismo, a violéncia, a corrupc¢ao nas
suas diversas formas, a indiferenca e,
em ultima andlise, uma vida fechada
a toda a transcendéncia e
entrincheirada nos interesses
individuais.

O valor da solidariedade

114. Quero destacar a solidariedade,
que “como virtude moral e

comportamento social, fruto da
conversdo pessoal, exige empenho



por parte de uma multiplicidade de
sujeitos que detém responsabilidades
de caracter educativo e formativo.
Penso em primeiro lugar nas
familias, chamadas a uma missao
educativa primadria e imprescindivel.
Constituem o primeiro lugar onde se
vivem e transmitem os valores do
amor e da fraternidade, da
conviveéncia e da partilha, da atencao
e do cuidado pelo outro. Sdo também
0 espaco privilegiado para a
transmissdo da fé, a comecar por
aqueles primeiros gestos simples de
devogdo que as maes ensinam aos
filhos. Quanto aos educadores e
formadores que tém a dificil tarefa
de educar as criancas e 0s jovens, na
escola ou nos varios centros de
agregacao infantil e juvenil, devem
estar cientes de que a sua
responsabilidade envolve as
dimensdes moral, espiritual e social
da pessoa. Os valores da liberdade,
respeito mutuo e solidariedade
podem ser transmitidos desde a mais



tenra idade. (...) Também os agentes
culturais e dos meios de
comunicacao social tém
responsabilidades no campo da
educacao e da formacao,
especialmente na sociedade atual
onde se vai difundindo cada vez mais
0 acesso a instrumentos de
informacdo e comunicacdo”.[87]

115. Nestes momentos em que tudo
parece diluir-se e perder
consisténcia, faz-nos bem invocar a
solidez,[88] que deriva do fato de nos
sabermos responsaveis pela
fragilidade dos outros na procura de
um destino comum. A solidariedade
manifesta-se concretamente no
servico, que pode assumir formas
muito variadas de cuidar dos outros.
O servico é, “em grande parte, cuidar
da fragilidade. Servir significa cuidar
dos frageis das nossas familias, da
nossa sociedade, do nosso povo”.
Nesta tarefa, cada um é capaz “de
por de lado as suas exigéncias,



expectativas, desejos de
omnipoténcia, a vista concreta dos
mais frageis (...). O servico fixa
sempre o rosto do irmado, toca a sua
carne, sente a sua proximidade e, em
alguns casos, até “padece” com ela e
procura a promocdo do irmao. Por
isso, 0 servigo nunca € ideoldgico,
dado que ndo servimos ideias, mas
pessoas”.[89]

116. Os ultimos, em geral, “praticam
aquela solidariedade tao especial que
existe entre quantos sofrem, entre os
pobres, e que a nossa civilizacdo
parece ter esquecido, ou pelo menos
tem grande vontade de esquecer.
Solidariedade é uma palavra que
nem sempre agrada; diria que
algumas vezes a transformamos num
palavrdo, que néo se pode dizer; mas
€ uma palavra que expressa muito
mais do que alguns gestos de
generosidade esporadicos. E pensar e
agir em termos de comunidade, de
prioridade da vida de todos sobre a



apropriacdo dos bens por parte de
alguns. F também lutar contra as
causas estruturais da pobreza, a
desigualdade, a falta de trabalho, a
terra e a casa, a negacao dos direitos
sociais e laborais. E fazer face aos
efeitos destrutivos do império do
dinheiro (...). A solidariedade,
entendida no seu sentido mais
profundo, é uma forma de fazer
histdria e € isto que os movimentos
populares fazem”.[90]

117. Quando falamos em cuidar da
casa comum, que é o planeta,
fazemos apelo aquele minimo de
consciéncia universal e de
preocupacdo pelo cuidado mutuo
que ainda possa existir nas pessoas.
De fato, se alguém tem agua de sobra
mas poupa-a pensando na
humanidade, é porque atingiu um
nivel moral que lhe permite
transcender-se a si mesmo e ao seu
grupo de pertenca. Isto é
maravilhosamente humano! Requer-



se este mesmo comportamento para
reconhecer os direitos de todo o ser
humano, incluindo os nascidos fora
das nossas proprias fronteiras.

Repropor a fungdo social da
propriedade

118. O mundo existe para todos,
porque todos nos, seres humanos,
nascemos nesta terra com a mesma
dignidade. As diferencas de cor,
religido, capacidade, local de
nascimento, lugar de residéncia e
muitas outras nao podem antepor-se
nem ser usadas para justificar
privilégios de alguns em detrimento
dos direitos de todos. Por
conseguinte, como comunidade,
temos o dever de garantir que cada
pessoa viva com dignidade e
disponha de adequadas
oportunidades para o seu
desenvolvimento integral.

119. Nos primeiros séculos da fé
cristd, varios sabios desenvolveram



um sentido universal na sua reflexao
sobre o destino comum dos bens
criados.[91] Isto levou a pensar que,
se alguém ndo tem o necessario para
viver com dignidade, é porque outros
estao se apropriando do que lhe é
devido. Sdo Jodo Crisdstomo resume
isso, dizendo que, “ndo fazer os
pobres participar dos proprios bens,
¢ roubar e tirar-lhes a vida; ndo sao
nossos, mas deles, os bens que
aferrolhamos”.[92] E Sdo Gregorio
Magno di-lo assim: “Quando damos
aos indigentes o que lhes é
necessario, nao oferecemos o que €
nosso; limitamo-nos a restituir o que
lhes pertence”.[93]

120. Faco minhas e volto a propor a
todos algumas palavras de Sao Jodo
Paulo II, cuja veeméncia talvez tenha
passado despercebida: “Deus deu a
terra a todo género humano, para
que ela sustente todos os seus
membros, sem excluir nem
privilegiar ninguém?”.[94] Nesta



linha, lembro que “a tradigdo crista
nunca reconheceu como absoluto ou
intocavel o direito a propriedade
privada, e salientou a funcdo social
de qualquer forma de propriedade
privada”.[95] O principio do uso
comum dos bens criados para todos é
0 “primeiro principio de toda a
ordem ético-social”,[96] é um direito
natural, primordial e prioritario.[97]
Todos os outros direitos sobre os
bens necessarios para a realizacdo
integral das pessoas, quaisquer que
sejam eles incluindo o da
propriedade privada, “ndo devem —
como afirmava Sao Paulo VI -
impedir, mas, pelo contrario, facilitar
a sua realizacdo”.[98] O direito a
propriedade privada so pode ser
considerado como um direito natural
secundario e derivado do principio
do destino universal dos bens
criados, e isto tem consequéncias
muito concretas que se devem
refletir no funcionamento da
sociedade. Mas acontece muitas



vezes que os direitos secundarios se
sobrepdem aos prioritarios e
primordiais, deixando-os sem
relevancia pratica.

Direitos sem fronteiras

121. Por conseguinte, ninguém pode
ser excluido; ndo importa onde tenha
nascido, e menos ainda contam os
privilégios que outros possam ter
porque nasceram em lugares com
maiores possibilidades. Os confins e
as fronteiras dos Estados ndo podem
impedir que isto se cumpra. Assim,
como € inaceitavel que uma pessoa
tenha menos direitos pelo simples
fato de ser mulher, de igual modo é
inaceitavel que o local de nascimento
ou de residéncia determine, de por
si, menores oportunidades de vida
digna e de desenvolvimento.

122. O desenvolvimento ndo deve
orientar-se para a acumulacgao
sempre maior de poucos, mas ha de
assegurar “os direitos humanos,



pessoais e sociais, econdémicos e
politicos, incluindo os direitos das
nacoes e dos povos”.[99] O direito de
alguns a liberdade de empresa ou de
mercado ndo pode estar acima dos
direitos dos povos e da dignidade dos
pobres; nem acima do respeito pelo
ambiente, pois “quem possui uma
parte é apenas para administra-la em
beneficio de todos”.[100]

123. E verdade que a atividade dos
empresarios “é uma nobre vocacao,
orientada para produzir riqueza e
melhorar o mundo para todos”.[101]
Deus incita-nos, esperando que
desenvolvamos as capacidades que
Ele nos deu, bem como as
potencialidades de que encheu o
universo. Nos seus designios, cada
homem é chamado a promover o seu
proprio desenvolvimento,[102] e isto
inclui a implementacéo das
capacidades econdmicas e
tecnologicas para fazer crescer os
bens e aumentar a riqueza. Mas estas



capacidades dos empresarios, que
sdo um dom de Deus, deveriam em
todo o caso orientar-se claramente
para o desenvolvimento das outras
pessoas e a superacdo da miséria,
especialmente através da criacao de
oportunidades de trabalho
diversificadas. A par do direito de
propriedade privada, sempre existe o
principio mais importante e
antecedente da subordinacdo de toda
a propriedade privada ao destino
universal dos bens da terra e,
consequentemente, o direito de todos
ao seu uso.[103]

Direitos dos povos

124. Hoje se requer que a convic¢ao
do destino comum dos bens da terra
se aplique também aos paises, aos
seus territorios e aos seus recursos.
Se 0 olharmos ndo so a partir da
legitimidade da propriedade privada
e dos direitos dos cidaddos de uma
determinada nac¢do, mas também a



partir do primeiro principio do
destino comum dos bens, entao
podemos dizer que cada pais €
também do estrangeiro, ja que os
bens de um territorio ndo devem ser
negados a uma pessoa necessitada
que provenha de outro lugar. Pois,
como ensinaram os bispos dos
Estados Unidos, ha direitos
fundamentais que “precedem
qualquer sociedade, porque derivam
da dignidade concedida a cada
pessoa enquanto criada por
Deus”.[104]

125. Isto supde também outra
maneira de compreender as relacoes
e o0 intercambio entre paises. Se toda
a pessoa possui uma dignidade
inalienavel, se todo o ser humano é
meu irmao ou minha irm3 e se, na
realidade, o mundo pertence a todos,
ndo importa se alguém nasceu aqui
ou vive fora dos confins do seu
proprio pais. Também a minha nacao
é corresponsavel pelo seu



desenvolvimento, embora possa
cumprir tal responsabilidade de
varias maneiras: acolhendo-o
generosamente quando o requeira
uma necessidade imperiosa,
promovendo-o0 na sua propria terra,
ndo desfrutando nem esvaziando de
recursos naturais a paises inteiros, e
ndo favorecendo sistemas corruptos
que impedem o desenvolvimento
digno dos povos. Isto que é valido
para as nacoes, aplica-se as
diferentes regides de cada pais, entre
as quais se verificam muitas vezes
graves desigualdades. Entretanto a
incapacidade de reconhecer a igual
dignidade humana leva as vezes a
que as regides mais desenvolvidas de
alguns paises aspirem por libertar-se
do “fardo” das regides mais pobres
para aumentar ainda mais o seu
nivel de consumo.

126. Falamos de uma nova rede nas
relagdes internacionais, porque nao é
possivel resolver os graves



problemas do mundo, pensando
apenas em termos de mutua ajuda
entre individuos ou pequenos
grupos. Lembremo-nos que “a
desigualdade ndo afeta apenas os
individuos mas paises inteiros, e
obriga a pensar numa ética das
relacOes internacionais”.[105] E a
justica exige reconhecer e respeitar
nao s os direitos individuais, mas
também os direitos sociais e 0s
direitos dos povos.[106] Quanto
afirmamos implica que se assegure
“o direito fundamental dos povos a
subsisténcia e ao progresso”,[107]
que as vezes é fortemente dificultado
pela pressdo resultante da divida
externa. Em muitos casos, o
pagamento da divida nao sé ndo
favorece o desenvolvimento, mas
limita-o e condiciona-o
intensamente. Embora se mantenha
0 principio de que toda a divida
legitimamente contraida deve ser
paga, a maneira de cumprir este
dever que muitos paises pobres tém



para com paises ricos nao deve levar
a comprometer a sua subsisténcia e
crescimento.

127. Trata-se, sem duvida, de outra
légica. Se nao se fizer esforgo para
entrar nesta logica, as minhas
palavras parecerdo um devaneio.
Mas, se se aceita o grande principio
dos direitos que brotam do simples
fato de possuir a inalienavel
dignidade humana, € possivel aceitar
o desafio de sonhar e pensar numa
humanidade diferente. E possivel
desejar um planeta que garanta
terra, teto e trabalho para todos. Este
€ o verdadeiro caminho da paz, e ndo
a estratégia insensata e miope de
semear medo e desconfianca perante
ameacas externas. Com efeito, a paz
real e duradoura € possivel s6 “a
partir de uma ética global de
solidariedade e cooperacdo ao
servico de um futuro modelado pela
interdependéncia e a



corresponsabilidade na familia
humana inteira”.[108]

Capitulo IV

UM CORACAO ABERTO AO MUNDO
INTEIRO

128. Se esta afirmacdo — como seres
humanos, somos irmaos e irmas -
ndo ficar em uma mera abstracdo
mas se tornar verdade encarnada e
concreta, coloca-nos uma série de
desafios que nos fazem mover,
obrigam a assumir novas
perspectivas e produzir novas
reacoes.

O limite das fronteiras

129. Quando o proximo é uma pessoa
migrante, sobrevém desafios
complexos.[109] O ideal seria, sem
duvida, tornar desnecessarias as
migracoes e, para isso, o caminho é
criar reais possibilidades de viver e
crescer com dignidade nos paises de



origem, a fim de se poder encontrar
14 as condigdes para o proprio
desenvolvimento integral. Mas,
enquanto nao houver sérios
progressos nesta linha, é nosso dever
respeitar o direito que tem todo o ser
humano de encontrar um lugar onde
possa ndo apenas satisfazer as
necessidades basicas dele e da sua
familia, mas também realizar-se
plenamente como pessoa. Os nossos
esforgos a favor das pessoas
migrantes que chegam podem
resumir-se em quatro verbos:
acolher, proteger, promover e
integrar. Com efeito, “ndo se trata de
impor do alto programas
assistenciais, mas de percorrer
unidos um caminho através destas
quatro acdes, para construir cidades
e paises que, mesmo conservando as
respectivas identidades culturais e
religiosas, estejam abertos as
diferencas e saibam valoriza-las em
nome da fraternidade humana”.[110]



130. Isto implica algumas respostas
indispensaveis, sobretudo em
beneficio daqueles que fogem de
graves crises humanitarias. Por
exemplo, incrementar e simplificar a
concessao de vistos, adotar
programas de patrocinio privado e
comunitario, abrir corredores
humanitarios para os refugiados
mais vulneraveis, oferecer um
alojamento adequado e decente,
garantir a seguranca pessoal e o
acesso aos servicos essenciais,
assegurar uma adequada assisténcia
consular, o direito de manter sempre
consigo os documentos pessoais de
identidade, um acesso imparcial a
justica, a possibilidade de abrir
contas bancarias e a garantia do
necessario para a subsisténcia vital,
dar-lhes liberdade de movimento e a
possibilidade de trabalhar, proteger
0s menores e assegurar-lhes o acesso
regular a educacdo, prever
programas de custddia temporaria
ou acolhimento, garantir a liberdade



religiosa, promover a sua inserc¢ao
social, favorecer a reunificacdo
familiar e preparar as comunidades
locais para os processos de
integracdo.[111]

131. Para aqueles que chegaram ha
bastante tempo e ja fazem parte do
tecido social, é importante aplicar o
conceito de cidadania, que “se baseia
na igualdade dos direitos e dos
deveres, sob cuja sombra todos
gozam da justica. Por isso, é
necessario empenhar-se por
estabelecer nas nossas sociedades o
conceito de cidadania plena e
renunciar ao uso discriminatorio do
termo minorias, que traz consigo as
sementes de se sentir isolado e da
inferioridade; isto prepara o terreno
para as hostilidades e a discordia e
subtrai as conquistas e os direitos
religiosos e civis de alguns cidadéos,
discriminando-o0s”.[112]



132. Além das varias acoes
indispensaveis, os Estados ndo
podem incrementar, por conta
propria, soluc¢bes adequadas,
“porque as consequéncias das op¢oes
de cada um recaem inevitavelmente
sobre toda a comunidade
internacional”. Assim, “as respostas
SO poderdo ser fruto de um trabalho
comum”,[113] gerando uma
legislacdo (governance) global para as
migracoes. Em todo o caso, ha
necessidade de “estabelecer projetos
de médio e longo prazo que
ultrapassem a resposta de
emergéncia; deveriam ajudar
realmente a integracdo dos
migrantes nos paises de acolhimento
e, a0 mesmo tempo, favorecer o
desenvolvimento dos paises de
origem com politicas solidarias, mas
sem condicionar as ajudas a
estratégias e praticas
ideologicamente alheias ou
contrarias as culturas dos povos a
que se destinam”.[114]



Os dons reciprocos

133. A chegada de pessoas diferentes,
que provém de um contexto vital e
cultural distinto, transforma-se num
dom, porque “as histérias dos
migrantes sdo histérias também de
encontro entre pessoas e entre
culturas: para as comunidades e as
sociedades de chegada sdo uma
oportunidade de enriquecimento e
desenvolvimento humano integral
para todos”.[115] Por isso, “peco
especialmente aos jovens que ndo
caiam nas redes de quem 0s quer
contrapor a outros jovens que
chegam aos seus paises, fazendo-os
ver como sujeitos perigosos e como
se ndo tivessem a mesma dignidade
inalienavel de todo o ser
humano”.[116]

134. Entretanto quando se acolhe
com todo o coragdo a pessoa
diferente, permite-se-lhe continuar a
ser ela propria, ao mesmo tempo em



que se lhe da a possibilidade de um
novo desenvolvimento. As varias
culturas, cuja riqueza se foi criando
ao longo dos séculos, devem ser
salvaguardadas para que o mundo
ndo fique mais pobre. Isso, porém,
sem deixar de estimula-las a
permitirem surgir de si mesmas algo
de novo no encontro com outras
realidades. Ndo se pode ignorar o
risco de acabarem vitimas de uma
esclerose cultural. Para isso,
“precisamos comunicar, descobrir as
riquezas de cada um, valorizar
aquilo que nos une e olhar as
diferencgas como possibilidades de
crescimento no respeito por todos.
Torna-se necessario um dialogo
paciente e confiante, para que as
pessoas, as familias e as
comunidades possam transmitir os
valores da propria cultura e acolher
0 bem proveniente das experiéncias
alheias”.[117]



135. Retomo aqui um exemplo que
dei ha tempos: a cultura dos latinos é
“um fermento de valores e
possibilidades que pode fazer muito
bem aos Estados Unidos (...). Uma
intensa imigracdo acaba sempre por
marcar e transformar a cultura de
um lugar. (...) Na Argentina, a forte
imigracdo italiana marcou a cultura
da sociedade e, no estilo cultural de
Buenos Aires, é muito visivel a
presenca de aproximadamente
200.000 judeus. Se forem ajudados a
integrar-se, os imigrantes sdo uma
béncdo, uma riqueza e um novo
dom, que convida a sociedade a
crescer”.[118]

136. Numa perspectiva mais ampla,
eu e o Grande Imd Ahmad Al-Tayyeb
lembramos que “o relacionamento
entre Ocidente e Oriente € uma
necessidade mutua indiscutivel, que
ndo pode ser comutada nem
transcurada, para que ambos se
possam enriquecer mutuamente com



a civilizacdo do outro através da
troca e do didlogo das culturas. O
Ocidente poderia encontrar na
civilizacdo do Oriente remédios para
algumas das suas doencas espirituais
e religiosas causadas pelo dominio
do materialismo. E o Oriente poderia
encontrar na civilizacdo do Ocidente
tantos elementos que o podem
ajudar a salvar-se da fragilidade, da
divisdo, do conflito e do declinio
cientifico, técnico e cultural. E
importante prestar atencao as
diferencas religiosas, culturais e
histéricas que sdo uma componente
essencial na formacdo da
personalidade, da cultura e da
civilizacao oriental; e é importante
consolidar os direitos humanos
gerais e comuns, para ajudar a
garantir uma vida digna para todos
os homens no Oriente e no Ocidente,
evitando o uso da politica de duas
medidas”.[119]

O intercambio fecundo



137. Na realidade, a ajuda mutua
entre paises acaba por beneficiar a
todos. Um pais que progride com
base no seu substrato cultural
original é um tesouro para toda a
humanidade. Precisamos fazer
crescer a consciéncia de que, hoje, ou
nos salvamos todos ou ndo se salva
ninguém. A pobreza, a degradacao,
os sofrimentos de um lugar da terra
sdo um silencioso terreno fértil de
problemas que, finalmente, afetardo
todo o planeta. Se nos preocupa o
desaparecimento de algumas
espécies, deveria afligir-nos o
pensamento de que em qualquer
lugar possam existir pessoas e povos
que ndo desenvolvem o seu potencial
e a sua beleza por causa da pobreza
ou de outros limites estruturais. E
que isto acaba por nos empobrecer a
todos.

138. Se isto foi sempre verdade, hoje
a certeza é maior do que nunca
devido a realidade de um mundo tdo



interconectado pela globalizacao.
Precisamos que um ordenamento
juridico, politico e econémico
mundial “incremente e guie a
colaboracdo internacional para o
desenvolvimento solidario de todos
0s povos”.[120] Isto redundara em
beneficio de todo o planeta, porque
“a ajuda ao desenvolvimento dos
paises pobres” trard “criacao de
riqueza para todos”.[121] Do ponto
de vista do desenvolvimento integral,
isto pressupde que se conceda
“também as nac¢Oes mais pobres uma
voz eficaz nas decisdes comuns”[122]
e procure “incentivar o acesso ao
mercado internacional dos paises
marcados pela pobreza e pelo
subdesenvolvimento”.[123]

Gratuidade que acolhe

139. Todavia nao quero limitar esta
abordagem a qualquer forma de

utilitarismo. Existe a gratuidade: é a
capacidade de fazer algumas coisas,



pelo simples fato de serem boas, sem
esperar resultados nem receber
imediatamente algo em troca. Isto
permite acolher o estrangeiro,
mesmo que ndo traga de imediato
beneficios palpaveis. Mas ha paises
que pretendem receber apenas
cientistas ou investidores.

140. Quem ndo vive a gratuidade
fraterna, transforma a sua existéncia
num comeércio cheio de ansiedade:
esta sempre medindo aquilo que da e
0 que recebe em troca. Em
contrapartida, Deus da de graca,
chegando ao ponto de ajudar mesmo
0s que nao sdo fiéis e “fazer com que
0 Sol se levante sobre os bons e os
maus” (Mt 5, 45). Por isso, Jesus
recomenda: “Quando deres esmola,
que a tua mao esquerda ndo saiba o
que faz a tua direita, a fim de que a
tua esmola permaneca em

segredo” (Mt 6, 3-4). Recebemos a
vida de graca; ndo pagamos por ela.
De igual modo, todos podemos dar



sem esperar recompensa, fazer o
bem sem pretender outro tanto da
pessoa que ajudamos. E aquilo que
Jesus dizia aos seus discipulos:
“Recebestes de graca, dai de
graca” (Mt 10, 8).

141. A verdadeira qualidade dos
diferentes paises do mundo mede-se
por esta capacidade de pensar nao so
como pais, mas também como
familia humana; e isto se comprova
sobretudo nos periodos criticos. Os
nacionalismos fechados manifestam,
em ultima analise, esta incapacidade
de gratuidade, a errada persuasdo de
que podem desenvolver-se a margem
da ruina dos outros e que, fechando-
se aos demais, estardao mais
protegidos. O migrante é visto como
um usurpador, que nada oferece.
Assim, chega-se a pensar
ingenuamente que os pobres sdo
perigosos ou inuteis; e 0os poderosos,
generosos benfeitores. SO podera ter



futuro uma cultura sociopolitica que
inclua o acolhimento gratuito.

Local e universal

142. Cabe lembrar que, “entre a
globalizacdo e a localizacdo, também
se gera uma tensdo. E preciso prestar
atencdo a dimensdao global para nédo
cair numa mesquinha cotidianidade.
Ao mesmo tempo convém ndo perder
de vista o que é local, que nos faz
caminhar com o pé no chéo. As duas
coisas unidas impedem de cair em
algum destes dois extremos: o
primeiro, que os cidadaos vivam
num universalismo abstrato e
globalizante (...); o outro extremo €
que se transformem num museu
folclérico de eremitas localistas,
condenados a repetir sempre as
mesmas coisas, incapazes de se
deixar interpelar pelo que é diverso e
de apreciar a beleza que Deus
espalha fora das suas
fronteiras”.[124] E preciso olhar para



o global, que nos resgata da
mesquinhez caseira. Quando a casa
deixa de ser lar para se tornar
confinamento, calabouco, resgata-
nos o global, porque é como a causa
final que nos atrai para a plenitude.
Ao mesmo tempo temos de assumir
intimamente o local, pois tem algo
que o global ndo possui: ser
fermento, enriquecer, colocar em
marcha mecanismos de
subsidiariedade. Portanto, a
fraternidade universal e a amizade
social dentro de cada sociedade sdo
dois polos inseparaveis e ambos
essenciais. Separa-los leva a uma
deformacdo e a uma polarizacao
nociva.

O sabor local

143. A solugdo ndo é uma abertura
que renuncie ao proprio tesouro. Tal
como nao ha didlogo com o outro
sem identidade pessoal, assim
também ndo ha abertura entre povos



sendo a partir do amor a terra, ao
povo, aos proprios tragos culturais.
N&o me encontro com o outro, se ndo
possuo um substrato onde estou
firme e enraizado, pois é a partir dele
que posso acolher o dom do outro e
oferecer-lhe algo de auténtico. So
posso acolher quem é diferente e
perceber a sua contribuicdo original,
se estiver firmemente ancorado ao
meu povo com a sua cultura. Cada
qual ama e cuida, com particular
responsabilidade, da sua terra e
preocupa-se com o seu pais, assim
como deve amar e cuidar da propria
casa para que ndo caia, ciente de que
ndo o virdo fazer os vizinhos. O
proprio bem do mundo requer que
cada um proteja e ame a sua propria
terra; caso contrario, as
consequéncias do desastre de um
pais repercutirdo em todo o planeta.
Isto se baseia no sentido positivo do
direito de propriedade: guardo e
cultivo algo que possuo, a fim de que



possa ser uma contribuicdo para o
bem de todos.

144. Além disso, € um pressuposto
para intercambios sadios e
enriquecedores. A base adquirida a
partir da experiéncia da vida
transcorrida num certo lugar e numa
determinada cultura é o que torna
uma pessoa capaz de apreender
aspectos da realidade que nao
conseguem entender tdo facilmente
quantos ndo possuem essa
experiéncia. O universal ndo deve
ser o dominio homogéneo, uniforme
e padronizado de uma unica forma
cultural imperante, que perdera as
cores do poliedro e ficara enfadonha.
F a tentagdo manifestada na antiga
narracdo da Torre de Babel: a
construcdo daquela torre que
chegasse até ao céu ndo expressava a
unidade entre varios povos capazes
de comunicar segundo a propria
diversidade; antes pelo contrario, foi
uma tentativa, nascida do orgulho e



da ambicdo humana, que visava
criar uma unidade diferente da
desejada por Deus no seu plano
providencial para as nac¢oes (cf. Gn
11, 1-11).

145. Existe uma falsa abertura ao
universal, que deriva da
superficialidade vazia de quem ndao é
capaz de compreender até ao fundo a
sua patria, ou de quem lida com um
ressentimento ndo resolvido face ao
seu povo. Em todo o caso, “é preciso
alargar sempre o olhar para
reconhecer um bem maior que trara
beneficios a todos nos. Mas ha que o
fazer sem se evadir nem se
desenraizar. E necessério mergulhar
as raizes na terra fértil e na historia
do proprio lugar, que é um dom de
Deus. Trabalha-se no pequeno, no
que estd proximo, mas com uma
perspectiva mais ampla. (...) Ndo é a
esfera global que aniquila, nem a
parte isolada que esteriliza”.[125] E o
poliedro, onde ao mesmo tempo em



que cada um é respeitado no seu
valor, “o todo é mais que a parte,
sendo também mais do que a simples
soma delas”.[126]

O horizonte universal

146. Ha narcisismos bairristas que
ndo expressam um amor sadio pelo
proprio povo e a sua cultura.
Escondem um espirito fechado que,
devido a certa inseguranca e medo
do outro, prefere criar muralhas
defensivas para sua salvaguarda.
Mas ndo é possivel ser
saudavelmente local sem uma
sincera e cordial abertura ao
universal, sem se deixar interpelar
pelo que acontece em outras partes,
sem se deixar enriquecer por outras
culturas, nem se solidarizar com o0s
dramas dos outros povos. Este
“localismo” encerra-se
obsessivamente numas poucas
ideias, costumes e segurancas,
revelando-se incapaz de admirar as



multiplas possibilidades e belezas
que oferece o mundo inteiro, e
carecendo de uma solidariedade
auténtica e generosa. Deste modo, a
vida local deixa de ser
verdadeiramente receptiva, ja ndo se
deixa completar pelo outro;
consequentemente, fica limitada nas
suas possibilidades de
desenvolvimento, torna-se estatica e
adoece. Na realidade, toda a cultura
saudavel é, por natureza, aberta e
acolhedora, pelo que “uma cultura
sem valores universais ndo é uma
verdadeira cultura”.[127]

147. Temos de reconhecer que
quanto menor for a amplitude da
mente e do coracdo de uma pessoa,
tanto menos podera interpretar a
realidade circundante em que esta
imersa. Sem o relacionamento e o
confronto com quem € diferente,
torna-se dificil ter um conhecimento
claro e completo de si mesmo e da
sua terra, uma vez que as outras



culturas nao constituem inimigos de
quem seja preciso defender-se, mas
reflexos distintos da riqueza
inexaurivel da vida humana. Ao
olhar para si mesmo do ponto de
vista do outro, de quem ¢é diferente,
cada um pode reconhecer melhor as
peculiaridades da sua propria pessoa
e cultura: as suas riquezas,
possibilidades e limites. A
experiéncia que se realiza num lugar
deve desenvolver-se ora “em
contraste” ora “em sintonia” com as
experiéncias de outras pessoas que
vivem em contextos culturais
diversos.[128]

148. Na realidade, uma sa abertura
nunca ameaca a identidade, porque,
ao enriquecer-se com elementos de
outros lugares, uma cultura viva nao
faz uma copia nem mera repeticao,
mas integra as novidades segundo
modalidades proprias. Isto provoca o
nascimento de uma nova sintese que,
em ultima analise, beneficia a todos,



ja que a cultura donde provém estas
contribuicdes acaba mais
desenvolvida. Por isso, exortei 0s
povos nativos a cuidarem das suas
proprias raizes e culturas ancestrais,
mas esclarecendo que néo era
“minha intencdo propor um
indigenismo completamente fechado,
a-historico, estatico, que se negue a
toda e qualquer forma de
mesticagem”, pois “a propria
identidade cultural aprofunda-se e
enriquece-se no dialogo com os que
sdo diferentes, e o modo auténtico de
a conservar ndo é um isolamento que
empobrece”.[129] O mundo cresce e
enche-se de nova beleza, gracas a
sucessivas sinteses que se produzem
entre culturas abertas, fora de
qualquer imposi¢do cultural.

149. Para estimular uma sadia
relacdo entre o amor a patria e uma
cordial insercdo na humanidade
inteira, convém lembrar que a
sociedade mundial ndo é o resultado



da soma dos varios paises, mas sim a
propria comunhdo que existe entre
eles, a mutua inclusdo que precede o
aparecimento de todo o grupo
particular. E neste entrelacamento
da comunhdo universal que se
integra cada grupo humano, e ai
encontra a sua beleza. Assim, cada
pessoa nascida num determinado
contexto sabe que pertence a uma
familia maior, sem a qual ndo é
possivel ter uma compreensao plena
de si mesma.

150. Esta abordagem exige, em
ultima anadlise, que se aceite com
alegria que nenhum povo, nenhuma
cultura, nenhum individuo pode
obter tudo de si mesmo. Os outros
sdo, constitutivamente, necessarios
para a construcdo de uma vida plena.
A consciéncia do limite ou da
exiguidade, longe de ser uma
ameaca, torna-se a chave segundo a
qual sonhar e elaborar um projeto
comum. Com efeito, “o homem é o



ser fronteirico que nao tem qualquer
fronteira”.[130]

A partir da propria regido

151. Gragas ao intercambio regional,
a partir do qual os paises mais
frageis se abrem ao mundo inteiro, é
possivel fazer com que as
particularidades ndo se diluam na
universalidade. Uma adequada e
auténtica abertura ao mundo
pressupoe a capacidade de se abrir
ao vizinho, numa familia de nacdes.
A integracdo cultural, econémica e
politica com os povos vizinhos deve
ser acompanhada por um processo
educativo que promova o valor do
amor ao vizinho, primeiro exercicio
indispensavel para se conseguir uma
sadia integracdo universal.

152. Em alguns bairros populares,
vive-se ainda aquele espirito de
“vizinhanca” segundo o qual cada
um sente espontaneamente o dever
de acompanhar e ajudar o vizinho.



Nos lugares que conservam tais
valores comunitarios, as relagdes de
proximidade sdo marcadas pela
gratuidade, solidariedade e
reciprocidade, partindo do sentido de
um “nos” do bairro.[131] Quem dera
fosse possivel viver isto também
entre paises vizinhos, com a
capacidade de construir uma
vizinhancga cordial entre os seus
povos. Mas as visdes individualistas
traduzem-se nas relagoes entre
paises. O risco de viver acautelando-
nos uns dos outros, vendo 0s outros
como concorrentes ou inimigos
perigosos, é transferido para o
relacionamento com os povos da
regido. Talvez tenhamos sido
educados neste medo e nesta
desconfianca.

153. Existem paises poderosos e
empresas grandes que lucram com
este isolamento e preferem negociar
com cada pais separadamente.
Entretanto, para os paises pequenos



ou pobres, abre-se a possibilidade de
alcancar acordos regionais com 0s
seus vizinhos, que lhes permitam
negociar em bloco evitando tornar-se
segmentos marginais e dependentes
das grandes poténcias. Hoje nenhum
Estado nacional isolado é capaz de
garantir o bem comum da propria
populacao.

Capitulo V
A POLITICA MELHOR

154. Para se tornar possivel o
desenvolvimento de uma
comunidade mundial capaz de
realizar a fraternidade a partir de
povos e nagdes que vivam a amizade
social, é necessaria a politica melhor,
a politica colocada ao servigo do
verdadeiro bem comum. Mas hoje,
infelizmente, muitas vezes a politica
assume formas que dificultam o
caminho para um mundo diferente.

Populismos e liberalismos



155. O desprezo pelos vulneraveis
pode esconder-se em formas
populistas que, demagogicamente, se
servem deles para os seus fins, ou em
formas liberais ao servigo dos
interesses econdmicos dos
poderosos. Em ambos os casos, é
palpavel a dificuldade de pensar
num mundo aberto onde haja lugar
para todos, que inclua os mais frageis
e respeite as diferentes culturas.

Popular ou populista

156. Nos ultimos anos, os termos
“populismo” e “populista” invadiram
0s meios de comunicacdo e a
linguagem em geral, perdendo assim
o valor que poderiam conter para
compor uma das polaridades da
sociedade dividida. Chegou-se ao
ponto de pretender classificar os
individuos, os grupos, as sociedades e
0s governos a partir da divisdo
bindria “populista” ou “ndo
populista”. Ja ndo é possivel que



alguém manifeste a sua opinido
sobre um tema qualquer, sem
tentarem classifica-lo num desses
dois polos: umas vezes para
desacredita-lo injustamente, outras
para exalta-lo desmedidamente.

157. Mas a pretensdo de introduzir o
populismo como chave de leitura da
realidade social contém outro ponto
fraco: ignora a legitimidade da noc¢ao
de povo. A tentativa de fazer
desaparecer da linguagem esta
categoria poderia levar a eliminacao
da propria palavra “democracia”,
cujo significado é precisamente
“governo do povo”. Contudo, para
afirmar que a sociedade é mais do
que a mera soma de individuos,
necessita-se do termo “povo”. A
verdade é que ha fendmenos sociais
que estruturam as maiorias, existem
megatendéncias e aspiracoes
comunitarias; além disso, pode-se
pensar em objetivos comuns,
independentemente das diferencas,



para implementar juntos um projeto
compartilhado; enfim, é muito dificil
projetar algo de grande a longo
prazo, se ndo se consegue torna-lo
um sonho coletivo. Tudo isto esta
expresso no substantivo “povo” e no
adjetivo “popular”. Se ndo se
incluissem na linguagem —
juntamente com uma sdélida critica
da demagogia —, ter-se-ia renunciado
a um aspecto fundamental da
realidade social.

158. Subjacente encontra-se um mal-
entendido. “Povo ndo é uma
categoria ldgica, nem uma categoria
mistica, no sentido de que tudo o que
faz o povo é bom, ou no sentido de
que 0 povo seja uma entidade
angelical. E uma categoria mitica. (...)
Quando explicas o que é um povo,
recorres a categorias logicas porque
precisas descrevé-lo: é verdade, elas
sdo necessarias. Mas, deste modo,
ndo consegues explicar o sentido de
pertenca a um povo; a palavra povo



tem algo mais que ndo se pode
explicar logicamente. Pertencer a um
povo é fazer parte de uma identidade
comum, formada por vinculos sociais
e culturais. E isto ndo é algo de
automatico; muito pelo contrario: é
um processo lento e dificil... rumo a
um projeto comum”.[132]

159. Existem lideres populares,
capazes de interpretar o sentir de um
povo, a sua dindmica cultural e as
grandes tendéncias de uma
sociedade. O servico que prestam,
congregando e guiando, pode ser a
base para um projeto duradouro de
transformacao e crescimento, que
implica também a capacidade de
ceder o lugar a outros na busca do
bem comum. Mas degenera num
populismo insano, quando se
transforma na habilidade de alguém
atrair consensos a fim de
instrumentalizar politicamente a
cultura do povo, sob qualquer sinal
ideoldgico, ao servico do seu projeto



pessoal e da sua permanéncia no
poder. Outras vezes, procura
aumentar a popularidade
fomentando as inclina¢fes mais
baixas e egoistas de alguns setores da
populacdo. E o caso agrava-se
quando se pretende, com formas
rudes ou sutis, o servilismo das
instituicdes e da legalidade.

160. Os grupos populistas fechados
deformam a palavra “povo”, porque
aquilo de que falam ndo é um
verdadeiro povo. De fato, a categoria
“povo” é aberta. Um povo vivo,
dindmico e com futuro é aquele que
permanece constantemente aberto a
novas sinteses assumindo em si o
que é diverso. E fa-lo, ndo se negando
a si mesmo, mas com a disposicdo de
se deixar mover, interpelar, crescer,
enriquecer por outros; e, assim, pode
evoluir.

161. Outra expressdo degenerada de
uma autoridade popular é a busca do



interesse imediato. Responde-se a
exigéncias populares, com o fim de
ter garantido os votos ou o apoio do
povo, mas sem avanc¢ar numa tarefa
ardua e constante que proporcione
as pessoas 0s recursos para o seu
desenvolvimento, de modo que
possam sustentar a vida com o seu
esforco e criatividade. Nesta linha,
deixei claro: “longe de mim propor
um populismo irresponsavel”.[133]
Por um lado, a superacdo da
desigualdade requer que se
desenvolva a economia, fazendo
frutificar as potencialidades de cada
regido e assegurando assim uma
equidade sustentavel;[134] por outro,
“os planos de assisténcia, que
acorrem a determinadas
emergéncias, deveriam considerar-se
apenas como respostas
provisorias”.[135]

162. A grande questdo € o trabalho.
Ser verdadeiramente popular -
porque promove o bem do povo - é



garantir a todos a possibilidade de
fazer germinar as sementes que Deus
colocou em cada um, as suas
capacidades, a sua iniciativa, as suas
forcas. Esta € a melhor ajuda para
um pobre, o melhor caminho para
uma existéncia digna. Por isso,
insisto que “ajudar os pobres com o
dinheiro deve sempre ser um
remédio provisorio para enfrentar
emergéncias. O verdadeiro objetivo
deveria ser sempre consentir-lhes
uma vida digna através do
trabalho”.[136] Por mais que mudem
o0s sistemas de producdo, a politica
ndo pode renunciar ao objetivo de
conseguir que a organizacdo de uma
sociedade assegure a cada pessoa
uma maneira de contribuir com as
suas capacidades e o seu esforgo.
Com efeito, “ndo ha pobreza pior do
que aquela que priva do trabalho e
da dignidade do trabalho”.[137]
Numa sociedade realmente
desenvolvida, o trabalho é uma
dimensao essencial da vida social,



porque ndo é s6 um modo de ganhar
0 pdo, mas também um meio para o
crescimento pessoal, para
estabelecer relacdes sadias,
expressar-se a si proprio, partilhar
dons, sentir-se corresponsavel no
desenvolvimento do mundo e,
finalmente, viver como povo.

Valores e limites das visoes liberais

163. A categoria de povo, que inclui
intrinsecamente uma avaliacdo
positiva dos vinculos comunitarios e
culturais, habitualmente é rejeitada
pelas visdes liberais individualistas,
que consideram a sociedade como
uma mera soma de interesses que
coexistem. Falam de respeito pelas
liberdades, mas sem a raiz de uma
narrativa comum. Em certos
contextos, € frequente acusar como
populistas quantos defendem os
direitos dos mais frageis da
sociedade. Para as referidas visoes, a
categoria de povo é uma mitificagdo



de algo que ndo existe na realidade.
Aqui, porém, cria-se uma polarizacao
desnecessaria, pois nem a ideia de
povo nem a de proximo sao
categorias puramente miticas ou
romanticas que excluam ou
desprezem a organizagao social, a
ciéncia e as institui¢oes da sociedade
civil.[138]

164. A caridade retune as duas
dimensodes — a mitica e a institucional
—, pois implica um caminho eficaz de
transformacdo da historia que exige
incorporar tudo: instituicoes, direito,
técnica, experiéncia, contribuicdes
profissionais, analise cientifica,
procedimentos administrativos...
Porque, “de fato, ndo ha vida
privada, se ndo for protegida por
uma ordem publica; um lar
acolhedor domeéstico ndo tem
intimidade, se ndo estiver sob a
tutela da legalidade, de um estado de
tranquilidade fundado na lei e na
forca e com a condicdo de um



minimo de bem-estar garantido pela
divisdo do trabalho, pelas trocas
comerciais, pela justica social e pela
cidadania politica”.[139]

165. A verdadeira caridade é capaz
de incluir tudo isto na sua dedicacéio;
e se se deve expressar no encontro
de pessoa a pessoa, também
consegue chegar a uma irmad, a um
irmdo distante e até desconhecido
através dos varios recursos que as
instituicdes de uma sociedade
organizada, livre e criativa sdo
capazes de gerar. Se voltarmos ao
caso do bom samaritano, vemos que
até ele precisou da existéncia de uma
estalagem que lhe permitisse
resolver o que ndo estava em
condig¢oes de garantir sozinho,
naquele momento. O amor ao
proximo é realista, e ndo desperdica
nada que seja necessario para uma
transformacdo da histéria que
beneficie os ultimos. As vezes
deparamo-nos com ideologias de



esquerda ou pensamentos sociais
cultivando hdabitos individualistas e
procedimentos ineficazes, porque
beneficiam a poucos; entretanto a
multiddo dos abandonados fica a
mercé da possivel boa vontade de
alguns. Isto demonstra que é
necessario fazer crescer ndo s6 uma
espiritualidade da fraternidade, mas
também e ao mesmo tempo uma
organizacdo mundial mais eficiente
para ajudar a resolver os problemas
prementes dos abandonados que
sofrem e morrem nos paises pobres.
Naturalmente isto implica que nao
exista apenas uma possivel via de
saida, uma unica metodologia
aceitavel, uma receita econdmica
aplicavel igualmente por todos, e
pressupOe que mesmo a ciéncia mais
rigorosa possa propor percursos
diferentes.

166. A consisténcia de tudo isto
podera ser bem pouca, se perdermos
a capacidade de reconhecer a



necessidade de uma mudanca nos
coracgdes humanos, nos habitos e
estilos de vida. E o que acontece
quando a propaganda politica, os
meios e os criadores de opinido
publica persistem em fomentar uma
cultura individualista e ingénua a
vista de interesses econémicos
desenfreados e da organizacao das
sociedades ao servico daqueles que
ja tém demasiado poder. Por isso, a
minha critica ao paradigma
tecnocratico ndo significa que so
procurando controlar os seus
excessos é que poderemos estar
seguros, ja que o perigo maior nao
esta nas coisas, nas realidades
materiais, nas organizacdes, mas no
modo como as pessoas se servem
delas. A questdo é a fragilidade
humana, a tendéncia humana
constante para o egoismo, que faz
parte daquilo que a tradicdo crista
chama “concupiscéncia”: a
inclinacdo do ser humano a fechar-se
na imanéncia do proprio eu, do seu



grupo, dos seus interesses
mesquinhos. Esta concupiscéncia
ndo é um defeito do nosso tempo;
existe desde que o homem é homem,
limitando-se simplesmente a
transformar-se, adquirir
modalidades diferentes no decorrer
dos séculos, utilizando os
instrumentos que o momento
historico coloca a sua disposicao.
Mas, é possivel domina-la com a
ajuda de Deus.

167. A tarefa educativa, o
desenvolvimento de habitos
solidarios, a capacidade de pensar a
vida humana de forma mais integral,
a profundidade espiritual sdo
realidades necessarias para dar
qualidade as relacdes humanas, de
tal modo que seja a propria
sociedade a reagir face as proprias
injusticas, as aberracdes, aos abusos
dos poderes econdmicos,
tecnologicos, politicos e mediaticos.
Ha visdes liberais que ignoram este



fator da fragilidade humana e
imaginam um mundo que
corresponda a uma determinada
ordem que poderia, por si so,
assegurar o futuro e a solucdo de
todos os problemas.

168. O mercado, por si s0, ndo
resolve tudo, embora as vezes nos
queiram fazer crer neste dogma de fé
neoliberal. Trata-se de um
pensamento pobre, repetitivo, que
propde sempre as mesmas receitas
perante qualquer desafio que surja.
O neoliberalismo reproduz-se
sempre igual a si mesmo, recorrendo
a magica teoria do “derrame” ou do
“gotejamento” — sem a nomear —
como Unica via para resolver os
problemas sociais. Ndo se da conta
de que a suposta redistribuicdo ndo
resolve a desigualdade, sendo, esta,
fonte de novas formas de violéncia
que ameacam o tecido social. Por um
lado, é indispensavel uma politica
econdmica ativa, visando “promover



uma economia que favoreca a
diversificacdo produtiva e a
criatividade empresarial”,[140] para
ser possivel aumentar os postos de
trabalho em vez de reduzi-los. A
especulacdo financeira, tendo a
ganancia de lucro facil como objetivo
fundamental, continua a fazer
estragos. Por outro lado, “sem formas
internas de solidariedade e de
confianca mutua, o mercado ndo
pode cumprir plenamente a propria
funcdo econodmica. E, hoje, foi
precisamente esta confianca que veio
a faltar”.[141] O fim da histéria néo
foi como previsto, tendo as receitas
dogmaticas da teoria econémica
imperante demonstrado que elas
mesmas ndo sdo infaliveis. A
fragilidade dos sistemas mundiais
perante a pandemia evidenciou que
nem tudo se resolve com a liberdade
de mercado e que, além de reabilitar
uma politica saudavel que nao esteja
sujeita aos ditames das financas,
“devemos voltar a por a dignidade



humana no centro e sobre este pilar
devem ser construidas as estruturas
sociais alternativas de que
precisamos”.[142]

169. Em determinadas visGes
econdmicas fechadas e
monocromaticas, parece que nao tém
lugar, por exemplo, os Movimentos
Populares que reunem
desempregados, trabalhadores
precarios e informais e tantos outros
que ndo entram facilmente nos
canais ja estabelecidos. Na realidade,
criam variadas formas de economia
popular e de producdo comunitaria.
E necessdrio pensar a participacio
social, politica e econémica segundo
modalidades tais “que incluam os
movimentos populares e animem as
estruturas de governo locais,
nacionais e internacionais com
aquela torrente de energia moral que
nasce da integracdo dos excluidos na
construcdo do destino comum” e, por
sua vez, se incentive a que “estes



movimentos, estas experiéncias de
solidariedade que crescem de baixo,
do subsolo do planeta, confluam,
sejam mais coordenados, se
encontrem”.[143] Mas fazé-lo sem
trair o seu estilo carateristico, porque
sdo “semeadores de mudancas,
promotores de um processo para o
qual convergem milhdes de
pequenas e grandes acoes
interligadas de modo criativo, como
numa poesia”.[144] Neste sentido,
sdo “poetas sociais” que a sua
maneira trabalham, propdem,
promovem e libertam. Com eles, sera
possivel um desenvolvimento
humano integral, que implica
superar “a ideia das politicas sociais
concebidas como uma politica para
0s pobres, mas nunca com os pobres,
nunca dos pobres, e muito menos
inserida num projeto que reuna os
povos”.[145] Embora incomodem e
mesmo se alguns “pensadores” ndo
sabem como classifica-los, é preciso
ter a coragem de reconhecer que,



sem eles, “a democracia atrofia-se,
torna-se um nominalismo, uma
formalidade, perde
representatividade, vai-se
desencarnando porque deixa fora o
povo na sua luta diaria pela
dignidade, na construcgdo de seu
destino”.[146]

O poder internacional

170. Deixai-me repetir aqui que “a
crise financeira dos anos 2007 e 2008
era a ocasido para o
desenvolvimento de uma nova
economia mais atenta aos principios
éticos e para uma nova
regulamentacdo da atividade
financeira especulativa e da riqueza
virtual. Mas ndo houve uma reacao
que fizesse repensar os critérios
obsoletos que continuam a governar
o mundo”.[147] Antes pelo contrario,
parece que as reais estratégias,
posteriormente desenvolvidas no
mundo, se tém orientado para maior



individualismo, menor integracao,
maior liberdade para os que sdo
verdadeiramente poderosos e
sempre encontram maneira de
escapar ilesos.

171. Gostaria de insistir no fato que
“dar a cada um o que lhe € devido,
segundo a definigdo classica de
justica, significa que nenhum
individuo ou grupo humano se pode
considerar omnipotente, autorizado
a pisar a dignidade e os direitos dos
outros individuos ou dos grupos
sociais. A efetiva distribuicdo do
poder, sobretudo politico, econdémico,
militar e tecnoldgico, entre uma
pluralidade de sujeitos e a criacdo de
um sistema juridico de regulacdo das
reivindicagOes e dos interesses
realiza a limitagdo do poder. Mas,
hoje, o panorama mundial
apresenta-nos muitos direitos falsos
e, a0 mesmo tempo, amplos setores
sem protecao, vitimas



inclusivamente de um mau exercicio
do poder”.[148]

172. O século XXI “assiste a uma
perda de poder dos Estados
nacionais, sobretudo porque a
dimensao econdémico-financeira, de
carater transnacional, tende a
prevalecer sobre a politica. Neste
contexto, torna-se indispensavel a
maturacdo de instituicdes
internacionais mais fortes e
eficazmente organizadas, com
autoridades designadas de maneira
imparcial por meio de acordos entre
governos nacionais e dotadas de
poder de sancionar”.[149] Quando se
fala de uma possivel forma de
autoridade mundial regulada pelo
direito,[150] ndo se deve
necessariamente pensar numa
autoridade pessoal. Mas deveria
prever pelo menos a criacdo de
organiza¢6es mundiais mais eficazes,
dotadas de autoridade para
assegurar o bem comum mundial, a



erradicacdo da fome e da miséria e a
justa defesa dos direitos humanos
fundamentais.

173. Nesta linha, lembro que é
necessaria uma reforma “quer da
Organizacdo das Nacdes Unidas quer
da arquitetura econémica e
financeira internacional, para que
seja possivel uma real concretizacao
do conceito de familia de
nacoes”.[151] Isto pressupde, sem
duvida, limites juridicos precisos
para evitar que seja uma autoridade
cooptada por poucos paises e, ao
mesmo tempo, para impedir
imposicdes culturais ou a reducao
das liberdades basicas das nacdes
mais frageis por causa de diferencas
ideologicas. Na verdade, “a
comunidade internacional é uma
comunidade juridica fundada sobre
a soberania de cada Estado-membro,
sem vinculos de subordinacdo que
neguem ou limitem a cada qual a sua
independéncia”.[152] Com efeito, “a



tarefa das Nacdes Unidas, com base
nos postulados do PreAmbulo e dos
primeiros artigos da sua Carta
constitucional, pode ser vista como o
desenvolvimento e a promocdo da
soberania do direito, sabendo que a
justica é um requisito indispensavel
para se realizar o ideal da
fraternidade universal. (...) E preciso
garantir o dominio incontestado do
direito e o recurso incansavel as
negociacoes, aos mediadores e a
arbitragem, como é proposto pela
Carta das Nagdes Unidas, verdadeira
norma juridica fundamental”.[153] E
necessario evitar que esta
Organizacdo seja deslegitimada, pois
0s seus problemas ou deficiéncias
podem ser enfrentados e resolvidos
em conjunto.

174. Requer-se coragem e
generosidade para estabelecer
livremente certos objetivos comuns e
assegurar o cumprimento em todo o
mundo dalgumas normas essenciais.



Para que isto seja verdadeiramente
util, deve-se apoiar “a exigéncia de
fazer fé nos compromissos subscritos
(pacta sunt servanda)”,[154] a fim de
evitar “a tentacao de fazer apelo
mais ao direito da forca que a forca
do direito”.[155] Nesta perspectiva,
“os instrumentos normativos para a
solucdo pacifica das controvérsias
devem ser repensados de tal modo
que lhes sejam reforcados o alcance
e a obrigatoriedade”.[156] Dentre
esses instrumentos normativos, ha
que favorecer os acordos
multilaterais entre os Estados,
porque garantem melhor do que os
acordos bilaterais o cuidado de um
bem comum realmente universal e a
tutela dos Estados mais vulneraveis.

175. Gracas a Deus, muitos grupos e
organizacoes da sociedade civil
ajudam a compensar as debilidades
da Comunidade Internacional, a sua
falta de coordenacdo em situacdes
complexas, a sua caréncia de atencao



relativamente a direitos humanos
fundamentais e a situa¢fes muito
criticas de alguns grupos. Assim,
adquire uma expressao concreta o
principio da subsidiariedade, que
garante a participacdo e a acdo das
comunidades e organizacgdes de nivel
menor, que integram de modo
complementar a a¢do do Estado.
Muitas vezes, realizam esforc¢os
admiraveis com o pensamento no
bem comum, e alguns dos seus
membros chegam a cumprir gestos
verdadeiramente heroicos que
mostram de quanta bondade ainda é
capaz a nossa humanidade.

Uma caridade social e politica

176. Atualmente muitos possuem
uma ma nocdo da politica, e ndo se
pode ignorar que frequentemente,
por tras deste fato, estao os erros, a
corrupcdo e a ineficiéncia de alguns
politicos. A isto vém juntar-se as
estratégias que visam enfraquecé-la,



substitui-la pela economia ou
domina-la por alguma ideologia. E
contudo podera o mundo funcionar
sem politica? Podera encontrar um
caminho eficaz para a fraternidade
universal e a paz social sem uma boa
politica?[157]

A politica necessaria

177. Gostaria de insistir que “a
politica ndo deve submeter-se a
economia, e esta ndo deve submeter-
se aos ditames e ao paradigma
eficientista da tecnocracia”.[158]
Embora se deva rejeitar o mau uso
do poder, a corrupcao, a falta de
respeito das leis e a ineficiéncia, “ndo
se pode justificar uma economia sem
politica, porque seria incapaz de
promover outra légica para governar
0s varios aspectos da crise
atual”.[159] Pelo contrario,
“precisamos de uma politica que
pense com visdo ampla e leve por
diante uma reformulacgdo integral,



abrangendo num dialogo
interdisciplinar os varios aspectos da
crise”.[160] Penso numa “politica
salutar, capaz de reformar as
institui¢cOes, coordena-las e dota-las
de bons procedimentos, que
permitam superar pressoes e
inércias viciosas”.[161] Nao se pode
pedir isto a economia, nem aceitar
que ela assuma o poder real do
Estado.

178. Perante tantas formas de
politica mesquinhas e fixadas no
interesse imediato, lembro que “a
grandeza politica mostra-se quando,
em momentos dificeis, se trabalha
com base em grandes principios e
pensando no bem comum a longo
prazo. O poder politico tem muita
dificuldade em assumir este dever
num projeto de na¢ao”[162] e, mais
ainda, num projeto comum para a
humanidade presente e futura.
Pensar nos que héo de vir ndo tem
utilidade para fins eleitorais, mas € o



que exige uma justica auténtica,
porque, como ensinaram os bispos
de Portugal, a terra “é um
empréstimo que cada geracgao recebe
e deve transmitir a geracao
seguinte”.[163]

179. A sociedade mundial tem graves
caréncias estruturais que ndo se
resolvem com remendos ou solu¢des
rapidas meramente ocasionais. Ha
coisas que devem ser mudadas com
reajustamentos profundos e
transformacdes importantes. E s0
uma politica sd poderia conduzir o
processo, envolvendo os mais
diversos setores e os conhecimentos
mais variados. Desta forma, uma
economia integrada num projeto
politico, social, cultural e popular
que vise 0 bem comum pode “abrir
caminho a oportunidades diferentes,
que ndo implica coibir a criatividade
humana nem o seu sonho de
progresso, mas orientar esta energia
por novos canais”.[164]



O amor politico

180. Reconhecer todo o ser humano
como um irmdo ou uma irma e
procurar uma amizade social que
integre a todos ndo sdo meras
utopias. Exigem a decisdo e a
capacidade de encontrar os
percursos eficazes, que assegurem a
sua real possibilidade. Todo e
qualquer esfor¢o nesta linha torna-se
um exercicio alto da caridade. Com
efeito, um individuo pode ajudar
uma pessoa necessitada, mas,
quando se une a outros para gerar
processos sociais de fraternidade e
justica para todos, entra no “campo
da caridade mais ampla, a caridade
politica”.[165] Trata-se de avancar
para uma ordem social e politica,
cuja alma seja a caridade social.[166]
Convido uma vez mais a revalorizar
a politica, que “é uma sublime
vocacgao, € uma das formas mais
preciosas de caridade, porque busca
0 bem comum?”.[167]



181. Todos 0s compromissos
decorrentes da doutrina social da
Igreja “derivam da caridade que é —
como ensinou Jesus — a sintese de
toda a Lei (cf. Mt 22, 36-40)”.[168]
Isto exige reconhecer que “o amor,
cheio de pequenos gestos de cuidado
mutuo, é também civil e politico,
manifestando-se em todas as acdes
que procuram construir um mundo
melhor”.[169] Por este motivo, o
amor expressa-se ndo so nas relacoes
intimas e préximas, mas também nas
“macrorrelagées como
relacionamentos sociais, econdmicos
e politicos”.[170]

182. Esta caridade politica supde ter
maturado um sentido social que
supere toda a mentalidade
individualista: “A caridade social
leva-nos a amar o bem comum e a
buscar efetivamente o bem de todas
as pessoas, consideradas ndo so
individualmente, mas também na
dimensdo social que as une”.[171]



Cada um é plenamente pessoa
quando pertence a um povo e, vice-
versa, ndo ha um verdadeiro povo
sem referéncia ao rosto de cada
pessoa. Povo e pessoa sdo termos
correlativos. Contudo, hoje,
pretende-se reduzir as pessoas a
individuos facilmente manipulaveis
por poderes que visam interesses
ilegitimos. A boa politica procura
caminhos de construcao de
comunidade nos diferentes niveis da
vida social, a fim de reequilibrar e
reordenar a globalizagdo para evitar
os seus efeitos desagregadores.

Amor eficaz

183. A partir do “amor social”,[172] é
possivel avancar para uma
civilizacdo do amor a que todos nos
podemos sentir chamados. Com o seu
dinamismo universal, a caridade
pode construir um mundo novo,[173]
porque ndo é um sentimento estéril,
mas o modo melhor de alcancar vias



eficazes de desenvolvimento para
todos. O amor social é uma “forca
capaz de suscitar novas vias para
enfrentar os problemas do mundo de
hoje e renovar profundamente, a
partir do interior, as estruturas,
organizac0es sociais, ordenamentos
juridicos”.[174]

184. A caridade esta no centro de
toda a vida social sadia e aberta.
Todavia, hoje, “ndo é dificil ouvir
declarar a sua irrelevancia para
interpretar e orientar as
responsabilidades morais”.[175] E
muito mais do que um
sentimentalismo subjetivo,
naturalmente se aparece unida ao
compromisso com a verdade, para
que ndo acabe “prisioneira das
emocoes e opinides contingentes dos
individuos”.[176] E precisamente a
relacdo da caridade com a verdade
que favorece o seu universalismo,
evitando assim que ela acabe
“confinada num ambito restrito e



carente de relacdes”.[177] Caso
contrario, sera “excluida dos projetos
e processos de construcdo de um
desenvolvimento humano de alcance
universal, no dialogo entre o saber e
a realizacdo pratica”.[178] Privada da
verdade, a emotividade fica sem
conteudos relacionais e sociais. Por
isso, a abertura a verdade protege a
caridade de uma fé falsa, que a priva
de “amplitude humana e
universal”.[179]

185. A caridade precisa da luz da
verdade, que buscamos
constantemente, e “esta luz é
simultaneamente a luz da razéo e a
da fé”,[180] sem relativismos. Isto
supoe também o desenvolvimento
das ciéncias e a sua contribuicao
insubstituivel para encontrar os
percursos concretos e mais seguros
para alcancgar os resultados
esperados. Com efeito, quando esta
em jogo o bem dos outros, ndo
bastam as boas intenc¢des, mas é



preciso conseguir efetivamente
aquilo de que eles e seus paises
necessitam para se realizar.

A atividade do amor politico

186. Existe o chamado amor “elicito”:
expressa os atos que brotam
diretamente da virtude da caridade,
dirigidos a pessoas e povos. Mas ha
também um amor “imperado”:
traduz os atos de caridade que nos
impelem a criar institui¢des mais
sadias, regulamentos mais justos,
estruturas mais solidarias.[181] Por
isso, é “um ato de caridade,
igualmente indispensavel, o
empenho com o objetivo de
organizar e estruturar a sociedade de
modo que o proximo ndo se venha a
encontrar na miséria”.[182] E
caridade acompanhar uma pessoa
que sofre, mas é caridade também
tudo o que se realiza - mesmo sem
ter contato direto com essa pessoa —
para modificar as condigdes sociais



que provocam o seu sofrimento.
Alguém ajuda um idoso a atravessar
um rio, e isto é caridade primorosa;
mas o politico constrdi-lhe uma
ponte, e isto também é caridade. E
caridade se alguém ajuda outra
pessoa fornecendo-lhe comida, mas o
politico cria-lhe um emprego,
exercendo uma forma sublime de
caridade que enobrece a sua agao
politica.

Os sacrificios do amor

187. Esta caridade, coracgdo do
espirito da politica, é sempre um
amor preferencial pelos ultimos, que
subjaz a todas as ac¢des realizadas em
seu favor.[183] S6 com um olhar cujo
horizonte esteja transformado pela
caridade, levando-nos a perceber a
dignidade do outro, é que os pobres
sdo reconhecidos e apreciados na sua
dignidade imensa, respeitados no seu
estilo proprio e cultura e, por
conseguinte, verdadeiramente



integrados na sociedade. Tal olhar é
o nucleo do auténtico espirito da
politica. Os caminhos que se abrem a
partir dele, sdo diferentes dos
caminhos de um pragmatismo sem
alma. Por exemplo, “néo se pode
enfrentar o escandalo da pobreza
promovendo estratégias de
contencao que so tranquilizam e
transformam os pobres em seres
domesticados e inofensivos. Como é
triste ver que, por detras de
presumiveis obras altruistas, o outro
é reduzido a passividade”.[184] O
necessario é haver distintos canais
de expressdo e participacgdo social. A
educacdo esta ao servico deste
caminho, para que cada ser humano
possa ser artifice do seu destino.
Demonstra aqui o seu valor o
principio de subsidiariedade,
inseparavel do principio de
solidariedade.

188. Isto demonstra a urgéncia de se
encontrar uma solucdo para tudo o



que atenta contra os direitos
humanos fundamentais. Os politicos
sdo chamados a “cuidar da
fragilidade, da fragilidade dos povos
e das pessoas. Cuidar da fragilidade
quer dizer forca e ternura, luta e
fecundidade, no meio de um modelo
funcionalista e individualista que
conduz inexoravelmente a “cultura
do descarte” (...); significa assumir o
presente na sua situacdo mais
marginal e angustiante e ser capaz
de ungi-lo de dignidade”.[185]
Embora acarrete certamente imenso
trabalho, “que tudo se faga para
tutelar a condicdo e a dignidade da
pessoa humana”![186] O politico é
operoso, é um construtor com
grandes objetivos, com olhar amplo,
realista e pragmatico, inclusive para
além do seu proprio pais. As maiores
preocupacdes de um politico ndo
deveriam ser as causadas por uma
descida nas sondagens, mas por nao
encontrar uma solucdo eficaz para “o
fendmeno da exclusdo social e



econdmica, com suas tristes
consequéncias de trafico de seres
humanos, trafico de orgaos e tecidos
humanos, exploracdo sexual de
meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituicao,
trafico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada. Tal é a
magnitude destas situacdes e o
numero de vidas inocentes
envolvidas que devemos evitar
qualquer tentac¢do de cair num
nominalismo declamatério com
efeito tranquilizador sobre as
consciéncias. Devemos ter cuidado
com as nossas instituicoes para que
sejam realmente eficazes na luta
contra estes flagelos”.[187] Consegue-
se isto, aproveitando de forma
inteligente os grandes recursos do
desenvolvimento tecnolégico.

189. Ainda estamos longe de uma
globalizacao dos direitos humanos
mais essenciais. Por isso a politica



mundial ndo pode deixar de colocar
entre seus objetivos principais e
irrenunciaveis o de eliminar
efetivamente a fome. Com efeito,
“quando a especulacgdo financeira
condiciona o preco dos alimentos,
tratando-os como uma mercadoria
qualquer, milhdes de pessoas sofrem
e morrem de fome. Por outro lado,
descartam-se toneladas de alimentos.
Isto constitui um verdadeiro
escandalo. A fome é criminosa, a
alimentacdo é um direito
inalienavel”.[188] Muitas vezes hoje,
enquanto nos enredamos em
discussOes semanticas ou ideoldgicas,
deixamos que irmaos e irmas
morram ainda de fome ou de sede,
sem um teto ou sem acesso a Servicos
de saude. Juntamente com estas
necessidades elementares por
satisfazer, outra vergonha para a
humanidade que a politica
internacional ndo deveria continuar
a tolerar — indo além dos discursos e
boas intencdes — € o trafico de



pessoas. Trata-se daquele minimo
que ndo se pode adiar mais.

Amor que integra e reune

190. A caridade politica se expressa
também na abertura a todos.
Sobretudo o governante é chamado a
renuncias que tornem possivel o
encontro, procurando a
convergéncia pelo menos em alguns
temas. Sabe escutar o ponto de vista
do outro, facilitando um espaco a
todos. Com renuncias e paciéncia,
um governante pode ajudar a criar
aquele poliedro bom onde todos
encontram um lugar. Nisto, as
negociacoes de tipo econdmico ndo
obtém resultados; é algo mais: é um
intercambio de dons a favor do bem
comum. Parece uma utopia ingénua,
mas ndo podemos renunciar a este
sublime objetivo.

191. Vendo que todo o tipo de
intolerancia fundamentalista
danifica as relagdes entre pessoas,



grupos e povos, comprometamo-nos
a viver e ensinar o valor do respeito,
0 amor capaz de aceitar as varias
diferencas, a prioridade da dignidade
de todo o ser humano sobre
quaisquer ideias, sentimentos,
atividades e até pecados que possa
ter. Enquanto os fanatismos, as
légicas fechadas e a fragmentacao
social e cultural proliferam na
sociedade atual, um bom politico da
0 primeiro passo para que se ougam
as diferentes vozes. E verdade que as
diferencas geram conflitos, mas a
uniformidade gera asfixia e
neutraliza-nos culturalmente. Nao
nos resignemos a viver fechados
num fragmento da realidade.

192. Neste contexto, gostaria de
lembrar que eu juntamente com o
Grande Ima Ahmad Al-Tayyeb
pedimos “aos artifices da politica
internacional e da economia
mundial, para se comprometer
seriamente na difusdo da tolerancia,



da convivéncia e da paz; para
intervir, o mais breve possivel, a fim
de se impedir o derramamento de
sangue inocente”.[189] E quando
uma determinada politica semeia o
odio e o medo em relacdo a outras
nacoes em nome do bem do proprio
pais, é necessario estar alerta, reagir
a tempo e corrigir imediatamente o
rumo.

Mais fecundidade que resultados

193. Ao mesmo tempo em que realiza
esta atividade incansavel, cada
politico permanece um ser humano,
chamado a viver o amor nas suas
relacdes interpessoais didrias. £ uma
pessoa e precisa perceber que “o
mundo moderno, devido a sua
perfeicdo técnica, tende a
racionalizar cada vez mais a
satisfacdo dos desejos humanos,
classificados e distribuidos entre
varios servi¢os. Um homem é
chamado cada vez menos pelo seu



proprio nome, cada vez menos sera
tratado como pessoa este ser, unico
no mundo, que tem o seu proprio
coracdao, o0s seus sofrimentos,
problemas e alegrias e a sua propria
familia. SO se conhecerdo as suas
doencas para trata-las, a sua falta de
dinheiro para fornecé-lo, a sua
necessidade de casa para aloja-lo, o
seu desejo de lazer e de distracoes
para organiza-los para eles”. E
contudo “amar o mais insignificante
dos seres humanos como a um
irmdo, como se existisse apenas ele
no mundo, ndo € perder
tempo”.[190]

194. Na politica, ha lugar também
para amar com ternura. “Em que
consiste a ternura? No amor, que se
torna préximo e concreto. £ um
movimento que brota do coracdo e
chega aos olhos, aos ouvidos e as
maos. (...) A ternura € o caminho que
percorreram os homens e as
mulheres mais corajosos e



fortes”.[191] No meio da atividade
politica, “os mais pequeninos, frageis
e pobres devem enternecer-nos: eles
tém o “direito” de arrebatar a nossa
alma, o nosso coracdo. Sim, eles sdo
nossos irmaos e, como tais, devemos
ama-los e trata-los”.[192]

195. Isto ajuda-nos a reconhecer que
nem sempre se trata de obter
grandes resultados, que as vezes nao
sdo possiveis. Na atividade politica, é
preciso recordar-se de que
“independentemente da aparéncia,
cada um é imensamente sagrado e
merece 0 nosso afeto e a nossa
dedicacdo. Por isso, se consigo ajudar
uma so pessoa a viver melhor, isso ja
justifica o dom da minha vida. E
maravilhoso ser povo fiel de Deus. E
ganhamos plenitude, quando
derrubamos os muros e o coracao se
enche de rostos e de nomes!”[193] Os
grandes objetivos, sonhados nas
estratégias, s6 em parte se alcancam.
Mas, sem olhar a isso, quem ama e



deixou de entender a politica como
uma mera busca de poder “esta
seguro de que ndo se perde nenhuma
das suas obras feitas com amor, nao
se perde nenhuma das suas
preocupacdes sinceras com 0s outros,
ndo se perde nenhum ato de amor a
Deus, ndo se perde nenhuma das
suas generosas fadigas, ndo se perde
nenhuma dolorosa paciéncia. Tudo
isto circula pelo mundo como uma
forca de vida”.[194]

196. Por outro lado, é grande
nobreza ser capaz de desencadear
processos cujos frutos serdo colhidos
por outros, com a esperanca colocada
na forga secreta do bem que se
semeia. Ao amor, a boa politica une a
esperanca, a confianca nas reservas
de bem que, apesar de tudo, existem
no corac¢ao do povo. Por isso, “a vida
politica auténtica, que se funda no
direito e num didlogo leal entre os
sujeitos, renova-se com a Convic¢ao
de que cada mulher, cada homem e



cada geracgdo encerram em si uma
promessa que pode irradiar novas
energias relacionais, intelectuais,
culturais e espirituais”.[195]

197. Vista desta maneira, a politica é
mais nobre do que a aparéncia, o
marketing, as diferentes formas de
maquiagem mediatica. Tudo isto
semeia apenas divisdo, inimizade e
um ceticismo desolador incapaz de
apelar para um projeto comum. Ao
pensar no futuro, alguns dias as
perguntas devem ser: “Para qué?
Para onde estou realmente
apontando?” Passados alguns anos,
ao refletir sobre o proprio passado, a
pergunta ndo sera: “Quantos me
aprovaram, quantos votaram em
mim, quantos tiveram uma imagem
positiva de mim?” As perguntas,
talvez dolorosas, serdo: “Quanto
amor coloquei no meu trabalho? Em
que fiz progredir o povo? Que
marcas deixei na vida da sociedade?
Que lacos reais construi? Que forgas



positivas desencadeei? Quanta paz
social semeei? Que produzi no lugar
que me foi confiado?”

Capitulo VI
DIALOGO E AMIZADE SOCIAL

198. Aproximar-se, expressar-se,
ouvir-se, olhar-se, conhecer-se,
esforcgar-se por entender-se, procurar
pontos de contato: tudo isto se
resume no verbo “dialogar”. Para nos
encontrar e ajudar mutuamente,
precisamos dialogar. Nao é
necessario dizer para que serve o
dialogo; é suficiente pensar como
seria o mundo sem o dialogo
paciente de tantas pessoas generosas,
que mantiveram unidas familias e
comunidades. O didlogo
perseverante e corajoso nao faz
noticia como as desavencas e 0s
conflitos; e contudo, de forma
discreta mas muito mais do que
possamos notar, ajuda o mundo a
viver melhor.



O didlogo social para uma nova
cultura

199. Alguns tentam fugir da
realidade, refugiando-se em mundos
privados, enquanto outros a
enfrentam com violéncia destrutiva,
mas “entre a indiferenca egoista e o
protesto violento, ha uma opcgao
sempre possivel: o dialogo. O didlogo
entre as geracdes, o didlogo no povo,
porque todos somos povo, a
capacidade de dar e receber,
permanecendo abertos a verdade.
Um pais cresce quando dialogam de
modo construtivo as suas diversas
riquezas culturais: a cultura popular,
a cultura universitaria, a cultura
juvenil, a cultura artistica e a cultura
tecnoldgica, a cultura econémica e a
cultura da familia, e a cultura dos
meios de comunicac¢do”.[196]

200. Muitas vezes confunde-se o
dialogo com algo muito diferente:
uma troca febril de opinides nas



redes sociais, muitas vezes pilotada
por uma informacdo mediatica nem
sempre fidvel. Ndo passam de
monologos que avangam em
paralelo, talvez se impondo a atencao
dos outros pelo seu tom alto e
agressivo. Mas os monologos ndo
empenham a ninguém, a ponto de os
seus conteudos aparecerem, nao
raro, oportunistas e contraditdrios.

201. A difusdo altissonante de fatos e
reivindica¢6es nos media, na
realidade o que faz muitas vezes é
obstruir as possibilidades do dialogo,
pois permite a cada um manter,
intactas e sem variantes, as proprias
ideias, interesses e opcoes,
desculpando-se com os erros alheios.
Predomina o costume de denegrir
rapidamente o adversario, aplicando-
lhe atributos humilhantes, em vez de
se enfrentarem num didlogo aberto e
respeitoso, onde se procure alcancar
uma sintese que va mais além. O pior
é que esta linguagem, habitual no



contexto medidtico de uma
campanha politica, generalizou-se de
tal maneira que a usam diariamente
todos. Com frequéncia, o debate é
manipulado por determinados
interesses detentores de maior poder
que procuram desonestamente
inclinar a opinido publica a seu
favor. E ndo me refiro apenas ao
governo vigente, porque tal poder
manipulador pode ser econémico,
politico, mediatico, religioso ou de
qualquer outro género. As vezes, é
justificado ou desculpado quando a
sua dindmica corresponde aos
proprios interesses econémicos ou
ideoldgicos, mas mais cedo ou mais
tarde volta-se contra esses mesmos
interesses.

202. A falta de didlogo supde que
ninguém, nos diferentes setores, esta
preocupado com o bem comum, mas
com obter as vantagens que o poder
lhe proporciona ou, na melhor das
hipéteses, com impor o seu proprio



modo de pensar. Assim a
conversacdo reduzir-se-a a meras
negociagdes para que cada um possa
agarrar todo o poder e as maiores
vantagens possiveis, sem uma busca
conjunta que gere bem comum. Os
heraois do futuro serdo aqueles que
souberem quebrar esta logica
morbosa e, ultrapassando as
conveniéncias pessoais, decidam
sustentar respeitosamente uma
palavra densa de verdade. Queira
Deus que estes herois se estejam
gerando silenciosamente no coracao
da nossa sociedade.

Construir juntos

203. O dialogo social auténtico
pressupde a capacidade de respeitar
0 ponto de vista do outro, aceitando
como possivel que contenha
convicgOes ou interesses legitimos. A
partir da propria identidade, o outro
tem algo para dar, e é desejavel que
aprofunde e exponha a sua posicdo



para que o debate publico seja ainda
mais completo. Sem duvida, quando
uma pessoa ou um grupo é coerente
com 0 que pensa, adere firmemente
a valores e convic¢oes e desenvolve
um pensamento, isto ira de uma
maneira ou outra beneficiar a
sociedade; mas so se verifica
realmente na medida em que o
referido desenvolvimento se realizar
em didlogo e na abertura aos outros.
Com efeito, “num verdadeiro espirito
de didlogo, nutre-se a capacidade de
entender o sentido daquilo que o
outro diz e faz, embora ndo se possa
assumi-lo como uma convicg¢éo
propria. Deste modo torna-se
possivel ser sincero, sem dissimular
0 que acreditamos, nem deixar de
dialogar, procurar pontos de contato
e sobretudo trabalhar e lutar
juntos”.[197] O debate publico, se
verdadeiramente der espaco a todos
e ndo manipular nem ocultar
informacdes, é um estimulo
constante que permite alcancar de



forma mais adequada a verdade ou,
pelo menos, exprimi-la melhor.
Impede que os varios setores se
instalem, comodos e autossuficientes,
na sua maneira de ver as coisas e nos
seus interesses limitados. Pensemos
que “as diferencas sdo criativas,
criam tensdo e, na resolucdo de uma
tensdo, estd o progresso da
humanidade”.[198]

204. Atualmente hé a conviccdo de
que, além dos progressos cientificos
especializados, é necessaria a
comunicacdo interdisciplinar, uma
vez que a realidade é uma so,
embora possa ser abordada sob
distintas perspectivas e com
diferentes metodologias. Nao se deve
ocultar o risco de um progresso
cientifico ser considerado a unica
abordagem possivel para se entender
um aspecto da vida, da sociedade e
do mundo. Ao contrario, um
investigador que avanga
frutuosamente na sua analise, mas



estad de igual modo disposto a
reconhecer outras dimensoes da
realidade que investiga, gracas ao
trabalho de outras ciéncias e
conhecimentos, abre-se para
conhecer a realidade de maneira
mais integra e plena.

205. Neste mundo globalizado, “os
mass media podem ajudar a sentir-
nos mais proximos uns dos outros; a
fazer-nos perceber um renovado
sentido de unidade da familia
humana, que impele a solidariedade
e a um compromisso sério para uma
vida mais digna. (...) Podem ajudar-
nos nisso, especialmente nos nossos
dias em que as redes da comunicacao
humana atingiram progressos sem
precedentes. Particularmente a
internet pode oferecer maiores
possibilidades de encontro e de
solidariedade entre todos; e isto é
uma coisa boa, ¢ um dom de
Deus”.[199] Mas é necessario
verificar, continuamente, que as



formas atuais de comunica¢ao nos
orientem efetivamente para o
encontro generoso, a busca sincera
da verdade integra, o servigo, a
aproximacao dos ultimos e o
compromisso de construir o bem
comum. Ao mesmo tempo, como
indicaram os bispos da Australia,
“ndo podemos aceitar um mundo
digital projetado para explorar as
nossas fraquezas e tirar fora o pior
das pessoas”.[200]

A base dos consensos

206. O relativismo ndo € a solucao.
Sob o véu de uma presumivel
tolerancia, acaba-se por facilitar que
os valores morais sejam
interpretados pelos poderosos
segundo as conveniéncias da hora.
Se, em ultima analise, “ndo ha
verdades objetivas nem principios
estaveis, fora da satisfacdo das
aspiracoes proprias e das
necessidades imediatas, (...) nao



podemos pensar que 0s programas
politicos ou a forca da lei sejam
suficientes (...). Quando é a cultura
que se corrompe deixando de
reconhecer qualquer verdade
objetiva ou quaisquer principios
universalmente validos, as leis so se
poderdo entender como imposicdes
arbitrarias e obstaculos a
evitar”.[201]

207. E possivel prestar atencéo a
verdade, buscar a verdade que
corresponde a nossa realidade mais
profunda? Que € a lei sem a
convicgdo, alcangada através de um
longo caminho de reflexdo e
sabedoria, de que cada ser humano é
sacro e inviolavel? Para que uma
sociedade tenha futuro, é preciso ter
amadurecido um vivo respeito pela
verdade da dignidade humana, a
qual nos submetemos. Entdo evitara
matar alguém, ndo apenas para
evitar o desprezo social e o peso da
lei, mas por convic¢do. E uma



verdade irrenunciavel que
reconhecemos com a razdo e
aceitamos com a consciéncia. Uma
sociedade é nobre e respeitavel,
nomeadamente porque cultiva a
busca da verdade e pelo seu apego as
verdades fundamentais.

208. Temos de nos exercitar em
desmascarar as varias modalidades
de manipulacdo, deformacao e
ocultamento da verdade nas esferas
publica e privada. O que chamamos
“verdade” ndo € s6 a comunicacdo de
fatos operada pelo jornalismo. E,
antes de mais nada, a busca dos
fundamentos mais solidos que estdo
na base das nossas opc¢oes e também
das nossas leis. Isto implica aceitar
que a inteligéncia humana pode ir
além das conveniéncias do momento
atual e captar algumas verdades que
ndo mudam, que eram verdade antes
de nos e sempre o serdo. Indagando
sobre a natureza humana, a razao



descobre valores que sdo universais,
porque derivam dela.

209. Caso contrario, ndo poderia
porventura suceder que os direitos
humanos fundamentais, hoje
considerados inviolaveis, acabassem
negados pelos poderosos de turno,
depois de terem obtido o “consenso”
de uma populacdo adormecida e
amedrontada? Nem seria suficiente
um mero consenso entre os varios
povos, porque igualmente
manipulavel. Existem ja provas
abundantes de todo o bem que
somos capazes de realizar, mas ao
mesmo tempo devemos reconhecer a
capacidade de destruicdo que existe
em nos. Nao sera, este
individualismo indiferente e
desalmado em que caimos, resultado
também da preguica de buscar os
valores mais altos, que estdo para
além das necessidades
momentaneas? Ao relativismo junta-
se o0 risco de que o poderoso ou o



mais habil consiga impor uma
suposta verdade. Pelo contrario,
“diante das normas morais que
proibem o mal intrinseco, ndo
existem privilégios ou excecdes para
ninguém. Ser o dono do mundo ou o
ultimo “miseravel” sobre a face da
terra, ndo faz diferenca alguma:
perante as exigéncias morais, todos
somos absolutamente iguais”.[202]

210. Um fendmeno atual, que esta
nos arrastando para uma légica
perversa e vazia, € a assimilacdo da
ética e da politica a fisica. Nao
existem o bem e o mal em si mesmos,
mas apenas um calculo de vantagens
e desvantagens. O deslocamento da
razao moral traz como consequéncia
que o direito ndo se pode referir a
uma concepcdo fundamental de
justica, mas torna-se um espelho das
ideias dominantes. Entramos aqui
numa degradacdo: vai-se “nivelando
por baixo” mediante um consenso
superficial e comprometedor. Assim,



em ultima analise, triunfa a 16gica da
forca.

O consenso e a verdade

211. Numa sociedade pluralista, o
dialogo é o caminho mais adequado
para se chegar a reconhecer aquilo
que sempre deve ser afirmado e
respeitado e que ultrapassa o
consenso ocasional. Falamos de um
dialogo que precisa ser enriquecido e
iluminado por razdes, por
argumentos racionais, por uma
variedade de perspectivas, por
contribuicdes de diversos
conhecimentos e pontos de vista, e
que ndo exclui a convicgdo de que é
possivel chegar a algumas verdades
fundamentais que devem e deverdo
ser sempre defendidas. Aceitar que
ha alguns valores permanentes,
embora nem sempre seja facil
reconhecé-los, confere solidez e
estabilidade a uma ética social.
Mesmo quando os reconhecemos e



assumimos através do dialogo e do
consenso, vemos que estes valores
basilares estdo para além de
qualquer consenso, reconhecemo-los
como valores transcendentes aos
nossos contextos e nunca
negociaveis. Podera crescer a nossa
compreensao do seu significado e
importancia - e, neste sentido, o
consenso é uma realidade dinamica
—, mas, em si mesmos, sdo apreciados
como estaveis pelo seu sentido
intrinseco.

212. Se algo permanece sempre
conveniente para o bom
funcionamento da sociedade, nao
sera porque atras disso ha uma
verdade perene que a inteligéncia
pode captar? Na propria realidade do
ser humano e da sociedade, na sua
natureza intima, ha uma série de
estruturas basilares que sustentam o
seu desenvolvimento e
sobrevivéncia. Dai derivam certas
exigéncias que podem ser



descobertas através do dialogo,
embora ndo sejam construidas em
sentido estrito pelo consenso. O fato
de certas normas serem
indispensaveis para a propria vida
social é um indicio externo de como
elas sejam algo intrinsecamente
bom. Portanto, ndo é necessario
contrapor a conveniéncia social, o
consenso e a realidade de uma
verdade objetiva. As trés coisas
podem unir-se harmoniosamente,
quando as pessoas, atraveés do
dialogo, tém a coragem de levar a
fundo uma questao.

213. Se devemos em qualquer
situacdo respeitar a dignidade dos
outros, isto significa que esta ndo é
uma inven¢ao nem uma suposicao
nossa, mas que existe realmente
neles um valor superior as coisas
materiais e independente das
circunstancias e exige um tratamento
distinto. Que todo o ser humano
possui uma dignidade inalienavel é



uma verdade que corresponde a
natureza humana,
independentemente de qualquer
transformacdo cultural. Por isso o ser
humano possui a mesma dignidade
inviolavel em todo e qualquer
periodo da histdria, e ninguém pode
sentir-se autorizado, pelas
circunstancias, a negar esta
conviccdo nem a agir em sentido
contrario. Assim, a inteligéncia pode
perscrutar a realidade das coisas,
através da reflexao, da experiéncia e
do didlogo, para reconhecer nessa
realidade que a transcende a base de
certas exigéncias morais universais.

214. Aos agnaosticos, este fundamento
poder-lhes-a aparecer como
suficiente para conferir aos
principios éticos basilares e ndo
negociaveis uma validade universal
de tal forma firme e estavel que
consiga impedir novas catastrofes.
Para os crentes, a natureza humana,
fonte de principios éticos, foi criada



por Deus, que em ultima analise
confere um fundamento solido a
estes principios.[203] Isto ndo
estabelece um fixismo ético nem
abre a estrada a imposicdo de um
sistemna moral, uma vez que os
principios morais fundamentais e
universalmente validos podem dar
lugar a varias normativas praticas.
Por isso, fica sempre um espaco para
o dialogo.

Uma nova cultura

215. “A vida é arte do encontro,
embora haja tanto desencontro pela
vida”.[204] Ja varias vezes convidei a
fazer crescer uma cultura do
encontro que supere as dialéticas
que colocam um contra o outro. E um
estilo de vida que tende a formar
aquele poliedro que tem muitas
faces, muitos lados, mas todos
compdem uma unidade rica de
matizes, porque “o todo é superior a
parte”.[205] O poliedro representa



uma sociedade onde as diferencas
convivem integrando-se,
enriquecendo-se e iluminando-se
reciprocamente, embora isso envolva
discussoOes e desconfiancas. Na
realidade, de todos podemos
aprender alguma coisa, ninguém é
inutil, ninguém é supérfluo. Isto
implica incluir as periferias. Quem
vive nelas tem outro ponto de vista,
vé aspectos da realidade que ndo se
descobrem a partir dos centros de
poder onde se tomam as decisdes
mais determinantes.

O encontro feito cultura

216. A palavra “cultura” indica algo
que penetrou no povo, nas suas
convic¢Oes mais profundas e no seu
estilo de vida. Quando falamos de
uma “cultura” no povo, trata-se de
algo mais que uma ideia ou uma
abstracdo; inclui as aspiracoes, o
entusiasmo e, em ultima analise, um
modo de viver que caracteriza



aquele grupo humano. Assim, falar
de “cultura do encontro” significa
que nos apaixona, como povo, querer
encontrar-nos, procurar pontos de
contato, lancar pontes, projetar algo
que envolva a todos. Isto se tornou
uma aspiracao e um estilo de vida. O
sujeito desta cultura é o povo, ndo
um setor da sociedade que tenta
manter tranquilo o resto com
recursos profissionais e mediaticos.

217. A paz social é laboriosa,
artesanal. Seria mais facil conter as
liberdades e as diferencas com um
pouco de astucia e algumas
compensacoes; mas esta paz seria
superficial e fragil, ndo o fruto de
uma cultura do encontro que a
sustente. Integrar as realidades
diferentes é muito mais dificil e
lento, embora seja a garantia de uma
paz real e sdlida. Isto ndo se
consegue agrupando s6 0S puros,
porque “até mesmo as pessoas que
possam ser criticadas pelos seus



erros, tém algo a oferecer que ndo se
deve perder”.[206] Nem consiste
numa paz que surja acalmando as
reivindicac¢des sociais ou impedindo-
as de criar confusdo, pois ndo € “um
consenso de escritorio nem uma paz
efémera para uma feliz
minoria”.[207] O que conta é gerar
processos de encontro, processos que
possam construir um povo capaz de
recolher as diferencas. Armemos 0s
nossos filhos com as armas do
dialogo! Ensinemos-lhes a boa
batalha do encontro!

O prazer de reconhecer o outro

218. Isto implica o habito de
reconhecer, ao outro, o direito de ser
ele proprio e de ser diferente. A
partir deste reconhecimento feito
cultura, torna-se possivel a criagdo
de um pacto social. Sem este
reconhecimento, surgem maneiras
sutis de fazer com que o outro perca
todo o seu significado, se torne



irrelevante, fazer com que na
sociedade ndo lhe seja reconhecido
qualquer valor. Por tras da repulsa
de certas formas visiveis de
violéncia, muitas vezes esconde-se
outra violéncia mais dissimulada: a
daqueles que desprezam o diferente,
sobretudo quando as suas
reivindica¢Oes prejudicam dalguma
maneira os proprios interesses.

219. Quando uma parte da sociedade
pretende apropriar-se de tudo aquilo
que o mundo oferece, como se 0s
pobres ndo existissem, vira o
momento em que isso tera as suas
consequéncias. Ignorar a existéncia e
os direitos dos outros provoca, mais
cedo ou mais tarde, alguma forma de
violéncia, muitas vezes inesperada.
Os sonhos de liberdade, igualdade e
fraternidade podem permanecer no
nivel de meras formalidades, porque
ndo sdo efetivamente para todos.
Sendo assim, ndo se trata apenas de
procurar um encontro entre aqueles



que detém varias formas de poder
econdmico, politico ou académico;
um efetivo encontro social coloca em
verdadeiro didlogo as grandes
formas culturais que representam a
maioria da populacdo. Muitas vezes,
as boas propostas ndo sao assumidas
pelos setores mais pobres, porque se
apresentam com uma roupagem
cultural que ndo é a deles e com a
qual ndo podem sentir-se
identificados. Por conseguinte, um
pacto social realista e inclusivo deve
ser também um “pacto cultural”, que
respeite e assuma as diversas visoes
do mundo, as culturas e os estilos de
vida que coexistem na sociedade.

220. Por exemplo, os povos nativos
ndo sdo contra o progresso, embora
tenham uma ideia diferente de
progresso, frequentemente mais
humanista que a da cultura moderna
dos povos desenvolvidos. Ndo é uma
cultura orientada para beneficio
daqueles que detém o poder,



daqueles que precisam criar uma
espécie de paraiso sobre a terra. A
intolerancia e o desprezo perante as
culturas populares indigenas sao
uma verdadeira forma de violéncia,
propria dos especialistas em ética
sem bondade que vivem julgando os
outros. Mas nenhuma mudanca
auténtica, profunda e estavel é
possivel, se ndo se realizar a partir
das varias culturas, principalmente
dos pobres. Um pacto cultural
pressupde que se renuncie a
compreender de maneira monolitica
a identidade de um lugar, e exige que
se respeite a diversidade,
oferecendo-lhe caminhos de
promocao e integracgdo social.

221. Este pacto implica também
aceitar a possibilidade de ceder algo
para o bem comum. Ninguém sera
capaz de possuir toda a verdade nem
satisfazer a totalidade dos seus
desejos, porque tal pretensdo levaria
a querer destruir o outro, negando-



lhe os seus direitos. A busca de uma
falsa tolerancia deve dar lugar ao
realismo dialogante por parte de
quem pensa que deve ser fiel aos
seus principios, mas reconhecendo
que o outro também tem o direito de
procurar ser fiel aos dele. Tal é o
auténtico reconhecimento do outro,
que sO 0 amor torna possivel e que
significa colocar-se no lugar do outro
para descobrir o que ha de auténtico
ou pelo menos de compreensivel no
meio das suas motivacoes e
interesses.

Recuperar a amabilidade

222. O individualismo consumista
provoca muitos abusos. Os outros se
tornam meros obstaculos para a
agradavel tranquilidade prdpria e,
assim, acaba-se por trata-los como
incomodos; e a agressividade
aumenta. Isto acentua-se e atinge
niveis exasperantes em periodos de
crise, situacdes catastroficas,



momentos dificeis, quando aflora o
espirito do “salve-se quem puder”.
Contudo, ainda é possivel optar pelo
cultivo da amabilidade; ha pessoas
que o conseguem, tornando-se
estrelas no meio da escuridao.

223. Sao Paulo designa um fruto do
Espirito Santo com a palavra grega
chrestotes (Gal 5, 22), que expressa
um estado de animo ndo aspero,
rude, duro, mas benigno, suave, que
sustenta e conforta. A pessoa que
possui esta qualidade ajuda os
outros, para que a sua existéncia seja
mais suportavel, sobretudo quando
sobrecarregados com o peso dos seus
problemas, urgéncias e angustias. E
um modo de tratar os outros, que se
manifesta de diferentes formas:
amabilidade no trato, cuidado para
ndo magoar com as palavras ou os
gestos, tentativa de aliviar o peso dos
outros. Supde “dizer palavras de
incentivo, que reconfortam,
consolam, fortalecem, estimulam”,



em vez de “palavras que humilham,
angustiam, irritam, desprezam”.[208]

224. A amabilidade é uma libertacao
da crueldade que as vezes penetra
nas relacdes humanas, da ansiedade
que ndo nos deixa pensar nos outros,
da urgéncia distraida que ignora que
os outros também tém direito de ser
felizes. Hoje raramente se encontram
tempo e energias disponiveis para se
demorar a tratar bem os outros, para
dizer “com licenca”, “desculpe”,
“obrigado”. Contudo de vez em
quando se verifica o milagre de uma
pessoa amavel, que deixa de lado as
suas preocupacoes e urgéncias para
prestar atencgdo, oferecer um sorriso,
dizer uma palavra de estimulo,
possibilitar um espaco de escuta no
meio de tanta indiferenca. Este
esforco, vivido dia a dia, é capaz de
criar aquela convivéncia sadia que
vence as incompreensodes e evita 0s
conflitos. O exercicio da amabilidade
ndo é um detalhe insignificante nem



uma atitude superficial ou burguesa.
Dado que pressupde estima e
respeito, quando se torna cultura
numa sociedade, transforma
profundamente o estilo de vida, as
relacdes sociais, o modo de debater e
confrontar as ideias. Facilita a busca
de consensos e abre caminhos onde a
exasperacao destroi todas as pontes.

Capitulo VII

PERCURSOS DE UM NOVO
ENCONTRO

225. Em muitas partes do mundo,
fazem falta percursos de paz que
levem a cicatrizar as feridas, ha
necessidade de artesdos de paz
prontos a gerar, com inventiva e
ousadia, processos de cura e de um
novo encontro.

Recomecar a partir da verdade

226. Novo encontro ndo significa
voltar ao periodo anterior aos



conflitos. Com o tempo, todos
mudamos. A tribulacdo e os
confrontos transformaram-nos. Além
disso, ja ndo ha espaco para
diplomacias vazias, dissimulacoes,
discursos com duplo sentido,
ocultamentos, bons modos que
escondem a realidade. Os que se
defrontaram duramente falam a
partir da verdade, nua e crua.
Precisam aprender a cultivar uma
memoria penitencial, capaz de
assumir o passado para libertar o
futuro das proprias insatisfacgoes,
confusdes ou projecdes. SO da
verdade historica dos fatos podera
nascer o esforco perseverante e
duradouro para se compreenderem
mutuamente e tentar uma nova
sintese para o bem de todos. De fato,
“o processo de paz é um empenho
que se prolonga no tempo. E um
trabalho paciente de busca da
verdade e da justica, que honra a
memaria das vitimas e abre, passo a
passo, para uma esperanga comum,



mais forte que a vinganca”.[209]
Como disseram os bispos do Congo, a
proposito de um conflito que ndo
cessa de reacender-se, “os acordos de
paz no papel, nunca serdo
suficientes; sera preciso ir mais
longe, integrando a exigéncia de
verdade sobre as origens desta crise
recorrente. O povo tem direito de
saber o que aconteceu”.[210]

227. Com efeito, “a verdade é uma
companheira inseparavel da justica e
da misericordia. Se, por um lado, sdo
essenciais — as trés todas juntas —
para construir a paz, por outro, cada
uma delas impede que as restantes
sejam adulteradas (...). De fato, a
verdade ndo deve levar a vinganca,
mas antes a reconciliacdo e ao
perddo. A verdade é contar as
familias dilaceradas pela dor o que
aconteceu aos seus parentes
desaparecidos. A verdade é confessar
0 que aconteceu aos menores
recrutados pelos agentes de



violéncia. A verdade é reconhecer o
sofrimento das mulheres vitimas de
violéncia e de abusos. (...) Cada ato
de violéncia cometido contra um ser
humano é uma ferida na carne da
humanidade; cada morte violenta
“diminui-nos” como pessoas. (...) A
violéncia gera mais violéncia, o 6dio
gera mais 0dio, e a morte mais
morte. Temos de quebrar esta
corrente que aparece como
inelutavel”.[211]

A arquitetura e o artesanato da paz

228. O percurso para a paz nao
implica homogeneizar a sociedade,
mas permite-nos trabalhar juntos.
Pode unir muitos nas pesquisas
comuns, onde todos ganham. Perante
certo objetivo comum, poder-se-a
contribuir com diferentes propostas
técnicas, distintas experiéncias, e
trabalhar em prol do bem comum. E
preciso procurar identificar bem os
problemas que atravessa uma



sociedade, para aceitar que existem
diferentes maneiras de encarar as
dificuldades e resolvé-las. O caminho
para uma melhor convivéncia
implica sempre reconhecer a
possibilidade de que o outro
contribua com uma perspectiva
legitima, pelo menos em parte, algo
que possa ser recuperado, mesmo
que se tenha equivocado ou tenha
agido mal. Porque “o outro nunca ha
de ser circunscrito aquilo que pdde
ter dito ou feito, mas deve ser
considerado pela promessa que traz
em si mesmo”,[212] uma promessa
que deixa sempre um lampejo de
esperanca.

229. Como ensinaram os bispos da
Africa do Sul, a verdadeira
reconciliacdo alcanga-se de maneira
proativa, “formando uma nova
sociedade baseada no servico aos
outros, e ndo no desejo de dominar;
uma sociedade baseada na partilha
do que se possui com 0s outros, e nao



na luta egoista de cada um pela
maior riqueza possivel; uma
sociedade na qual o valor de estar
juntos como seres humanos €, em
ultima anadlise, mais importante do
que qualquer grupo menor, seja ele a
familia, a nacdo, a etnia ou a
cultura”.[213] E os bispos da Coreia
do Sul destacaram que uma
verdadeira paz “s6 se pode alcangar
quando lutamos pela justica através
do didlogo, buscando a reconciliagdo
e 0 desenvolvimento mutuo”.[214]

230. O arduo esforco por superar o
que nos divide, sem perder a
identidade de cada um, pressupde
que em todos permaneca vivo um
sentimento basilar de pertenca.
Porque “a nossa sociedade ganha,
quando cada pessoa, cada grupo
social se sente verdadeiramente de
casa. Numa familia, os pais, os avos,
os filhos sdo de casa; ninguém fica
excluido. Se alguém tem uma
dificuldade, mesmo grave, ainda que



seja por culpa dele, os outros correm
em sua ajuda, apoiam-no; a sua dor é
de todos. (...) Nas familias, todos
contribuem para o projeto comum,
todos trabalham para o bem comum,
mas sem anular o individuo; pelo
contrario, sustentam-no, promovem-
no. Podem brigar entre si, mas ha
algo que ndo se move: este laco
familiar. As brigas de familia
tornam-se reconcilia¢des mais tarde.
As alegrias e as penas de cada um sédo
assumidas por todos. Isto sim é ser
familia! Oh, se pudéssemos conseguir
ver o adversario politico ou o vizinho
de casa com 0s mesmos olhos com
que vemos os filhos, esposas,
maridos, pais ou mées, como seria
bom! Amamos a nossa sociedade, ou
continua a ser algo distante, algo
anonimo, que ndo nos corresponde,
nao nos insere, nao nos
compromete?”[215]

231. Muitas vezes ha grande
necessidade de negociar e, assim,



desenvolver percursos concretos
para a paz. Mas 0s processos efetivos
de uma paz duradoura sdo, antes de
mais nada, transformacoes
artesanais realizadas pelos povos,
onde cada pessoa pode ser um
fermento eficaz com o seu estilo de
vida didria. As grandes
transformacdes ndo sdo construidas
a escrivaninha ou no escritorio. Por
isso, “cada qual desempenha um
papel fundamental, num unico
projeto criador, para escrever uma
nova pagina da historia, uma pagina
cheia de esperanca, cheia de paz,
cheia de reconciliacdo”.[216] Existe
uma “arquitetura” da paz, na qual
intervém as varias instituicGes da
sociedade, cada uma dentro de sua
competéncia, mas ha também um
“artesanato” da paz que nos envolve
a todos. A partir de distintos
processos de paz que se desenvolvem
em varios lugares do mundo,
“aprendemos que estes caminhos de
pacificacdo, de primazia da razdo



sobre a vinganca, de delicada
harmonia entre a politica e o direito,
ndo podem prescindir das pessoas
implicadas nos processos. Ndo basta
0 desenho de quadros normativos e
acordos institucionais entre grupos
politicos ou econdmicos de boa
vontade (...). Além disso, é sempre
enriquecedor incorporar nos nossos
processos de paz a experiéncia de
setores que, em muitas ocasides,
foram deixados de lado, para que
sejam precisamente as comunidades
a revestir os processos de memaria
coletiva”.[217]

232. Nunca esta terminada a
construcao da paz social num pais,
mas é “uma tarefa que ndo da
tréguas e exige o compromisso de
todos. Uma obra que nos pede para
ndo esmorecermos no esforco por
construir a unidade da nacédo e -
apesar dos obstaculos, das diferencas
e das diversas abordagens sobre o
modo como conseguir a convivéncia



pacifica — persistirmos na labuta por
favorecer a cultura do encontro que
exige que, no centro de toda a acao
politica, social e econdémica, se
coloque a pessoa humana, a sua
sublime dignidade e o respeito pelo
bem comum. Que este esfor¢o nos
faca esquivar de toda a tentacdo de
vinganca e busca de interesses
apenas particulares e a curto
prazo”.[218] As manifestacdes
publicas violentas, de um lado ou do
outro, ndo ajudam a encontrar vias
de saida, sobretudo porque, quando
se incentivam — como bem
assinalaram os bispos da Colémbia -
“as mobilizacdes dos cidadaos, nem
sempre aparecem claras as origens e
objetivos das mesmas; ndo faltam
formas de manipulagao politica e
apropriacOes a favor de interesses
particulares”.[219]

Sobretudo com os ultimos



233. A promocdo da amizade social
implica ndo s6 a aproximacao entre
grupos sociais distanciados a partir
de um periodo conflituoso da
histéria, mas também a busca de um
renovado encontro com os setores
mais pobres e vulneraveis. A paz
“ndo é apenas auséncia de guerra,
mas o empenho incansavel -
especialmente daqueles que
ocupamos um cargo de maior
responsabilidade — de reconhecer,
garantir e reconstruir concretamente
a dignidade, tantas vezes esquecida
ou ignorada, de irmdos nossos, para
que possam sentir-se os principais
protagonistas do destino da propria
nacao”.[220]

234. Muitas vezes, os ultimos da
sociedade foram ofendidos com
generalizacdes injustas. Se as vezes
0s mais pobres e os descartados
reagem com atitudes que parecem
antissociais, € importante
compreender que, em muitos casos,



tais reacdes tém a ver com uma
historia de desprezo e falta de
inclusdo social. Como ensinam o0s
bispos latino-americanos, “s6 a
proximidade que nos faz amigos nos
permite apreciar profundamente os
valores dos pobres de hoje, seus
legitimos desejos e seu modo proprio
de viver a fé. A opcao pelos pobres
deve conduzir-nos a amizade com 0s
pobres”.[221]

235. Aqueles que pretendem
pacificar uma sociedade ndo devem
esquecer que a desigualdade e a falta
de desenvolvimento humano integral
impedem que se gere a paz. Na
verdade, “sem igualdade de
oportunidades, as varias formas de
agressdo e de guerra encontrardo um
terreno fértil que, mais cedo ou mais
tarde, ha de provocar a explosao.
Quando a sociedade — local, nacional
ou mundial — abandona na periferia
uma parte de si mesma, ndo ha
programas politicos, nem forgas da



ordem ou servicos secretos que
possam garantir indefinidamente a
tranquilidade”.[222] Se se trata de
recomecar, sempre ha de ser a partir
dos ultimos.

O valor e o significado do perddo

236. Alguns preferem ndo falar de
reconciliacdo, porque pensam que o
conflito, a violéncia e as rupturas
fazem parte do funcionamento
normal de uma sociedade. De fato,
em qualquer grupo humano, ha lutas
de poder mais ou menos sutis entre
varios setores. Outros defendem que
dar lugar ao perddo equivale a ceder
0 espaco proprio para que outros
dominem a situacao. Por isso,
consideram que é melhor manter um
jogo de poder que permita assegurar
um equilibrio de forgas entre os
diferentes grupos. Outros
consideram que a reconciliacdo seja
empreendimento de fracos, que nao
sdo capazes de um didlogo em



profundidade e por isso optam por
escapar dos problemas escondendo
as injusticas. Incapazes de enfrentar
0s problemas, preferem uma paz
aparente.

O conflito inevitavel

237. O perddo e a reconciliacdo sdo
temas de grande relevo no
cristianismo e, com varias
modalidades, em outras religides. O
risco reside em ndo entender
adequadamente as convic¢des dos
crentes e apresenta-las de tal modo
que acabem por alimentar o
fatalismo, a inércia ou a injustica, e,
por outro lado, a intolerancia e a
violéncia.

238. Jesus Cristo nunca convidou a
fomentar a violéncia ou a
intolerancia. Ele proprio condenava
abertamente o uso da forca para se
impor aos outros: “Sabeis que 0s
chefes das nacdes as governam como
seus senhores, e que os grandes



exercem sobre elas o seu poder. Nao
seja assim entre vos” (Mt 20, 25-26).
Por outro lado, o Evangelho pede
para perdoar “setenta vezes sete” (Mt
18, 22), dando o exemplo do servo
sem compaixdo, que foi perdoado
mas, por sua vez, mostrou-se incapaz
de perdoar aos outros (cf. Mt 18,
23-35).

239. Se lermos outros textos do Novo
Testamento, podemos notar que
realmente as comunidades
primitivas, imersas num mundo
pagao repleto de corrupcdo e
aberracdes, viviam animadas por um
sentido de paciéncia, tolerancia,
compreensao. A este respeito, sdo
muito claros alguns textos: convida-
se a corrigir os adversarios “com
suavidade” (2 Tim 2, 25); ou exorta-se
a “que ndo digam mal de ninguém,
nem sejam conflituosos, mas sejam
afaveis, mostrando sempre
amabilidade para com todos os
homens. Pois também nos éramos



outrora insensatos” (Tit 3, 2-3). O
livro dos Atos dos Apdstolos mostra
que os discipulos, perseguidos por
algumas autoridades, “tinham a
simpatia de todo o povo” (2, 47; cf. 4,
21.33; 5, 13).

240. Entretanto, ao refletirmos sobre
0 perddo, a paz e a concordia social,
deparamo-nos com um texto de Jesus
Cristo que nos surpreende: “Nao
penseis que vim trazer a paz a terra;
ndo vim trazer a paz, mas a espada.
Porque vim separar o filho do seu
pai, a filha da sua mde e a nora da
sua sogra; de tal modo que os
inimigos do homem serdo os seus
familiares” (Mt 10, 34-36). E
importante situa-lo no contexto do
capitulo onde estd inserido. Aqui se
vé claramente que o tema em
questdo é o da fidelidade a propria
opcao, sem ter vergonha, ainda que
isso traga contrariedades e mesmo
que os entes queridos se oponham a
tal op¢do. Portanto, ndo convida a



procurar conflitos, mas
simplesmente a suportar o conflito
inevitavel, para que o respeito
humano ndo leve a faltar a fidelidade
em nome de uma suposta paz
familiar ou social. Sdo Jodo Paulo II
disse que a Igreja “ndo pretende
condenar toda e qualquer forma de
conflitualidade social. A Igreja sabe
bem que, ao longo da historia, os
conflitos de interesse entre diversos
grupos sociais surgem
inevitavelmente e que, perante eles,
0 cristdo deve muitas vezes tomar
posicao decidida e
coerentemente”.[223]

As lutas legitimas e o perddo

241. Ndo se trata de propor um
perdao renunciando aos proprios
direitos perante um poderoso
corrupto, um criminoso ou alguém
que degrada a nossa dignidade.
Somos chamados a amar a todos,
sem excec¢do, mas amar um opressor



ndo significa consentir que continue
a ser tal; nem leva-lo a pensar que é
aceitavel o que faz. Pelo contrario,
ama-lo corretamente é procurar, de
varias maneiras, que deixe de
oprimir, tirar-lhe o poder que néo
sabe usar e que o desfigura como ser
humano. Perdoar ndo significa
permitir que continuem a espezinhar
a propria dignidade e a do outro, ou
deixar que um criminoso continue a
fazer mal. Quem sofre injustica tem
de defender vigorosamente os seus
direitos e os da sua familia,
precisamente porque deve guardar a
dignidade que lhes foi dada, uma
dignidade que Deus ama. Se um
delinquente cometeu um delito
contra mim ou contra um ente
querido, ninguém me proibe de
exigir justica e me acautelar para
que essa pessoa — ou qualquer outra
—ndo volte a lesar-me nem cause a
outros o mesmo dano. Compete-me
fazé-lo, e 0 perdao ndo s6 ndo anula
esta necessidade, mas reclama-a.



242. O importante é ndo o fazer para
alimentar um o6dio que faz mal a
alma da pessoa e a alma do nosso
povo, ou por uma necessidade
morbosa desencadeando uma série
de vingancas. Ninguém alcanca a paz
interior nem se reconcilia com a vida
dessa maneira. A verdade é que
“nenhuma familia, nenhum grupo de
vizinhos ou uma etnia e menos ainda
um pais tem futuro, se o motor que
0s une, congrega e cobre as
diferencas é a vinganca e o ddio. Nao
podemos por-nos de acordo e unir-
nos para nos vingarmos, para
fazermos aquele que foi violento o
mesmo que ele nos fez, para
planejarmos ocasides de retaliacdo
sob formatos aparentemente
legais”.[224] Assim ndo se ganha
nada e, a longo prazo, perde-se tudo.

243. Sem duvida, “nao é tarefa facil
superar a amarga heranca de
injusticas, hostilidades e
desconfianca deixada pelo conflito.



S6 se pode conseguir, superando o
mal com o bem (cf. Rm 12, 21) e
cultivando aquelas virtudes que
promovem a reconciliacdo, a
solidariedade e a paz”.[225] Deste
modo a bondade, “a quem a faz
crescer dentro de si, da uma
consciéncia tranquila, uma alegria
profunda, mesmo no meio de
dificuldades e incompreensdes. E até
perante as ofensas sofridas, a
bondade néo é fraqueza mas
verdadeira forga, capaz de renunciar
a vinganca”.[226] E necessario
reconhecer na propria vida que
“inclusive aquele juizo duro que
tenho no coragdo contra o meu irmao
ou a minha irm4, a ferida nao
curada, aquele mal nao perdoado, o
rancor que s6 me faz mal, é uma
parte de guerra que tenho dentro, é
um fogo no coracdo que deve ser
apagado a fim de ndo irromper num
incéndio”.[227]

A verdadeira superagdo



244. Quando os conflitos néo se
resolvem, mas se escondem ou sao
enterrados no passado, ha siléncios
que podem significar tornar-se
cumplice de graves erros e pecados.
A verdadeira reconciliacdo néo
escapa do conflito, mas alcanga-se
dentro do conflito, superando-o
através do dialogo e de negociacgdes
transparentes, sinceras e pacientes. A
luta entre diferentes setores,
“quando livre de inimizades e ddio
mutuo, transforma-se pouco a pouco
numa concorréncia honesta, fundada
no amor da justica”.[228]

245. Varias vezes propus “um
principio que é indispensavel para
construir a amizade social: a unidade
é superior ao conflito. (...) Nao é
apostar no sincretismo ou na
absorcdo de um no outro, mas na
resolucdo num plano superior que
preserva em si as preciosas
potencialidades das polaridades em
contraste”.[229] Sabemos bem que,



“todas as vezes que aprendemos,
como pessoas e comunidades, a olhar
para mais alto do que nos mesmos e
0S N0sSS0S interesses particulares, a
compreensao e 0 COmpromisso
reciprocos transformam-se em
solidariedade; (...) numa area onde
os conflitos, as tensdes e mesmo
aqueles a quem seria possivel
considerar como contrapostos no
passado, podem alcancar uma
unidade multiforme que gera nova
vida”.[230]

A memoria

246. De quem sofreu muito de
maneira injusta e cruel, ndo se deve
exigir uma espécie de “perdao
social”. A reconciliacdo é um fato
pessoal, e ninguém pode impo-la ao
conjunto de uma sociedade, embora
a deva promover. Na esfera
estritamente pessoal, com uma
decisdo livre e generosa, alguém
pode renunciar a exigir um castigo



(cf. Mt 5, 44-46), mesmo que a
sociedade e a sua justica o busquem
legitimamente. Mas néo é possivel
decretar uma “reconciliacdo geral”,
pretendendo encerrar por decreto as
feridas ou cobrir as injusticas com
um manto de esquecimento. Quem se
pode arrogar o direito de perdoar em
nome dos outros? E comovente ver a
capacidade de perddo dalgumas
pessoas que souberam ultrapassar o
dano sofrido, mas também é humano
compreender aqueles que ndo o
podem fazer. Em todo o caso, o que
nunca se deve propor é o
esquecimento.

247. A Shoah ndo deve ser esquecida.
E 0 “simbolo dos extremos aonde
pode chegar a malvadez do homem,
quando, aticado por falsas ideologias,
esquece a dignidade fundamental de
cada pessoa, a qual merece respeito
absoluto seja qual for o povo a que
pertenca e a religido que
professe”.[231] Ao recorda-la, ndo



posso deixar de repetir esta oragao:
“Lembrai-Vos de nos na vossa
misericordia. Dai-nos a gracga de nos
envergonharmos daquilo que, como
homens, fomos capazes de fazer, de
nos envergonharmos desta maxima
idolatria, de termos desprezado e
destruido a nossa carne, aquela que
Vos formastes da lama, aquela que
vivificastes com o vosso sopro de
vida. Nunca mais, Senhor, nunca
mais!”[232]

248. Nao se devem esquecer 0s
bombardeamentos atdbmicos de
Hiroshima e Nagasaki. Uma vez
mais, “aqui faco memoria de todas as
vitimas e inclino-me perante a forca
e a dignidade das pessoas que, tendo
sobrevivido aqueles primeiros
momentos, suportaram nos seus
corpos durante muitos anos os
sofrimentos mais agudos e, nas suas
mentes, 0s germes da morte que
continuaram a consumir a sua
energia vital. (...) Ndo podemos



permitir que a atual e as novas
geracOes percam a memoria do que
aconteceu, aquela memoria que é
garantia e estimulo para construir
um futuro mais justo e
fraterno”.[233] Também néo
devemos esquecer as perseguicoes, 0
comeércio dos escravos e 0s
massacres étnicos que se verificaram
e verificam em varios paises, e tantos
outros fatos historicos que nos fazem
envergonhar de sermos humanos.
Devem ser recordados sempre,
repetidamente, sem nos cansarmos
nem anestesiarmos.

249. Hoje é facil cair na tentagao de
voltar pagina, dizendo que ja passou
muito tempo e é preciso olhar para
diante. Isso ndo, por amor de Deus!
Sem memoria, nunca se avanga; ndo
se evolui sem uma memoria integra e
luminosa. Precisamos manter “viva a
chama da consciéncia coletiva,
testemunhando as sucessivas
geracOes o horror daquilo que



aconteceu”, que assim “aviva e
preserva a memoria das vitimas,
para que a consciéncia humana se
torne cada vez mais forte contra toda
a vontade de dominio e
destruicdo”.[234] Precisam disso as
proprias vitimas — individuos, grupos
sociais ou nac¢des — para ndo cederem
a légica que leva a justificar a
represalia e qualquer violéncia em
nome do mal imenso que sofreram.
Por isso, ndo me refiro sé a memoria
dos horrores, mas também a
recordacdo daqueles que, no meio de
um contexto envenenado e corrupto,
foram capazes de recuperar a
dignidade e, com pequenos ou
grandes gestos, optaram pela
solidariedade, o perdao, a
fraternidade. E muito salutar fazer
memoria do bem.

Perddo sem esquecimentos

250. O perddo ndo implica
esquecimento. Antes, mesmo que



haja algo que de forma alguma pode
ser negado, relativizado ou
dissimulado, todavia podemos
perdoar. Mesmo que haja algo que
jamais deve ser tolerado, justificado
ou desculpado, todavia podemos
perdoar. Mesmo quando houver algo
que por nenhum motivo devemos
permitir-nos esquecer, todavia
podemos perdoar. O perdéo livre e
sincero é uma grandeza que reflete a
imensidéo do perddo divino. Se o
perdao é gratuito, entao se pode
perdoar até a quem resiste ao
arrependimento e é incapaz de pedir
perdao.

251. Aqueles que perdoam de
verdade ndo esquecem, mas
renunciam a deixar-se dominar pela
mesma forca destruidora que o0s
lesou. Quebram o circulo vicioso,
frenam o avancgo das forgas da
destruicdo. Decidem ndo continuar a
injetar na sociedade a energia da
vinganca que, mais cedo ou mais



tarde, acaba por cair novamente
sobre eles proprios. Com efeito, a
vinganca nunca sacia
verdadeiramente a insatisfacao das
vitimas. Ha crimes tdo horrendos e
cruéis que, fazer sofrer quem os
cometeu, ndo serve para sentir que
se reparou o dano; ndo bastaria
sequer matar o criminoso, nem se
poderiam encontrar torturas
comparaveis aquilo que pode ter
sofrido a vitima. A vinganca nao
resolve nada.

252. Também ndo estamos falando de
impunidade. Mas a justica procura-se
de modo adequado s6 por amor a
propria justica, por respeito das
vitimas, para evitar novos crimes e
visando preservar o hem comum,
ndo como a suposta descarga do
proprio rancor. O perdéao é
precisamente o que permite buscar a
justica sem cair no circulo vicioso da
vinganca nem na injustica do
esquecimento.



253. Se houve injusticas de parte a
parte, é preciso reconhecer
claramente a possibilidade de nédo
terem tido a mesma gravidade ou de
ndo serem comparaveis. A violéncia
exercida a partir das estruturas e do
poder do Estado ndo estd ao mesmo
nivel que a violéncia de grupos
particulares. Em todo o caso, ndo se
pode pretender que sejam
recordados apenas os sofrimentos
injustos de uma das partes. Como
ensinaram os bispos da Crodcia,
“devemos o0 mesmo respeito a toda a
vitima inocente. Aqui ndo pode
haver diferencas étnicas,
confessionais, nacionais ou
politicas”.[235]

254. Peco a Deus que “prepare 0s
nossos coragdes para o encontro com
os irmdos independentemente das
diferencas de ideias, lingua, cultura,
religido; que unja todo 0 nosso ser
com o Oleo da sua misericérdia que
cura as feridas dos erros, das



incompreensdes, das controvérsias;
[peco] a graca que nos envie, com
humildade e mansidao, pelas sendas
desafiadoras mas fecundas da busca
da paz”.[236]

A guerra e a pena de morte

255. Ha duas situacdes extremas que
podem chegar a apresentar-se como
solugdes em circunstancias
particularmente dramaticas, sem se
dar conta que sao respostas falsas,
ndo resolvem os problemas que
pretendem superar e, em ultima
analise, nada mais fazem que
acrescentar novos fatores de
destruicdo no tecido da sociedade
nacional e mundial. Trata-se da
guerra e da pena de morte.

A injustica da guerra

256. “No coracdo dos que maquinam
o mal, ha falsidade, mas aqueles que
tém conselhos de paz, viverao na

alegria” (Prov 12, 20). No entanto, ha



quem busque solucdes na guerra,
que frequentemente “se nutre com a
perversdo das relacdes, com as
ambicOes hegemonicas, os abusos de
poder, com o medo do outro e a
diferenca vista como obstaculo”.[237]
A guerra ndo é um fantasma do
passado, mas tornou-se uma ameaca
constante. O mundo esta a encontrar
cada vez mais dificuldade no lento
caminho da paz que empreendera e
comecava a dar alguns frutos.

257. Dado que se estdo a criar
novamente as condi¢des para a
proliferacdo de guerras, lembro que
“a guerra € a negacao de todos o0s
direitos e uma agressao dramatica ao
meio ambiente. Se se quiser um
desenvolvimento humano integral
auténtico para todos, é preciso
continuar incansavelmente no
esforgo de evitar a guerra entre as
nacoes e os povos. Para isso, é
preciso garantir o dominio
incontestado do direito e o recurso



incansavel as negociacoes, aos
mediadores e a arbitragem, como €
proposto pela Carta das Nagoes
Unidas, verdadeira norma juridica
fundamental”.[238] Quero destacar
que os 75 anos de existéncia das
NacOes Unidas e a experiéncia dos
primeiros 20 anos deste milénio
mostram que a plena aplicacdo das
normas internacionais € realmente
eficaz e que a sua inobservancia é
nociva. A Carta das Nagdes Unidas,
respeitada e aplicada com
transparéncia e sinceridade, é um
ponto de referéncia obrigatorio de
justica e um veiculo de paz. Mas isto
pressup0de ndo disfarcar intencgoes
ilicitas nem colocar os interesses
particulares de um pais ou grupo
acima do bem comum mundial. Se a
norma é considerada um
instrumento que se usa quando
resulta favoravel e se contorna
quando ndo o é, desencadeiam-se
forcas incontrolaveis que causam
grande dano as sociedades, aos mais



frageis, a fraternidade, ao meio
ambiente e aos bens culturais, com
perdas irrecuperaveis para a
comunidade global.

258. Deste modo facilmente se opta
pela guerra valendo-se de todo o tipo
de desculpas aparentemente
humanitarias, defensivas ou
preventivas, recorrendo-se mesmo a
manipulacdo da informacao. De fato,
nas ultimas décadas, todas as guerras
pretenderam ter uma “justificacao”.
O Catecismo da Igreja Catolica fala da
possibilidade de uma legitima defesa
por meio da forca militar, o que
supde demonstrar a existéncia de
algumas “condicdes rigorosas de
legitimidade moral”.[239] Mas cai-se
facilmente numa interpretacao
demasiado larga deste possivel
direito. Assim, pretende-se
indevidamente justificar inclusive
ataques “preventivos” ou acoes
bélicas que dificilmente ndo
acarretem “males e desordens mais



graves do que o mal a eliminar”.[240]
A questao é que, a partir do
desenvolvimento das armas
nucleares, quimicas e biologicas e
das enormes e crescentes
possibilidades que oferecem as novas
tecnologias, conferiu-se a guerra um
poder destrutivo incontrolavel, que
atinge muitos civis inocentes. E
verdade que “nunca a humanidade
teve tanto poder sobre si mesma, e
nada garante que o utilizara
bem”.[241] Assim, ja ndo podemos
pensar na guerra como solucdo,
porque provavelmente os riscos
sempre serdo superiores a hipotética
utilidade que se lhe atribua. Perante
esta realidade, hoje é muito dificil
sustentar os critérios racionais
amadurecidos em outros séculos
para falar de uma possivel “guerra
justa”. Nunca mais a guerral![242]

259. E importante acrescentar que,
com o desenvolvimento da
globalizacdo, aquilo que pode



aparecer como uma solucao imediata
ou pratica para uma regido da terra,
desencadeia uma corrente de fatores
violentos, muitas vezes subterraneos,
que acabam por atingir todo o
planeta e abrir caminho para novas e
piores guerras futuras. No nosso
mundo, ja ndo existem so “pedacos”
de guerra num pais ou em outro, mas
vive-se uma “guerra mundial aos
pedacos”, porque os destinos dos
paises estao intensamente ligados
entre si no cendrio mundial.

260. Como dizia Sdo Jodo XXIII, “néo
€ mais possivel pensar que nesta
nossa era atomica a guerra seja um
meio apto para ressarcir direitos
violados”.[243] Afirmava-o num
periodo de forte tensdo
internacional, manifestando assim o
grande anseio de paz que se difundia
nos tempos da guerra fria. Reforgou
a conviccao de que as razdes da paz
sdo mais fortes do que todo o calculo
de interesses particulares e toda a



confianga posta no uso das armas.
Mas, por falta de uma visao de futuro
e de uma consciéncia compartilhada
sobre 0 nosso destino comum, nao se
exploraram adequadamente as
oportunidades que oferecia o fim da
guerra fria. Em vez disso, cedeu-se a
busca de interesses particulares, sem
se preocupar com o bem comum
universal. Assim irrompeu
novamente o fantasma enganador da
guerra.

261. Toda a guerra deixa o mundo
pior do que o encontrou. A guerra é
um fracasso da politica e da
humanidade, uma rendicao
vergonhosa, uma derrota perante as
forcas do mal. Nao fiquemos em
discuss0Oes teoricas, tomemos contato
com as feridas, toquemos a carne de
quem paga os danos. Voltemos o
olhar para tantos civis massacrados
como “danos colaterais”.
Interroguemos as vitimas. Prestemos
atencao aos profugos, aqueles que



sofreram as radiac¢des atbmicas ou 0s
ataques quimicos, as mulheres que
perderam os filhos, as criancas
mutiladas ou privadas da sua
infancia. Consideremos a verdade
destas vitimas da violéncia, olhemos
a realidade com os seus olhos e
escutemos as suas historias com o
coracdo aberto. Assim poderemos
reconhecer o abismo do mal no
coracao da guerra, e ndo nos turvara
o fato de nos tratarem como
ingénuos porque escolhemos a paz.

262. Tampouco serdo suficientes as
normas, se se pensa que a solugao
para os problemas atuais consiste em
dissuadir os outros através do medo,
ameacando-os com o0 uso de armas
nucleares, quimicas ou bioldgicas.
Com efeito, “se tomarmos em
consideracdo as principais ameacas
contra a paz e a seguranga com as
suas multiplas dimensdes neste
mundo multipolar do século XXI,
como, por exemplo, o terrorismo, os



conflitos assimétricos, a seguranca
informatica, os problemas
ambientais, a pobreza, muitas
duvidas emergem acerca da
insuficiéncia da dissuasdo nuclear
para responder de modo eficaz a tais
desafios. Estas preocupacdes
assumem ainda mais consisténcia
quando consideramos as
catastroficas consequéncias
humanitarias e ambientais que
derivam de qualquer utilizacdo das
armas nucleares com efeitos
devastadores indiscriminados e
incontrolaveis no tempo e no espaco.
(...) Devemos perguntar-nos também
quanto seja sustentavel um
equilibrio baseado no medo, quando
de fato ele tende a aumentar o temor
e a ameacar as relacdes de confianca
entre os povos. A paz e a estabilidade
internacionais ndo podem ser
fundadas num falso sentido de
seguranca, na ameaca de uma
destruicdo reciproca ou de um
aniquilamento total, na manutencao



de um equilibrio de poder. (...) Em tal
contexto, o objetivo final da
eliminacdo total das armas nucleares
torna-se um desafio mas também um
imperativo moral e humanitario. (...)
A crescente interdependéncia e a
globalizacdo significam que a
resposta que se der a ameaca de
armas nucleares deve ser coletiva e
planejada, baseada na confianca
reciproca, que so pode ser construida
atraveés do dialogo sinceramente
dirigido para o bem comum e nédo
para a tutela de interesses velados ou
particulares”.[244] E, com o dinheiro
usado em armas e outras despesas
militares, constituamos um Fundo
mundial,[245] para acabar de vez
com a fome e para o
desenvolvimento dos paises mais
pobres, a fim de que os seus
habitantes ndo recorram a solugdes
violentas ou enganadoras, nem
precisem abandonar os seus paises a
procura de uma vida mais digna.



A pena de morte

263. Ha outra maneira de eliminar o
outro, ndo destinada aos paises, mas
as pessoas: € a pena de morte. Sdo
Jodo Paulo II declarou, de forma
clara e firme, que a mesma é
inadequada no plano moral e ja ndo
€ necessaria no plano penal.[246]
Nao é possivel pensar num recuo
relativamente a esta posicdo. Hoje,
afirmamos com clareza que “a pena
de morte é inadmissivel”’[247] e a
Igreja compromete-se decididamente
a propor que seja abolida em todo o
mundo.[248]

264. No Novo Testamento, ao mesmo
tempo que se pede aos individuos
para ndo fazerem justica por si
proprios (cf. Rm 12, 19), reconhece-se
a necessidade de as autoridades
imporem penas aqueles que
praticam o mal (cf. Rm 13, 4; 1 Ped 2,
14). Com efeito, “a vida em comum,
estruturada em volta de



comunidades organizadas, precisa de
regras de convivéncia cuja livre
violacdo exige uma resposta
adequada”.[249] Isto implica que a
autoridade publica legitima possa e
deva “infligir penas proporcionadas
a gravidade dos delitos”[250] e que se
garanta ao poder judiciario “a
necessaria independéncia no ambito
da lei”.[251]

265. Desde os primeiros séculos da
Igreja, alguns manifestaram-se
claramente contrarios a pena de
morte. Por exemplo, Lactancio
defendia que “ndo ha qualquer
distingcdo que se possa fazer: sempre
sera crime matar um homem?”.[252]
O Papa Nicolau I exortava: “Esforcai-
vos por livrar da pena de morte ndo
s6 cada um dos inocentes, mas
também todos os culpados”.[253] E,
por ocasido do julgamento de alguns
homicidas que assassinaram dois
sacerdotes, Santo Agostinho pediu ao
juiz para ndo tirar a vida aos



assassinos, e justificava-o da seguinte
maneira: “Ndo que pretendamos com
isto impedir que se tire a individuos
celerados a liberdade de cometer
delitos, mas queremos que, para esse
fim, seja suficiente que, deixando-os
vivos e sem mutila-los em parte
alguma do corpo, aplicando as leis
repressivas, eles sejam afastados da
sua agitacdo insana para serem
reconduzidos a uma vida salutar e
pacifica, ou que, retirados das suas
acOes perversas, sejam ocupados em
algum trabalho util. Também isto é
uma condenac¢do, mas quem nao
entenderia que se trata mais de um
beneficio que de um suplicio, uma
vez que nao se deixa campo livre a
audacia da ferocidade, nem se retira
o remédio do arrependimento? (...)
Indigna-te contra a iniquidade, mas
sem esqueceres a humanidade; ndo
dés livre curso a volupia da vinganca
contra as atrocidades dos pecadores,
mas pretende antes curar as suas
feridas”.[254]



266. Os medos e os rancores levam
facilmente a entender as penas de
maneira vingativa, se nao cruel, em
vez de considera-las como parte de
um processo de cura e reinsercdo na
sociedade. Hoje, “tanto por parte de
alguns setores da politica como de
certos meios de comunicacio, por
vezes incita-se a violéncia e a
vinganca, publica e privada, ndo so
contra quantos sdo responsaveis por
ter cometido delitos, mas também
contra aqueles sobre os quais recai a
suspeita, fundada ou ndo, de ter
infringido a lei. (...) H4 por vezes a
tendéncia a construir
deliberadamente inimigos: figuras
estereotipadas, que concentram em
si todas as carateristicas que a
sociedade sente ou interpreta como
ameacadoras. Os mecanismos de
formacdo destas imagens sdo o0s
mesmos que, outrora, permitiram a
expansdo das ideias racistas”.[255]
Isso tornou particularmente perigoso
0 costume crescente que ha, em



alguns paises, de recorrer a prisoes
preventivas, a reclusdes sem
julgamento e especialmente a pena
de morte.

267. Quero assinalar que “é
impossivel imaginar que hoje os
Estados ndo possam dispor de outro
meio, que ndo seja a pena capital,
para defender a vida de outras
pessoas do agressor injusto”. De
particular gravidade se revestem as
chamadas execugoes extrajudiciais
ou extralegais, que “sdo homicidios
deliberados cometidos por alguns
Estados e pelos seus agentes, com
frequéncia feitos passar como
confrontos com delinquentes, ou
apresentados como consequéncias
indesejadas do uso razoavel,
necessario e proporcional da forga
para manter e aplicar a lei”.[256]

268. “Os argumentos contrarios a
pena de morte sdo muitos e bem
conhecidos. A Igreja frisou



oportunamente alguns deles, como a
possibilidade da existéncia de erro
judicial e o uso que dela fazem os
regimes totalitarios e ditatoriais, que
a utilizam como instrumento de
supressdo da dissidéncia politica ou
perseguicdo das minorias religiosas e
culturais, todas vitimas que, para as
suas respectivas legislacoes, sdo
“delinquentes”. Por conseguinte,
todos os cristdos e homens de boa
vontade estdo chamados hoje a lutar
ndo so pela abolicdo da pena de
morte, legal ou ilegal, em todas as
suas formas, mas também para
melhorar as condigdes carcerarias,
no respeito pela dignidade humana
das pessoas privadas da liberdade. E
relaciono isto com a prisdo perpétua.
(...) A prisdo perpétua é uma pena de
morte escondida”.[257]

269. Lembremos que “nem sequer o
homicida perde a sua dignidade
pessoal e o proprio Deus Se constitui
seu garante”.[258] A rejeicdo firme



da pena de morte mostra até que
ponto é possivel reconhecer a
dignidade inalienavel de todo o ser
humano e aceitar que tenha um
lugar neste universo. Visto que ndo o
nego ao pior dos criminosos, ndo o
negarei a ninguém, darei a todos a
possibilidade de compartilhar
comigo este planeta, apesar do que
nos possa separar.

270. Aos cristdos que hesitam e se
sentem tentados a ceder a qualquer
forma de violéncia, convido-os a
lembrar este anuncio do livro de
Isaias: “transformardo as suas
espadas em relhas de arado” (2, 4).
Para nos, esta profecia encarna em
Jesus Cristo, que, ao ver um discipulo
excitado pela violéncia, lhe disse com
firmeza: “Mete a tua espada na
bainha, pois todos quantos se
servirem da espada, morrerao a
espada” (Mt 26, 52). Era um eco
daquela antiga admoestacgdo: “Ao
homem, pedirei contas da vida do



homem, seu irmdo. A quem
derramar o sangue do homem, pela
mao do homem sera derramado o
seu” (Gn 9, 5-6). Esta reacdo de Jesus,
que brotou espontaneamente do seu
coracao, supera a distancia dos
séculos e chega até hoje como um
apelo incessante.

Capitulo VIII

AS RELIGIOES AO SERVICO DA
FRATERNIDADE NO MUNDO

271. As varias religides, ao partir do
reconhecimento do valor de cada
pessoa humana como criatura
chamada a ser filho ou filha de Deus,
oferecem uma preciosa contribuicao
para a construcdo da fraternidade e a
defesa da justica na sociedade. O
dialogo entre pessoas de diferentes
religides ndo se faz apenas por
diplomacia, amabilidade ou
tolerancia. Como ensinaram os
bispos da India, “o objetivo do
dialogo é estabelecer amizade, paz,



harmonia e partilhar valores e
experiéncias morais e espirituais
num espirito de verdade e
amor”.[259]

O fundamento ultimo

272. Como crentes, pensamos que,
sem uma abertura ao Pai de todos,
ndo podem haver razdes solidas e
estaveis para o apelo a fraternidade.
Estamos convencidos de que “s6 com
esta consciéncia de filhos que néo
sdo orfaos, podemos viver em paz
entre n6s”.[260] Com efeito, “a razao,
por si so, é capaz de ver a igualdade
entre os homens e estabelecer uma
convivéncia civica entre eles, mas
ndo consegue fundar a
fraternidade”.[261]

273. Nesta linha, quero lembrar um
texto memoravel: “Se ndo existe uma
verdade transcendente, na
obediéncia a qual o homem adquire
a sua plena identidade, entdo ndo ha
qualquer principio seguro que



garanta relacOes justas entre o0s
homens. Com efeito, o seu interesse
de classe, de grupo, de nacao
contrapde-nos inevitavelmente uns
aos outros. Se ndo se reconhece a
verdade transcendente, triunfa a
forca do poder, e cada um tende a
aproveitar-se ao maximo dos meios a
sua disposicao para impor o proprio
interesse ou opinido, sem atender
aos direitos do outro. (...) Araiz do
totalitarismo moderno, portanto,
deve ser individuada na negacao da
transcendente dignidade da pessoa
humana, imagem visivel de Deus
invisivel, e precisamente por isso,
pela sua propria natureza, sujeito de
direitos que ninguém pode violar:
seja individuo, grupo, classe, nagao
ou Estado. Nem tampouco o pode
fazer a maioria de um corpo social,
lancando-se contra a minoria”.[262]

274. A partir da nossa experiéncia de
fé e da sabedoria que se vem
acumulando ao longo dos séculos e



aprendendo também das nossas
inumeras fraquezas e quedas, como
crentes das diversas religides
sabemos que tornar Deus presente é
um bem para as nossas sociedades.
Buscar a Deus com coracdo sincero,
desde que ndo o ofusquemos com 0s
nossos interesses ideoldgicos ou
instrumentais, ajuda a reconhecer-
nos como companheiros de estrada,
verdadeiramente irmaos. Julgamos
que, “quando se pretende, em nome
de uma ideologia, expulsar Deus da
sociedade, acaba-se adorando idolos,
e bem depressa o proprio homem se
sente perdido, a sua dignidade é
espezinhada, os seus direitos
violados. Conheceis bem a
brutalidade a que pode conduzir a
privacdo da liberdade de consciéncia
e da liberdade religiosa, e como desta
ferida se gera uma humanidade
radicalmente empobrecida, porque
fica privada de esperanca e de
ideais”.[263]



275. Temos de reconhecer que,
“entre as causas mais importantes da
crise do mundo moderno, se contam
uma consciéncia humana
anestesiada e o afastamento dos
valores religiosos, bem como o
predominio do individualismo e das
filosofias materialistas que divinizam
0 homem e colocam os valores
mundanos e materiais no lugar dos
principios supremos e
transcendentes”.[264] N&o se pode
admitir que, no debate publico, s6
tenham voz os poderosos e 0s
cientistas. Deve haver um lugar para
a reflexdo que provém de um fundo
religioso que recolhe séculos de
experiéncia e sabedoria. “Os textos
religiosos classicos podem oferecer
um significado para todas as épocas,
possuem uma forca motivadora”,
mas de fato “sdo desprezados pela
miopia dos racionalismos”.[265]

276. Por estas razdes, embora a Igreja
respeite a autonomia da politica, ndo



relega a sua propria missdo para a
esfera do privado. Pelo contrario,
ndo pode nem deve ficar a margem
na construcdo de um mundo melhor
nem deixar de “despertar as forcas
espirituais”[266] que possam
fecundar toda a vida social. E
verdade que os ministros da religido
ndo devem fazer politica partidaria,
propria dos leigos, mas mesmo eles
ndo podem renunciar a dimensao
politica da existéncia[267] que
implica uma atencdo constante ao
bem comum e a preocupacéao pelo
desenvolvimento humano integral. A
Igreja “tem um papel publico que
ndo se esgota nas suas atividades de
assisténcia ou de educacdo”, mas
busca a “promocdo do homem e da
fraternidade universal”.[268] Nao
pretende disputar poderes terrenos,
mas oferecer-se como “uma familia
entre as familias — a Igreja é isto —,
disponivel (...) para testemunhar ao
mundo de hoje a fé, a esperanca e o
amor ao Senhor mas também



aqueles que Ele ama com predilecéo.
Uma casa com as portas abertas... A
Igreja é uma casa com as portas
abertas, porque é méae”.[269] E como
Maria, a Mae de Jesus, “queremos ser
uma Igreja que serve, que sai de
casa, que sai dos seus templos, que
sal das suas sacristias, para
acompanhar a vida, sustentar a
esperanca, ser sinal de unidade (...)
para lancar pontes, abater muros,
semear reconciliacdo”.[270]

A identidade cristd

277. A Igreja valoriza a acdo de Deus
nas outras religides e “nada rejeita
do que, nessas religides, existe de
verdadeiro e santo. Olha com sincero
respeito esses modos de agir e viver,
esses preceitos e doutrinas que (...)
refletem ndo raramente um raio da
verdade que ilumina todos os
homens”.[271] Todavia, como
cristaos, ndo podemos esconder que,
“se a musica do Evangelho parar de



vibrar nas nossas entranhas,
perderemos a alegria que brota da
compaixdo, a ternura que nasce da
confianca, a capacidade da
reconciliacdo que encontra a sua
fonte no fato de nos sabermos
sempre perdoados-enviados. Se a
musica do Evangelho cessar de
repercutir nas nossas casas, nas
nossas pracas, nos postos de
trabalho, na politica e na economia,
teremos extinguido a melodia que
nos desafiava a lutar pela dignidade
de todo o homem e mulher”.[272]
Outros bebem de outras fontes. Para
nos, este manancial de dignidade
humana e fraternidade esta no
Evangelho de Jesus Cristo. Dele brota,
“para o pensamento cristdo e para a
acdo da Igreja, o primado reservado
a relacdo, ao encontro com o mistério
sagrado do outro, a comunhdo
universal com a humanidade inteira,
como vocacao de todos”.[273]



278. Chamada a encarnar-se em
todas as situacOes e presente atraveés
dos séculos em todo o lugar da terra
— isto mesmo significa “catolica” —, a
Igreja pode, a partir da sua
experiéncia de graca e pecado,
compreender a beleza do convite ao
amor universal. Com efeito, “tudo o
que é humano nos diz respeito (...);
onde quer que as assembleias dos
povos se reunam para determinar os
direitos e os deveres do homem,
sentimo-nos honrados, quando no-lo
permitem, tomando lugar
nelas”.[274] Para muitos cristaos,
este caminho de fraternidade tem
também uma Mae, chamada Maria.
Ela recebeu junto da Cruz esta
maternidade universal (cf. Jo 19, 26)
e cuida ndo s6 de Jesus, mas também
do “resto da sua descendéncia” (Ap
12, 17). Com o poder do Ressuscitado,
Ela quer dar a luz um mundo novo,
onde todos sejamos irmaos, onde
haja lugar para cada descartado das



nossas sociedades, onde
resplandecam a justica e a paz.

279. Como cristaos, pedimos que, nos
paises onde somos minoria, nos seja
garantida a liberdade, tal como nos a
favorecemos para aqueles que ndo
sdo cristdos onde eles sdo minoria.
Existe um direito humano
fundamental que ndo deve ser
esquecido no caminho da
fraternidade e da paz: é a liberdade
religiosa para os crentes de todas as
religides. Esta liberdade manifesta
que podemos “encontrar um bom
acordo entre culturas e religides
diferentes; testemunha que as coisas
que temos em comum sdo tantas e
tdo importantes que € possivel
individuar uma estrada de
convivéncia serena, ordenada e
pacifica, na aceitacdo das diferencas
e na alegria de sermos irmaos
porque filhos de um unico
Deus”.[275]



280. Ao mesmo tempo, pedimos a
Deus que fortaleca a unidade dentro
da Igreja, unidade que se enriquece
com diferencas que se reconciliam
pela acdo do Espirito Santo. Com
efeito, “num so Espirito, fomos todos
batizados para formar um so

corpo” (1 Cor 12, 13), onde cada um
presta a sua contribuicdo peculiar.
Como dizia Santo Agostinho, “o
ouvido vé através do olho, e o olho
escuta através do ouvido”.[276]
Também é urgente continuar a dar
testemunho de um caminho de
encontro entre as varias confissoes
cristas. Nao podemos esquecer o
desejo expresso por Jesus: “Que todos
sejam um s6” (Jo 17, 21). Ao escutar o
seu convite, reconhecemos com
tristeza que, no processo de
globalizacdo, falta ainda a
contribuicdo profética e espiritual da
unidade entre todos os cristaos.
Todavia, “apesar de estarmos ainda a
caminho para a plena comunhao, ja
temos o dever de oferecer um



testemunho comum do amor de Deus
por todas as pessoas, trabalhando em
conjunto ao servigo da
humanidade”.[277]

Religido e violéncia

281. Entre as religioes, é possivel um
caminho de paz. O ponto de partida
deve ser o olhar de Deus. Porque,
“Deus ndo olha com os olhos, Deus
olha com o coracdo. E o amor de
Deus é 0 mesmo para cada pessoa,
seja qual for a religido. E se é um
ateu, € o mesmo amor. Quando
chegar o ultimo dia e houver a luz
suficiente na terra para poder ver as
coisas como sdo, ndo faltardo
surpresas!”[278]

282. Também “os crentes precisam
encontrar espacos para dialogar e
atuar juntos pelo bem comum e a
promocao dos mais pobres. Nao se
trata de nos tornarmos todos mais
volaveis nem de escondermos as
convic¢des proprias que nos



apaixonam, para podermos
encontrar-nos com outros que
pensam de maneira diferente. (...)
Com efeito, quanto mais profunda,
solida e rica for uma identidade,
mais enriquecera os outros com a
sua contribuicdo especifica”.[279]
Como crentes, somos desafiados a
retornar as nossas fontes para nos
concentrarmos no essencial: a
adoracdo de Deus e o amor ao
proximo, para que alguns aspectos
da nossa doutrina, fora do seu
contexto, ndo acabem por alimentar
formas de desprezo, ddio, xenofobia,
negacao do outro. A verdade é que a
violéncia ndo encontra fundamento
algum nas convicgdes religiosas
fundamentais, mas nas suas
deformacdes.

283. O culto sincero e humilde a Deus
“leva, ndo a discriminacao, ao 6dio e
a violéncia, mas ao respeito pela
sacralidade da vida, ao respeito pela
dignidade e a liberdade dos outros e



a um solicito compromisso em prol
do bem-estar de todos”.[280] Na
realidade, “aquele que ndo ama nao
chegou a conhecer a Deus, pois Deus
é amor” (1 Jo 4, 8). Por isso, “0
terrorismo execravel que ameaca a
seguranca das pessoas, tanto no
Oriente como no Ocidente, tanto no
Norte como no Sul, espalhando
panico, terror e pessimismo nao se
deve a religido — embora os
terroristas a instrumentalizem — mas
tem origem no cumulo de
interpretacOes erradas dos textos
religiosos, nas politicas de fome, de
pobreza, de injustica, de opressdo, de
arrogancia; por isso, é necessario
interromper o apoio aos movimentos
terroristas atraves do fornecimento
de dinheiro, de armas, de planos ou
justificacdes e também a cobertura
medidtica, e considerar tudo isto
como crimes internacionais que
ameacam a seguranca e a paz
mundial. E preciso condenar tal
terrorismo em todas as suas formas e



manifestacoes”.[281] As convic¢des
religiosas sobre o sentido sagrado da
vida humana consentem-nos
“reconhecer os valores fundamentais
da nossa humanidade comum,
valores em nome dos quais se pode e
deve colaborar, construir e dialogar,
perdoar e crescer, permitindo que o
conjunto das diferentes vozes forme
um canto nobre e harmonioso, e nao
gritos fanaticos de 6dio”.[282]

284. As vezes, a violéncia
fundamentalista desencadeia-se em
alguns grupos de qualquer religido
pela imprudéncia dos seus lideres.
Mas “o mandamento da paz esta
inscrito nas profundezas das
tradicOes religiosas que nos
representamos. (...) NOs, lideres
religiosos, somos chamados a ser
verdadeiros “dialogantes”, a agir na
construcdo da paz, e ndo como
intermediarios, mas como
mediadores auténticos. Os
intermediarios procuram contentar



todas as partes, com a finalidade de
obter um lucro para si mesmos. O
mediador, ao contrario, é aquele que
nada reserva para si proprio, mas
que se dedica generosamente, até se
consumir, consciente de que o unico
lucro é a paz. Cada um de nos é
chamado a ser um artifice da paz,
unindo e ndo dividindo, extinguindo
0 6dio em vez de conserva-lo,
abrindo caminhos de didlogo em vez
de erguer novos muros”.[283]

Apelo

285. Naquele encontro fraterno, que
recordo jubilosamente, com o
Grande Ima Ahmad Al-Tayyeb
“declaramos - firmemente — que as
religides nunca incitam a guerra e
ndo solicitam sentimentos de odio,
hostilidade, extremismo nem
convidam a violéncia ou ao
derramamento de sangue. Estas
calamidades sdo fruto de desvio dos
ensinamentos religiosos, do uso



politico das religides e também das
interpretacdes de grupos de homens
de religido que abusaram — em
algumas fases da histéria — da
influéncia do sentimento religioso
sobre os coracgdes dos homens (...).
Com efeito Deus, o Todo-Poderoso,
ndo precisa ser defendido por
ninguém e ndo quer que o Seu nome
seja usado para aterrorizar as
pessoas”.[284] Por isso, quero
retomar aqui o apelo a paz, justica e
fraternidade que fizemos juntos:

“Em nome de Deus, que criou todos
0s seres humanos iguais nos direitos,
nos deveres e na dignidade e os
chamou a conviver entre si como
irmdos, a povoar a terra e espalhar
sobre ela os valores do bem, da
caridade e da paz.

Em nome da alma humana inocente
que Deus proibiu de matar,
afirmando que qualquer um que
mate uma pessoa é como se tivesse



morto toda a humanidade e quem
quer que salve uma pessoa € como se
tivesse salvo toda a humanidade.

Em nome dos pobres, dos miseraveis,
dos necessitados e dos
marginalizados, a quem Deus
ordenou socorrer como um dever
exigido a todos os homens e de modo
particular as pessoas ricas e
abastadas.

Em nome dos orfaos, das viuvas, dos
refugiados e dos exilados das suas
casas e dos seus paises; de todas as
vitimas das guerras, das perseguicoes
e das injusticas; dos fracos, de
quantos vivem no medo, dos
prisioneiros de guerra e dos
torturados em qualquer parte do
mundo, sem distin¢do alguma.

Em nome dos povos que perderam a
seguranca, a paz e a convivéncia
comum, tornando-se vitimas das
destruicdes, das ruinas e das guerras.



Em nome da “fraternidade humana”,
que abraca todos os homens, une-os
e torna-os iguais.

Em nome desta fraternidade,
dilacerada pelas politicas de
integralismo e divisdo e pelos
sistemas de lucro desmesurado e
pelas tendéncias ideoldgicas odiosas,
que manipulam as agdes e 0s
destinos dos homens.

Em nome da liberdade, que Deus deu
a todos os seres humanos, criando-os
livres e enobrecendo-os com ela.

Em nome da justica e misericordia,
fundamentos da prosperidade e
pilares da fé.

Em nome de todas as pessoas de boa
vontade, presentes em todos o0s
cantos da terra.

Em nome de Deus e de tudo isto, (...)
declaramos adotar a cultura do
dialogo como caminho; a



colaboracdo comum como conduta; o
conhecimento mutuo como método e
critério”.[285]

KoKk

286. Neste espaco de reflexdo sobre a
fraternidade universal, senti-me
motivado especialmente por Sao
Francisco de Assis e também por
outros irmdos que ndo sao catolicos:
Martin Luther King, Desmond Tutu,
Mahatma Mohandas Gandhi e muitos
outros. Mas quero terminar
lembrando outra pessoa de profunda
fé, que, a partir da sua intensa
experiéncia de Deus, realizou um
caminho de transformacao até se
sentir irmao de todos. Refiro-me ao
Beato Carlos de Foucauld.

287. 0 seu ideal de uma entrega total
a Deus encaminhou-o para uma
identificacdo com os ultimos, os mais
abandonados no interior do deserto
africano. Naquele contexto,
afloravam os seus desejos de sentir



todo o ser humano como um
irmdo,[286] e pedia a um amigo:
“Peca a Deus que eu seja realmente o
irmdo de todos”.[287] Enfim queria
ser “o irmdo universal”.[288] Mas
somente identificando-se com os
ultimos é que chegou a ser irmdo de
todos. Que Deus inspire este ideal a
cada um de nos. Ameém.

Oragdo ao Criador
Senhor e Pai da humanidade,

que criastes todos o0s seres humanos
com a mesma dignidade,

infundi nos nossos cora¢ées um
espirito fraterno.

Inspirai-nos o sonho de um novo
encontro, de didlogo, de justica e de
paz.

Estimulai-nos a criar sociedades mais
sadias e um mundo mais digno,



sem fome, sem pobreza, sem
violéncia, sem guerras.

Que 0 nosso coragdo se abra

a todos os povos e nacoes da terra,
para reconhecer o bem e a beleza
que semeastes em cada um deles,

para estabelecer lacos de unidade, de
projetos comuns,

de esperancas compartilhadas.
Amém.

Oragdo cristd ecuménica
Deus nosso, Trindade de amor,

a partir da poderosa comunhdo da
vossa intimidade divina

infundi no meio de nds o rio do amor
fraterno.

Dai-nos 0 amor que transparecia nos
gestos de Jesus,



na sua familia de Nazaré e na
primeira comunidade crista.

Concedei-nos, a nos cristaos, que
vivamos o Evangelho

e reconhecamos Cristo em cada ser
humano,

para O vermos crucificado nas
angustias dos abandonados

e dos esquecidos deste mundo

e ressuscitado em cada irmdo que se
levanta.

Vinde, Espirito Santo! Mostrai-nos a
vossa beleza

refletida em todos os povos da terra,

para descobrirmos que todos sdo
importantes,

que todos sdo necessarios, que sao
rostos diferentes



da mesma humanidade amada por
Deus. Amém.

Dado em Assis, junto do tumulo de
Sdo Francisco, na véspera da
Memoria liturgica do referido Santo, 3
de outubro do ano 2020, oitavo do
meu pontificado.

Franciscus

[1] Admoestagaes, 6, 1: Fonti
francescane, 155. Tradugao da
expressdo italiana: “Todos irmaos™.

[2] Ibid., 25: 0. c., 175.

[3] Sdo Francisco de Assis, Regra ndo
bulada dos Frades Menores, 16, 3.6:
Fonti francescane, 42-43.

[4] Eloi Leclerc ofm,Exilio y ternura
(Madrid 1987), 205.



[5] Francisco - Ahmad Al-Tayyeb,
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 21.

[6] Francisco, Discurso no encontro
ecuménico e inter-religioso com 0s
jovens (Skopje — Macedo6nia do Norte
7 de maio de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
14/V/2019), 13.

[7] Francisco, Discurso no Parlamento
Europeu (Estrasburgo 25 de
novembro de 2014): AAS 106 (2014),
996.

[8] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomatico, (Santiago —
Chile 16 de janeiro de 2018): AAS 110
(2018), 256.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html

[9] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 19:
AAS 101 (2009), 655.

[10] Exort. ap. pos-sinodal Christus
vivit (25 de marco de 2019), 181.

[11] Card. Raul Silva Henriquez sdb,
Homilia no Te Deumem Santiago do
Chile (18 de setembro de 1974).

[12] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 57: AAS 107
(2015), 869.

[13] Idem, Discurso ao corpo
diplomadtico acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 120.

[14] Idem, Discurso ao corpo
diplomadtico acreditado junto da Santa
Sé (13 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 83 84.

[15] Cf. Idem, Discurso a Fundagdo
“Centesimus annus pro Pontifice” (25


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html

de maio de 2013): Insegnamenti 1,1
(2013), 238.

[16] Cf. Sao Paulo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 14: AAS 59 (1967), 264.

[17] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 22:
AAS 101 (2009), 657.

[18] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades e o corpo
diplomadtico (Tirana — Albania 21 de
setembro de 2014): AAS 106 (2014),
773.

[19] Idem, Mensagem aos
participantes na Conferéncia
internacional sobre “Os direitos
humanos no mundo contempordneo:
conquistas, omissoes, negacoes” (10
de dezembro de 2018): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
11/X11/2018), 16.


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html

[20] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
212: AAS 105 (2013), 1108.

[21] Idem, Mensagem para o 48° Dia
Mundial da Paz de 2015 (8 de
dezembro de 2014), 3-4: AAS 107
(2015), 69-71.

[22] Ibid., 5: 0. c., 72.

[23] Idem, Mensagem para o 49° Dia
Mundial da Paz de 2016 (8 de
dezembro de 2015), 2: AAS 108
(2016), 49.

[24] Idem, Mensagem para o 53° Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 1: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/X11/2019), 8.

[25] Francisco, Discurso sobre as
armas nucleares (Nagasaki - Japao 24
de novembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
03/X11/2019), 9.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html

[26] Idem, Discurso aos professores e
estudantes do Colégio Sdo Carlos de
Mildo (6 de abril de 2019):
L’Osservatore Romano (08-09/1V/
2019), 6.

[27] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 21.

[28] Francisco,Discurso ao mundo
académico e cultural (Cagliari — Italia
22 de setembro de 2013):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 29/1X/2013), 8.

[29] Idem, Carta “Humana
communitas” ao Presidente da
Academia Pontificia para a Vida por
ocasido do XXV aniversdario da sua
instituicdo (6 de janeiro de 2019), 2.6:
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 22/1/2019), 8-9.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html

[30] Idem, Video-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[31] Homilia durante o Momento
extraordindrio de oragdo em tempos
de epidemia (27 de margo de 2020):
L’Osservatore Romano (29/111/2020),
10.

[32] Francisco,Homilia durante a
Santa Missa (Skopje — Macedoénia do
Norte 7 de maio de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 14/V/2019), 11.

[33] Cf. Eneida 1, 462: “Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt —
sdo lagrimas das coisas, as peripécias
dos mortais confrangem a alma”.

[34] ”Historia (...)magistra
vitae” (Cicero, De Oratore, 2, 36).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html

[35] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 204: AAS 107
(2015), 928.

[36] Idem, Exort. ap. pds-sinodal
Christus vivit (25 de marco de 2019),
91.

[37] Ibid., 92.
[38] Ibid., 93.

[39] Bento XVI, Mensagem para o 99°
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado em 2013 (12 de outubro de
2012): AAS 104 (2012), 908.

[40] Francisco, Exort. ap. pds-sinodal
Christus vivit (25 de marco de 2019),
92.

[41] Idem, Mensagem para o 106° Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
em 2020 (13 de maio de 2020):
L’Osservatore Romano (16/V/2020), 8.

[42] Idem, Discurso ao corpo
diplomadtico acreditado junto da Santa


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html

Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 124.

[43] Idem, Discurso ao corpo
diplomatico acreditado junto da Santa
Sé (13 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 84.

[44] Idem, Discurso ao corpo
diplomatico acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 123.

[45] Francisco, Mensagem para o 105°
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado em 2019 (27 de maio de
2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 04/V1/2019),
12.

[46] Idem, Exort. ap. pds-sinodal
Christus vivit (25 de marco de 2019),
88.

[47] Ibid., 89.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html

[48] Francisco, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de margo de 2018), 115.

[49] Do filme de Wim WendersO
Papa Francisco — Um homem de
palavra. A esperanga é uma
mensagem universal (2018).

[50] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomadtico, (Tallinn —
Esténia 25 de setembro de 2018):
L’Osservatore Romano (27/1X/2018), 9.

[51] Cf. Francisco, Homilia durante o
Momento extraordindrio de oragdo
em tempos de epidemia (27 de marco
de 2020): L’Osservatore Romano (29/
I11/2020), 10; Idem, Mensagem para o
4° Dia Mundial dos Pobres (13 de
junho de 2020), 6: L’Osservatore
Romano (14/V1/2020), 8.

[52] Idem, Discurso no encontro com
os jovens do Centro Cultural Padre
Félix Varela (Havana — Cuba 20 de
setembro de 2015): L’Osservatore


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Suporta%C3%A7%C3%A3o,_paci%C3%AAncia_e_mansid%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Suporta%C3%A7%C3%A3o,_paci%C3%AAncia_e_mansid%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html

Romano (ed. semanal portuguesa de
24/1X/2015), 9.

[53] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporaneo Gaudium et spes, 1.

[54] Adversus haereses 2, 25, 2: PG
7/1, 708-709.

[55] Talmud Bavli (Talmud de
Babilonia), Shabbat, 31 a.

[56] Francisco, Discurso no encontro
com os assistidos nas obras
sociocaritativas da Igreja (Tallinn -
Esténia 25 de setembro de 2018):
L’Osservatore Romano (27/1X/2018), 8.

[57] Idem, Video-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[58] Homiliae in Matthaeum, 50, 3-4:
PG 58, 508.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html

[59] Francisco, Mensagem por
ocasido do Encontro dos Movimentos
Populares, em Modesto, Estados
Unidos d’América (10 de fevereiro de
2017): AAS 109 (2017), 291.

[60] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
235: AAS 105 (2013), 1115.

[61] Sdo Jodo Paulo II, Alocugdo do
Angelus rezado com os invdlidos
(Osnabriick — Republica Federal da
Alemanha 16 de novembro de 1980):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 23/X1/1980), 20.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporaneo Gaudium et spes, 24.

[63] Gabriel Marcel, Du refus a
Uinvocation (Paris 1940), 50.

[64] Francisco, Alocugdo do Angelus
(10 de novembro de 2019):


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html

L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 12/X1/2019), 3.

[65] Cf. SGo Tomas de Aquino,
Scriptum super Sententiis, lib. III, dist.
27,q.1, a. 1, ad 4: “Dicitur amor
extasim facere, et fervere, quia quod
fervet extra se bullit et exhalat — diz-
se que o amor produz éxtase e
efervescéncia, contanto que o
efervescente ferva fora de si e
expire”

[66] Karol Wojtila, Amore e
responsabilita (Casale Monferrato
1983), 90.

[67] Kar]l Rahner, Kleines
Kirchenjahr. Ein Gang durch den
Festkreis (Friburgo 1981), 30.

[68] Regula, 53, 15: “Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur”.

[69] Cf. Summa theologiae 11-11, q. 23,
art. 7; Santo Agostinho, Contra



Julianum, 4, 18: PL 44, 748: “De
quantos prazeres se privam o0s
avarentos, para aumentar os seus
tesouros ou com medo de os ver
diminuir!”

[70] ”Secundum acceptionem
divinam”: Sdo Boaventura, Scriptum
super Sententiis, lib. III, dist. 27, a. 1,
d. 1, concl. 4.

[71] Bento XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
15: AAS 98 (2006), 230.

[72] Summa theologiae 11-11, q. 27, art.
2, resp.

[73] Cf. ibid. I-11, q. 26, art. 3, resp.
[74] Ibid., q. 110, art. 1, resp.

[75] Francisco, Mensagem para o 47°
Dia Mundial da Paz de 2014 (8 de
dezembro de 2013), 1: AAS 106
(2014), 22.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html

[76] Cf. Idem, Alocucdo do Angelus
(29 de dezembro de 2013):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 02/1/2014), 12;
Discurso ao corpo diplomatico
acreditado junto da Santa Sé (12 de
janeiro de 2015): AAS 107 (2015), 165.

[77] Francisco, Mensagem para o Dia
Internacional das Pessoas com
Deficiéncia (3 de dezembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/X11/2019), 4.

[78] Idem, Discurso no Encontro em
prol da liberdade religiosa (Filadélfia
— Estados Unidos d’América 26 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1050-1051.

[79] Idem, Discurso no Encontro com
os jovens (Téquio — Japdo 25 de
novembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
03/X11/2019), 14.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html

[80] Nestas consideracdes, deixo-me
inspirar pelo pensamento de Paul
Ricoeur, “Lesocius et le prochain”, in:
Idem, Histoire et vérité (Paris 1967),
113-127.

[81] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
190: AAS 105 (2013), 1100.

[82] Ibid., 209: o. c., 1107.

[83] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 129: AAS 107
(2015), 899.

[84] Idem, Mensagem para o evento
“Economy of Francesco” (1 de maio
de 2019): Insegnamenti 11,2 (2014),
625-626; L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 21/V/2019), 7.

[85] Idem, Discurso no Parlamento
Europeu (Estrasburgo 25 de
novembro de 2014): AAS 106 (2014),
997.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html

[86] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 229: AAS 107 (2015),
937.

[87] Francisco, Mensagem para o 49°
Dia Mundial da Paz de 2016 (8 de
dezembro de 2015), 6: AAS 108
(2016), 57-58.

[88] A solidez esta na raiz
etimologica da palavra
solidariedade. Esta, segundo o
significado ético-politico assumido
nos ultimos dois séculos, gera uma
construcdo social segura e firme.

[89] Francisco, Homilia na Santa
Missa (Havana — Cuba 20 de
setembro de 2015): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
24/1X/2015), 6.8.

[90] Idem, Discurso aos participantes
no Encontro mundial dos Movimentos
populares (28 de outubro de 2014):
AAS 106 (2014), 851-852.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html

[91] Cf. S4o Basilio, Homilia 21. Quod
rebus mundanis adhaerendum non sit,
3 e 5: PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; Sao
Pedro Crisologo, Sermo 123: PL 52,
536-540; Santo Ambrésio, De Nabuthe
27.52: PL 14, 738-739; Santo
Agostinho, In Iohannis Evangelium 6,
25: PL 35, 1436-1437.

[92] De Lazarum Concio 2, 6: PG 48,
992D.

[93] Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

[94] Carta enc. Centesimus annus (1
de maio de 1991), 31: AAS 83 (1991),
831.

[95] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 93: AAS 107
(2015), 884.

[96] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Laborem exercens (14 de setembro de
1981), 19: AAS 73 (1981), 626.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html

[97] Cf. Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 172.

[98] Carta enc. Populorum progressio
(26 de marco de 1967), 22: AAS 59
(1967), 268.

[99] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 33: AAS 80
(1988), 557.

[100] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 95: AAS 107
(2015), 885.

[101] Ibid., 129: o. c., 899.

[102] Cf. Sao Paulo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 15: AAS 59 (1967), 265;
Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 16:
AAS 101 (2009), 652.


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

[103] Cf. Francisco, Carta enc.
Laudato si’ (24 de maio de 2015), 93:
AAS 107 (2015), 884-885; Idem, Exort.
ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), 189-190: AAS 105
(2013), 1099-1100.

[104] Conferéncia dos Bispos
catolicos dos Estados Unidos, Open
wide our Hearts: The enduring Call to
Love. A Pastoral Letter against
Racism (novembro de 2018).

[105] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 51: AAS 107
(2015), 867.

[106] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), 6:
AAS 101 (2009), 644.

[107] Séo Jodo Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 35: AAS 83 (1991), 838.

[108] Francisco, Discurso sobre as
armas nucleares (Nagasaqui - Japao


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html

24 de novembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 03/X11/2019), 9.

[109] Cf. Bispos Catdlicos do México e
dos Estados Unidos, Carta pastoral
Strangers no longer: together on the
journey of hope (janeiro de 2003).

[110] Francisco, Catequese na
Audiéncia Geral (3 de abril de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/IV/2019), 3.

[111] Cf. Francisco, Mensagem para o
104° Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado (14 de janeiro de 2018):
AAS 109 (2017), 918-923.

[112] Francisco — Ahmad Al-Tayyeb,
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 22.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

[113] Francisco, Discurso ao corpo
diplomatico acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 124.

[114] Ibid.: o. c., 122.

[115] Francisco, Exort. ap. pos-
sinodal Christus vivit (25 de marco de
2019), 93.

[116] Ibid., 94.

[117] Idem, Discurso no Encontro
com as autoridades e o corpo
diplomatico (Sarajevo — Bosnia-
Herzegovina 6 de junho de 2015):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 11/VI/2015), 3.

[118] Francisco em didlogo com
Reyes Alcaide, Latinoameérica.
Conversaciones con Herndn Reyes
Alcaide (Buenos Aires 2017), 105.

[119] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 22.

[120] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700.

[121] Ibid., 60: o. c., 695.
[122] Ibid., 67: o. c., 700.

[123] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 447.

[124] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
234: AAS 105 (2013), 1115.

[125] Ibid., 235: 0. c., 1115.
[126] Ibidem: o. c., 1115.

[127] S&o Jodo Paulo II, Discurso aos
representantes do mundo da cultura
(Buenos Aires — Argentina 12 de abril


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte

de 1987), 4: L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 10/V/
1987), 8.

[128] Cf. Idem, Discurso aos Cardeais
e a Curia (21 de dezembro de 1984),
4: AAS 76 (1984), 506.

[129] Exort. ap. pos-sinodal Querida
Amazonia (2 de fevereiro de 2020),
37.

[130] Georg Simmel, Briicke und Ttir.
Essays des Philosophen zur
Geschichte, Religion, Kunst und
Gesellschaft (Estugarda 1957), 6.

[131] Cf. Jaime Hoyos-Vasquez,
“Logica de las relaciones sociales.
Reflexion onto-logica”, in Revista
Universitas Philosophica 15-16
(dezembro 1990 a junho 1991),
Bogota, 95-106.

[132] Antonio Spadaro sj, “Le orme di
un pastore. Una conversazione con
Papa Francesco”, in Jorge Mario


https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/

Bergoglio — Papa Francisco,Nei tuoi
occhi é la mia parola. Omelie e
discorsi di Buenos Aires 1999-2013
(Mildo 2016), XVI; cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), 220-221: AAS 105
(2013), 1110-1111.

[133] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 204: AAS
105 (2013), 1106.

[134] Cf. ibid., 204: o. c., 1105-1106.
[135]Ibid., 202: o. c., 1105.

[136] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 128: AAS 107 (2015),
898.

[137] Francisco, Discurso ao corpo
diplomadtico acreditado junto da Santa
Sé (12 de janeiro de 2015): AAS 107
(2015), 165; cf. Idem, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html

outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-859.

[138] Algo parecido podemos dizer
da categoria biblica “Reino de Deus”.

[139] Paul Ricoeur, “Lesocius et le
prochain”, in: Idem, Histoire et vérité
(Paris 1967), 122.

[140] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 129: AAS 107
(2015), 899.

[141] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 35:
AAS 101 (2009), 670.

[142] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014):AAS 106 (2014),
858.

[143] Ibidem.

[144] Idem, Discurso aos
participantes no Encontro mundial


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html

dos Movimentos Populares (5 de
novembro de 2016): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
10/X1/2016), 10.

[145] Ibid.: o. c., 12.
[146] Ibidem.

[147] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 189: AAS 107 (2015),
922.

[148] Discurso a Organizagdo das
Nacgodes Unidas (Nova Iorque —
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1037.

[149] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 175: AAS 107
(2015), 916-917.

[150] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), 67:
AAS 101 (2009), 700-701.

[151] Ibid., 67: o. c., 700.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

[152] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 434.

[153] Francisco, Discurso a
Organizagdo das Nagoes Unidas
(Nova Iorque - Estados Unidos
d’América 25 de setembro de 2015):
AAS 107 (2015), 1037 e 1041.

[154] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 437.

[155] Sdo Jodo Paulo II, Mensagem
para o 37° Dia Mundial da Paz de
2004 (8 de dezembro de 2003), 5: AAS
96 (2004), 117.

[156] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 439.

[157] Cf. Conferéncia dos Bispos de
Franca (Comissdo Social), Declaracao
Réhabiliter la politique (17 de
fevereiro de 1999).


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html

[158] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 189: AAS 107 (2015),
922.

[159] Ibid., 196: o. c., 925.
[160] Ibid., 197: 0. c., 925.
[161] Ibid., 181: 0. c., 919.
[162]Ibid., 178: o. c., 918.

[163] Conferéncia Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral
Responsabilidade soliddria pelo bem
comum (15 de setembro de 2003), 20;
cf. Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 159: AAS 107
(2015), 914.

[164] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 191: AAS 107
(2015), 923.

[165] Pio XI, Discurso a Federag¢do
Universitaria Catolica Italiana (18 de
dezembro de 1927): L’Osservatore
Romano (23/X11/1927), 3.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191

[166] Cf. Idem, Carta enc.
Quadragesimo anno (15 de maio de
1931), 88: AAS 23 (1931), 206-207.

[167] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 205: AAS
105 (2013), 1106.

[168] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[169]Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 231: AAS 107
(2015), 937.

[170] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[171] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 207.

[172] S&o Jodo Paulo II, Carta enc.
Redemptor hominis (4 de marco de
1979), 15: AAS 71 (1979), 288.


https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html

[173] Cf. Sao Paulo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

[174] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 207.

[175] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[176] Ibid., 3: o. c., 643.
[177] Ibid., 4: o. c., 643.
[178] Ibidem.

[179] Ibid., 3: 0. c., 643.
[180] Ibid., 3: o. c., 642.

[181] A doutrina moral catdlica, na
esteira do ensinamento de Sdo Tomas
de Aquino, prevé esta distincdo de
ato “elicito” e ato “imperado” [cf.
Summa theologiae, I-11, q. 8-17; veja-
se também Marcellino Zalba sj,


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

Theologiae moralis summa. Theologia
moralis fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, I (Madrid
1952), 69; Antonio Royo Marin op,
Teologia de la Perfeccion Cristiana
(Madrid 1962), 192-196].

[182] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 208.

[183] Cf. Sdo Jodo Paulo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 42: AAS 80
(1988), 572-574; Idem, Carta enc.
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

[184] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
852.

[185] Francisco, Discurso no
Parlamento Europeu (Estrasburgo —


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html

Franca 25 de novembro de 2014):
AAS 106 (2014), 999.

[186] Idem, Discurso no encontro com
as autoridades e o corpo diplomdtico
(Bangui - Republica Centro-Africana
29 de novembro de 2015): AAS 107
(2015), 1320.

[187] Idem, Discurso a Organizagdo
das Nacdes Unidas (Nova Iorque —
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1039.

[188] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014):AAS 106 (2014),
853.

[189] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 21.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

[190] René Voillaume, Frere de tous
(Paris 1968), 12-13.

[191] Francisco, Video-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de
2017):L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 04/V/2017),
17.

[192] Idem, Catequese na Audiéncia
Geral (18 de fevereiro de 2015):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 19/11/2015), 20.

[193] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
274: AAS 105 (2013), 1130.

[194] Ibid., 279: o. c., 1132.

[195] Francisco, Mensagem para o 52°
Dia Mundial da Paz de 2019 (8 de
dezembro de 2018), 5: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
18-25/X11/2018), 9.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_ac%C3%A7%C3%A3o_misteriosa_do_Ressuscitado_e_do_seu_Esp%C3%ADrito
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html

[196] Francisco, Discurso no encontro
com a classe dirigente (Rio de Janeiro
— Brasil 27 de julho de 2013): AAS 105
(2013), 683-684.

[197] Francisco, Exort. ap. pos-
sinodal Querida Amazonia (2 de
fevereiro de 2020), 108.

[198] Filme de Wim WendersO Papa
Francisco — Um homem de palavra. A
esperancga é uma mensagem universal
(2018).

[199] Francisco, Mensagem para o 48°
Dia Mundial das Comunicagoes
Sociais (24 de janeiro de 2014): AAS
106 (2014), 113.

[200] Conferéncia dos Bispos
Catdlicos da Australia (Departamento
para a Justica Social), Making it real:
genuine human encounter in our
digital world (novembro de 2019), 5.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html

[201] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 123: AAS 107
(2015), 896.

[202] Sdo Jodo Paulo II, Carta enc.
Veritatis splendor (6 de agosto de
1993), 96: AAS 85 (1993), 1209.

[203] Como cristdos, acreditamos
também que Deus dda a sua graca
para se poder agir como irmaos.

[204] Vinicius de Moraes, “Samba da
Béncdo”, no disco Um encontro no
“Au bon Gourmet” (Rio de Janeiro 02/
VIII/1962).

[205] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
237: AAS 105 (2013), 1116.

[206] Ibid., 236: 0. c., 1115.
[207] Ibid., 218: o. c., 1110.

[208] Francisco, Exort. ap. pos-
sinodal Amoris laetitia (19 de margo
de 2016), 100: AAS 108 (2016), 351.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html

[209] Francisco, Mensagem para o 53°
Dia Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 2: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-27/X11/2019), 9.

[210] Conferéncia Episcopal do
Congo, Message au Peuple de Dieu et
aux femmes et aux hommes de bonne
volonté (09/V/2018).

[211] Francisco, Alocugdo na Liturgia
de Reconciliagdo (Villavicencio —
Colombia 8 de setembro de 2017):
AAS 109 (2017), 1063-1064 e 1066.

[212] Idem, Mensagem para o 53° Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 3: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-27/X11/2019), 9.

[213] Conferéncia dos Bispos da
Africa do Sul, Pastoral letter on
christian hope in the current crisis
(maio de 1986).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html

[214] Conferéncia dos Bispos
catolicos da Coreia, Appeal of the
Catholic Church in Korea for Peace on
the Korean Peninsula(15 de agosto de
2017).

[215] Francisco, Discurso no encontro
com a sociedade civil (Quito —
Equador 7 de julho de 2015):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/VII[/2015), 10.

[216] Idem, Discurso no encontro
inter-religioso com os jovens (Maputo
— Mocambique 5 de setembro de
2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 10/1X/2019),
4.

[217] Francisco, Homilia “dignidade
da pessoa e direitos humanos”
(Cartagena das Indias — Colombia 10
de setembro de 2017): AAS 109
(2017), 1086.

[218] Idem, Discurso no Encontro
com as autoridades, o corpo


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html

diplomadtico e representantes da
sociedade civil (Bogota — Colémbia 7
de setembro de 2017): AAS 109
(2017), 1029.

[219] Conferéncia Episcopal da
Coldémbia, Por el bien de Colombia:
dialogo, reconciliacion y desarrollo
integral (26 de novembro de 2019), 4.

[220] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, o corpo
diplomadtico e alguns representantes
da sociedade civil (Maputo —
Mocambique 5 de setembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/1X/2019), 3.

[221] V Conferéncia Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), 398.

[222] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
59: AAS 105 (2013), 1044.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia

[223] Carta enc. Centesimus annus (1
de maio de 1991), 14: AAS 83 (1991),
810.

[224] Francisco, Homilia na Missa
pelo progresso dos povos (Maputo —
Mocambique 6 de setembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/1X/2019), 12.

[225] Idem, Discurso na cerimonia de
chegada (Colombo - Sri Lanka 13 de
janeiro de 2015): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
15/1/2015), 3.

[226] Idem, Discurso no Centro de
Assisténcia “Betania” (Tirana —
Albania 21 de setembro de 2014):
Insegnamenti 11/2 (2014), 288;
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 25/1X/2014), 13.

[227] Idem, Video-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017):


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html

L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[228] Pio XI, Carta enc. Quadragesimo
anno (15 de maio de 1931), 114: AAS
23 (1931), 213.

[229] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 228: AAS
105 (2013), 1113.

[230] Francisco,Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomadtico (Riga — Letonia
24 de setembro de 2018):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 27/1X/2018), 10.

[231] Idem, Discurso na Cerimonia de
Boas-Vindas (Tel Aviv — Israel 25 de
maio de 2014): Insegnamenti 11/1
(2014), 604; L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 31/V/
2014), 7-8.


https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_unidade_prevalece_sobre_o_conflito
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html

[232] Idem, Invocagdo na Visita ao
Memorial de Yad Vashem (26 de maio
de 2014): AAS 106 (2014), 228.

[233] Discurso no Memorial da Paz
(Hiroxima - Japdo 24 de novembro
de 2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 03/X11/2019),
12.

[234] Francisco,Mensagem para o 53°
Dia Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 2: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/X11/2019), 8.

[235] Conferéncia dos Bispos da
Crodcia, Letter on the Fiftieth
Anniversary of the End of the Second
World War (1 de maio de 1995).

[236] Francisco,Homilia na Santa
Missa(Ama - Jordania 24 de maio de
2014): Insegnamenti 11/1 (2014), 593;
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 31/V/2014), 3.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html

[237] Idem, Mensagem para o 53° Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 1: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/X11/2019), 8.

[238] Idem, Discurso a Organizag¢do
das Nacdes Unidas (Nova Iorque —
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

[239] Catecismo da Igreja Catdlica,
2039.

[240]Ibidem.

[241] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 104: AAS 107
(2015), 888.

[242] Mesmo Santo Agostinho, que
elaborou uma ideia da “guerra justa”
que hoje ja ndo defendemos, disse
que “matar a guerra com a palavra e
alcancar e conseguir a paz com a paz
e ndo com a guerra, é maior gldria do


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104

que a dar aos homens com a
espada” (Epistula 229, 2: PL 33, 1020).

[243] Carta enc. Pacem in terris (11 de
abril de 1963), 127: AAS 55 (1963),
291.

[244] Francisco, Mensagem a
Conferéncia da ONU finalizada a
negociar um instrumento
juridicamente vinculante sobre a
proibicdo das armas nucleares (23 de
marco de 2017): AAS 109 (2017),
394-396.

[245] Cf. Sao Paulo VI, Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 51: AAS 59 (1967), 282.

[246] Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 de marco de 1995), 56: AAS 87
(1995), 463-464.

[247] Francisco, Discurso na
comemoragdo do 25° aniversdario do
Catecismo da Igreja Catdlica (11 de


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html

outubro de 2017): AAS 109 (2017),
1196.

[248] Cf. Congr. para a Doutrina da
Fé, Carta aos Bispos a respeito da
nova redacgdo do n.° 2267 do
Catecismo da Igreja Catolica sobre a
pena de morte (1 de agosto de 2018):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/VIII/2018), 6-7 e 10.

[249] Francisco, Discurso a uma
delegacdo da Associagdo
Internacional de Direito Penal (23 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
840.

[250] Conselho Pontificio “Justica e
paz”, Compéndio da Doutrina Social
da Igreja, 402.

[251] S&o Jodo Paulo II, Discurso a
Associagdo Nacional Italiana dos
Magistrados (31 de marco de 2000),
4: AAS 92 (2000), 633.


https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html

[252] Divinae Institutiones 6, 20, 17:
PL 6, 708.

[253] Epistula 97 (responsa ad
consulta bulgarorum), 25: PL 119,
991.

[254]Epistula ad Marcellinum 133,
1.2: PL 33, 5009.

[255] Francisco, Discurso a uma
delegacdo da Associagdo
Internacional de Direito Penal (23 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
840-841.

[256] Ibid.: o. c., 842.
[257] Ibidem.

[258] Sao Jodo Paulo II, Carta enc.
Evangelium vitae (25 de marco de
1995), 9: AAS 87 (1995), 411.

[259] Conferéncia dos Bispos
Catélicos da India, Response of the
church in India to the present day
challenges (9 de marco de 2016).


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

[260] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (17 de maio
de 2020).

[261] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 19:
AAS 101 (2009), 655.

[262] Sao Jodo Paulo II, Carta enc.
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 44: AAS 83 (1991), 849.

[263] Francisco, Discurso no Encontro
Inter-religioso (Tirana — Albania 21
de setembro de 2014): Insegnamenti
I1/2 (2014), 277; L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
25/1X/2014), 11.

[264] Francisco — Ahmad Al-Tayyeb,
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 21.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

[265] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
256: AAS 105 (2013), 1123.

[266] Bento XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
28: AAS 98 (2006), 240.

[267] O ser humano é um animal
politico” (Aristoteles, Politica,
paragrafo 1253a, linhas 1-3).

[268] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 11:
AAS 101 (2009), 648.

[269] Francisco, Discurso no encontro
com a comunidade catolica (Rakovsky
— Bulgaria 6 de maio de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 07/V/2019), 9.

[270] Idem, Homilia durante a Santa
Missa (Santiago de Cuba 22 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1005.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html

[271] Conc. Ecum. Vat. I, Decl. sobre
as relacOes da Igreja com as religides
nao-cristas Nostra aetate, 2.

[272] Francisco, Discurso no encontro
ecuménico (Riga - Letonia 24 de
setembro de 2018): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
27/1X/2018), 11.

[273] Idem, “Lectio divina” na
Pontificia Universidade Lateranense
(26 de marco de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
09/1v/2019), 6.

[274] Sao Paulo VI, Carta enc.
Ecclesiam suam (6 de agosto de 1964),
54 (101): AAS 56 (1964), 650.

[275] Francisco, Discurso as
autoridades (Belém — Palestina 25 de
maio de 2014): Insegnamenti 11/1
(2014), 597; L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 31/V/
2014), 5.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html

[276] Enarrationes in Psalmos 130, 6:
PL 37,1707.

[277] Papa Francisco e Patriarca
Ecumeénico Bartolomeu,Declaragdo
conjunta (Jerusalém - Israel 25 de
maio de 2014), 5: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
31/V/2014), 22.

[278] Do filme de Wim WendersO
Papa Francisco — Um homem de
palavra. A esperanga é uma
mensagem universal (2018).

[279] Francisco, Exort. ap. pos-
sinodal Querida Amazoénia (2 de
fevereiro de 2020), 106.

[280] Idem, Homilia durante a Santa
Missa (Colombo - Sri Lanka 14 de
janeiro de 2015): AAS 107 (2015), 139.

[281] Francisco — Ahmad Al-Tayyeb,
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 22.

[282] Francisco,Discurso no encontro
com as autoridades e o corpo
diplomatico (Sarajevo — Bosnia-
Herzegovina 6 de junho de 2015):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 11/V1/2015), 3.

[283] Idem,Discurso no Encontro
internacional organizado pela
Comunidade de Santo Egidio (30 de
setembro de 2013): Insegnamenti 1/2
(2013), 301-302; L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
06/X/2013), 11.

[284] Francisco — Ahmad Al-Tayyeb,
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivéncia comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/11/2019), 22.


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html

[285] Ibidem.

[286] Cf. Carlos de Foucauld,
Meditacdo sobre o Pai Nosso (23 de
janeiro de 1897): Opere spirituali
(Roma 1983), 555-562.

[287] Idem, Carta a Henry de Castries
(29 de novembro de 1901).

[288] Idem, Carta a Madame de
Bondy (7 de janeiro de 1902). Assim o
designava também Sao Paulo VI,
elogiando o seu servico: Carta enc.
Populorum progressio (26 de marco
de 1967), 12: AAS 59 (1967), 263.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
(15/01/2026)


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/

	Carta Encíclica Fratelli Tutti

