
opusdei.org

Carta Encíclica
Fratelli Tutti

Texto completo da nova
encíclica do Papa Francisco,
“Fratelli tutti” (todos irmãos),
sobre a fraternidade e a
amizade social (texto adaptado
para o Português do Brasil).

05/10/2020

CARTA ENCÍCLICAFRATELLI TUTTI

DO SANTO PADRE FRANCISCO

SOBRE A FRATERNIDADE E A
AMIZADE SOCIAL



1. “FRATELLI TUTTI”:[1] escrevia São
Francisco de Assis, dirigindo-se a
seus irmãos e irmãs para lhes propor
uma forma de vida com sabor a
Evangelho. Destes conselhos, quero
destacar o convite a um amor que
ultrapassa as barreiras da geografia e
do espaço; nele declara feliz quem
ama o outro, “o seu irmão, tanto
quando está longe, como quando está
junto de si”.[2] Com poucas e simples
palavras, explicou o essencial de uma
fraternidade aberta, que permite
reconhecer, valorizar e amar todas
as pessoas independentemente da
sua proximidade física, do ponto da
terra onde cada uma nasceu ou
habita.

2. Este Santo do amor fraterno, da
simplicidade e da alegria, que me
inspirou a escrever a encíclica 
Laudato si’, volta a inspirar-me para
dedicar esta nova encíclica à
fraternidade e à amizade social. Com
efeito, São Francisco, que se sentia

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


irmão do sol, do mar e do vento,
sentia-se ainda mais unido aos que
eram da sua própria carne. Semeou
paz por toda a parte e andou junto
dos pobres, abandonados, doentes,
descartados, dos últimos.

Sem fronteiras

3. Na sua vida, há um episódio que
nos mostra o seu coração sem
fronteiras, capaz de superar as
distâncias de proveniência,
nacionalidade, cor ou religião: é a
sua visita ao Sultão Malik-al-Kamil,
no Egito. A mesma exigiu dele um
grande esforço, devido à sua
pobreza, aos poucos recursos que
possuía, à distância e às diferenças
de língua, cultura e religião. Aquela
viagem, num momento histórico
marcado pelas Cruzadas,
demonstrava ainda mais a grandeza
do amor que queria viver, desejoso
de abraçar a todos. A fidelidade ao
seu Senhor era proporcional ao amor



que nutria pelos irmãos e irmãs. Sem
ignorar as dificuldades e perigos, São
Francisco foi ao encontro do Sultão
com a mesma atitude que pedia aos
seus discípulos: sem negar a própria
identidade, quando estiverdes “entre
sarracenos e outros infiéis (...), não
façais litígios nem contendas, mas
sede submissos a toda a criatura
humana por amor de Deus”.[3] No
contexto de então, era um pedido
extraordinário. É impressionante
que, há oitocentos anos, Francisco
recomende evitar toda a forma de
agressão ou contenda e também
viver uma “submissão” humilde e
fraterna, mesmo com quem não
partilhasse a sua fé.

4. Não fazia guerra dialética
impondo doutrinas, mas comunicava
o amor de Deus; compreendera que
“Deus é amor, e quem permanece no
amor, permanece em Deus” (1 Jo 4,
16). Assim foi pai fecundo que
suscitou o sonho de uma sociedade



fraterna, pois “só o homem que
aceita aproximar-se das outras
pessoas com o seu próprio
movimento, não para retê-las no que
é seu, mas para ajudá-las a serem
mais elas mesmas, é que se torna
realmente pai”.[4] Naquele mundo
cheio de torreões de vigia e muralhas
defensivas, as cidades viviam
guerras sangrentas entre famílias
poderosas, ao mesmo tempo que
cresciam as áreas miseráveis das
periferias excluídas. Lá, Francisco
recebeu no seu íntimo a verdadeira
paz, libertou-se de todo o desejo de
domínio sobre os outros, fez-se um
dos últimos e procurou viver em
harmonia com todos. Foi ele que
motivou estas páginas.

5. As questões relacionadas com a
fraternidade e a amizade social
sempre estiveram entre as minhas
preocupações. A elas me referi
repetidamente nos últimos anos e em
vários lugares. Nesta encíclica, quis



reunir muitas dessas intervenções,
situando-as num contexto mais
amplo de reflexão. Além disso, se na
redação da Laudato si’ tive uma fonte
de inspiração no meu irmão
Bartolomeu, o Patriarca ortodoxo
que propunha com grande vigor o
cuidado da criação, agora senti-me
especialmente estimulado pelo
Grande Imã Ahmad Al-Tayyeb, com
quem me encontrei, em Abu Dhabi,
para lembrar que Deus “criou todos
os seres humanos iguais nos direitos,
nos deveres e na dignidade, e os
chamou a conviver entre si como
irmãos”.[5] Não se tratou de mero ato
diplomático, mas de uma reflexão
feita em diálogo e de um
compromisso conjunto. Esta encíclica
reúne e desenvolve grandes temas
expostos naquele documento que
assinamos juntos. E aqui, na minha
linguagem própria, acolhi também
numerosas cartas e documentos com
reflexões que recebi de tantas
pessoas e grupos de todo o mundo.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


6. As páginas seguintes não
pretendem resumir a doutrina sobre
o amor fraterno, mas detêm-se na
sua dimensão universal, na sua
abertura a todos. Entrego esta
encíclica social como humilde
contribuição para a reflexão, a fim
de que, perante as várias formas
atuais de eliminar ou ignorar os
outros, sejamos capazes de reagir
com um novo sonho de fraternidade
e amizade social que não se limite a
palavras. Embora a tenha escrito a
partir das minhas convicções cristãs,
que me animam e nutrem, procurei
fazê-lo de tal maneira que a reflexão
se abra ao diálogo com todas as
pessoas de boa vontade.

7. Além disso, quando estava
redigindo esta carta, irrompeu de
forma inesperada a pandemia do
Covid-19 que deixou a descoberto as
nossas falsas seguranças. Por cima
das várias respostas que deram os
diferentes países, ficou evidente a



incapacidade de agir em conjunto.
Apesar de estarmos superconectados,
verificou-se uma fragmentação que
tornou mais difícil resolver os
problemas que nos afetam a todos.
Se alguém pensa que se tratava
apenas de fazer funcionar melhor o
que já fazíamos, ou que a única lição
a tirar é que devemos melhorar os
sistemas e regras já existentes, está
negando a realidade.

8. Desejo ardentemente que, neste
tempo que nos cabe viver,
reconhecendo a dignidade de cada
pessoa humana, possamos fazer
renascer, entre todos, um anseio
mundial de fraternidade. Entre
todos: “Aqui está um ótimo segredo
para sonhar e tornar a nossa vida
uma bela aventura. Ninguém pode
enfrentar a vida isoladamente (…);
precisamos de uma comunidade que
nos apoie, que nos auxilie e dentro
da qual nos ajudemos mutuamente a
olhar em frente. Como é importante



sonhar juntos! (…) Sozinho, corres o
risco de ter miragens, vendo aquilo
que não existe; é juntos que se
constroem os sonhos”.[6] Sonhemos
como uma única humanidade, como
caminhantes da mesma carne
humana, como filhos desta mesma
terra que nos alberga a todos, cada
qual com a riqueza da sua fé ou das
suas convicções, cada qual com a
própria voz, mas todos irmãos.

Capítulo I

AS SOMBRAS DE UM MUNDO
FECHADO

9. Sem pretender efetuar uma
análise exaustiva nem tomar em
consideração todos os aspectos da
realidade que vivemos, proponho
apenas manter-nos atentos a
algumas tendências do mundo atual
que dificultam o desenvolvimento da
fraternidade universal.

Sonhos desfeitos em pedaços



10. Durante décadas, pareceu que o
mundo tinha aprendido com tantas
guerras e fracassos e, lentamente, ia
caminhando para variadas formas de
integração. Por exemplo, avançou o
sonho de uma Europa unida, capaz
de reconhecer raízes comuns e
regozijar-se com a diversidade que a
habita. Lembremos “a firme
convicção dos Pais fundadores da
União Europeia, que desejavam um
futuro assente na capacidade de
trabalhar juntos para superar as
divisões e promover a paz e a
comunhão entre todos os povos do
continente”.[7] E ganhou força
também o anseio de uma integração
latino-americana, e alguns passos
começaram a ser dados. Em outros
países e regiões, houve tentativas de
pacificação e reaproximações que
foram bem-sucedidas e outras que
pareciam promissoras.

11. Mas a história dá sinais de
regressão. Reacendem-se conflitos



anacrônicos que se consideravam
superados, ressurgem nacionalismos
fechados, exacerbados, ressentidos e
agressivos. Em vários países, certa
noção de unidade do povo e da
nação, penetrada por diferentes
ideologias, cria novas formas de
egoísmo e de perda do sentido social
mascaradas por uma suposta defesa
dos interesses nacionais. Isto lembra-
nos que “cada geração deve fazer
suas as lutas e as conquistas das
gerações anteriores e levá-las a
metas ainda mais altas. É o caminho.
O bem, como, aliás, o amor, a justiça
e a solidariedade não se alcançam de
uma vez para sempre; hão de ser
conquistados cada dia. Não é possível
contentar-se com o que já se obteve
no passado nem instalar-se a gozá-lo
como se esta situação nos levasse a
ignorar que muitos dos nossos
irmãos ainda sofrem situações de
injustiça que nos interpelam a
todos”.[8]



12. “Abrir-se ao mundo” é uma
expressão de que, hoje, se
apropriaram a economia e as
finanças. Refere-se exclusivamente à
abertura aos interesses estrangeiros
ou à liberdade dos poderes
econômicos para investir sem
entraves nem complicações em todos
os países. Os conflitos locais e o
desinteresse pelo bem comum são
instrumentalizados pela economia
global para impor um modelo
cultural único. Esta cultura unifica o
mundo, mas divide as pessoas e as
nações, porque “a sociedade cada vez
mais globalizada torna-nos vizinhos,
mas não nos faz irmãos”.[9]
Encontramo-nos mais sozinhos do
que nunca neste mundo massificado,
que privilegia os interesses
individuais e debilita a dimensão
comunitária da existência. Em
contrapartida, aumentam os
mercados, onde as pessoas
desempenham funções de
consumidores ou de espectadores. O



avanço deste globalismo favorece
normalmente a identidade dos mais
fortes que se protegem a si mesmos,
mas procura dissolver as identidades
das regiões mais frágeis e pobres,
tornando-as mais vulneráveis e
dependentes. Desta forma, a política
torna-se cada vez mais frágil perante
os poderes econômicos
transnacionais que aplicam o lema
“divide e reinarás”.

O fim da consciência histórica

13. Pelo mesmo motivo, favorece
também uma perda do sentido da
história que desagrega ainda mais.
Nota-se a penetração cultural de uma
espécie de “desconstrucionismo”, em
que a liberdade humana pretende
construir tudo a partir do zero. De
pé, deixa apenas a necessidade de
consumir sem limites e a acentuação
de muitas formas de individualismo
sem conteúdo. Neste contexto,
colocava-se um conselho que dei aos



jovens: “Se uma pessoa vos fizer uma
proposta dizendo para ignorardes a
história, não aproveitardes da
experiência dos mais velhos,
desprezardes todo o passado olhando
apenas para o futuro que essa pessoa
vos oferece, não será uma forma fácil
de vos atrair para a sua proposta a
fim de fazerdes apenas o que ela diz?
Aquela pessoa precisa de vós vazios,
desenraizados, desconfiados de tudo,
para vos fiardes apenas nas suas
promessas e vos submeterdes aos
seus planos. Assim procedem as
ideologias de variadas cores, que
destroem (ou desconstroem) tudo o
que for diferente, podendo assim
reinar sem oposições. Para isso,
precisam de jovens que desprezem a
história, rejeitem a riqueza espiritual
e humana que se foi transmitindo
através das gerações, ignorem tudo
quanto os precedeu”.[10]

14. São as novas formas de
colonização cultural. Não nos



esqueçamos de que “os povos que
alienam a sua tradição e – por mania
imitativa, violência imposta,
imperdoável negligência ou apatia –
toleram que se lhes roube a alma,
perdem, juntamente com a própria
fisionomia espiritual, a sua
consistência moral e, por fim, a
independência ideológica, econômica
e política”.[11] Uma maneira eficaz
de dissolver a consciência histórica, o
pensamento crítico, o empenho pela
justiça e os percursos de integração é
esvaziar de sentido ou manipular as
“grandes” palavras. Que significado
têm hoje palavras como democracia,
liberdade, justiça, unidade? Foram
manipuladas e desfiguradas para
utilizá-las como instrumento de
domínio, como títulos vazios de
conteúdo que podem servir para
justificar qualquer ação.

Sem um projeto para todos



15. A melhor maneira de dominar e
avançar sem entraves é semear o
desânimo e despertar uma
desconfiança constante, mesmo
disfarçada por detrás da defesa de
alguns valores. Usa-se hoje, em
muitos países, o mecanismo político
de exasperar, exacerbar e polarizar.
Com várias modalidades, nega-se a
outros o direito de existir e pensar e,
para isso, recorre-se à estratégia de
ridicularizá-los, insinuar suspeitas
sobre eles e reprimi-los. Não se
acolhe a sua parte da verdade, os
seus valores, e assim a sociedade
empobrece-se e acaba reduzida à
prepotência do mais forte. Desta
forma, a política deixou de ser um
debate saudável sobre projetos em
longo prazo para o desenvolvimento
de todos e o bem comum, limitando-
se a receitas efêmeras de marketing
cujo recurso mais eficaz está na
destruição do outro. Neste
mesquinho jogo de desqualificações,
o debate é manipulado para mantê-lo



no estado de controvérsia e
contraposição.

16. Nesta luta de interesses que
coloca a todos contra todos, onde
vencer se torna sinônimo de destruir,
como se pode levantar a cabeça para
reconhecer o vizinho ou ficar ao lado
de quem está caído na estrada? Hoje,
um projeto com grandes objetivos
para o desenvolvimento de toda a
humanidade soa como um delírio.
Aumentam as distâncias entre nós, e
a dura e lenta marcha rumo a um
mundo unido e mais justo sofre um
novo e drástico revés.

17. Cuidar do mundo que nos rodeia
e sustenta significa cuidar de nós
mesmos. Mas precisamos nos
constituir como um “nós” que habita
a casa comum. Tal cuidado não
interessa aos poderes econômicos
que necessitam de um ganho rápido.
Frequentemente as vozes que se
levantam em defesa do ambiente são



silenciadas ou ridicularizadas,
disfarçando de racionalidade o que
não passa de interesses particulares.
Nesta cultura que estamos
desenvolvendo, vazia, fixada no
imediato e sem um projeto comum,
“é previsível que, perante o
esgotamento de alguns recursos, se
vá criando um cenário favorável
para novas guerras, disfarçadas sob
nobres reivindicações”.[12]

O descarte mundial

18. Partes da humanidade parecem
sacrificáveis em benefício de uma
seleção que favorece a um setor
humano digno de viver sem limites.
No fundo, “as pessoas já não são
vistas como um valor primário a
respeitar e tutelar, especialmente se
são pobres ou deficientes, se “ainda
não servem” (como os nascituros) ou
“já não servem” (como os idosos).
Tornamo-nos insensíveis a qualquer
forma de desperdício, a começar pelo



alimentar, que aparece entre os mais
deploráveis”.[13]

19. A falta de filhos, que provoca um
envelhecimento da população,
juntamente com o abandono dos
idosos numa dolorosa solidão,
exprimem implicitamente que tudo
acaba conosco, que só contam os
nossos interesses individuais. Assim,
“objeto de descarte não são apenas
os alimentos ou os bens supérfluos,
mas muitas vezes os próprios seres
humanos”.[14] Vimos o que
aconteceu com as pessoas de idade
em algumas partes do mundo por
causa do coronavírus. Não deviam
morrer assim. Na realidade, porém,
tinha já acontecido algo semelhante
devido às ondas de calor e outras
circunstâncias: cruelmente
descartados. Não nos damos conta de
que isolar os idosos e abandoná-los à
responsabilidade de outros sem um
acompanhamento familiar adequado
e amoroso mutila e empobrece a



própria família. Além disso, acaba
por privar os jovens daquele contato
que lhes é necessário com as suas
raízes e com uma sabedoria que a
juventude, sozinha, não pode
alcançar.

20. Este descarte exprime-se de
variadas maneiras como, por
exemplo, na obsessão por reduzir os
custos laborais sem se dar conta das
graves consequências que provoca,
pois o desemprego daí resultante tem
como efeito direto alargar as
fronteiras da pobreza.[15] Além
disso, o descarte assume formas
abjetas, que julgávamos já
superadas, como o racismo que se
dissimula mas não cessa de
reaparecer. De novo nos
envergonham as expressões de
racismo, demonstrando assim que os
supostos avanços da sociedade não
são assim tão reais nem estão
garantidos de uma vez por todas.



21. Há regras econômicas que foram
eficazes para o crescimento, mas não
de igual modo para o
desenvolvimento humano
integral.[16] Aumentou a riqueza,
mas sem equidade, e assim “nascem
novas pobrezas”.[17] Quando dizem
que o mundo moderno reduziu a
pobreza, fazem-no medindo-a com
critérios de outros tempos não
comparáveis à realidade atual. Pois
em outros tempos, por exemplo, não
ter acesso à energia elétrica não era
considerado um sinal de pobreza
nem causava grave incômodo. A
pobreza sempre se analisa e
compreende no contexto das
possibilidades reais de um momento
histórico concreto.

Direitos humanos não suficientemente
universais

22. Muitas vezes constata-se que, de
fato, os direitos humanos não são
iguais para todos. O respeito destes



direitos “é condição preliminar para
o próprio progresso econômico e
social de um país. Quando a
dignidade do homem é respeitada e
os seus direitos são reconhecidos e
garantidos, florescem também a
criatividade e a audácia, podendo a
pessoa humana explanar suas
inúmeras iniciativas a favor do bem
comum”.[18] Mas, “observando com
atenção as nossas sociedades
contemporâneas, deparamos com
numerosas contradições que
induzem a perguntar-nos se deveras
a igual dignidade de todos os seres
humanos, solenemente proclamada
há 70 anos, é reconhecida,
respeitada, protegida e promovida
em todas as circunstâncias.
Persistem hoje no mundo inúmeras
formas de injustiça, alimentadas por
visões antropológicas redutivas e por
um modelo econômico fundado no
lucro, que não hesita em explorar,
descartar e até matar o homem.
Enquanto uma parte da humanidade



vive na opulência, outra parte vê a
própria dignidade não reconhecida,
desprezada ou espezinhada e os seus
direitos fundamentais ignorados ou
violados”.[19] Que diz isto a respeito
da igualdade de direitos fundada na
mesma dignidade humana?

23. De modo análogo, a organização
das sociedades em todo o mundo
ainda está longe de refletir com
clareza que as mulheres têm
exatamente a mesma dignidade e
idênticos direitos que os homens. As
palavras dizem uma coisa, mas as
decisões e a realidade gritam outra.
Com efeito, “duplamente pobres são
as mulheres que padecem situações
de exclusão, maus-tratos e violência,
porque frequentemente têm
menores possibilidades de defender
os seus direitos”.[20]

24. Reconhecemos igualmente que,
“apesar de a comunidade
internacional ter adotado numerosos



acordos para pôr termo à
escravatura em todas as suas formas
e ter lançado diversas estratégias
para combater este fenômeno, ainda
hoje milhões de pessoas – crianças,
homens e mulheres de todas as
idades – são privadas da liberdade e
constrangidas a viver em condições
semelhantes às da escravatura. (…)
Hoje como ontem, na raiz da
escravatura, está uma concepção da
pessoa humana que admite a
possibilidade de tratá-la como um
objeto. (…) Com a força, o engano, a
coação física ou psicológica, a pessoa
humana – criada à imagem e
semelhança de Deus – é privada da
liberdade, mercantilizada, reduzida a
propriedade de alguém; é tratada
como meio, e não como fim”. As
redes criminosas “utilizam
habilmente as tecnologias
informáticas modernas para atrair
jovens e adolescentes de todos os
cantos do mundo”.[21] E a aberração
não tem limites quando são



subjugadas mulheres, forçadas
depois a abortar; um ato abominável
que chega mesmo ao sequestro da
pessoa, para vender os seus órgãos.
Isto torna o tráfico de pessoas e
outras formas atuais de escravatura
num problema mundial que precisa
ser tomado a sério pela humanidade
no seu conjunto, porque “assim como
as organizações criminosas usam
redes globais para alcançar os seus
objetivos, assim também a ação para
vencer este fenômeno requer um
esforço comum e igualmente global
por parte dos diferentes atores que
compõem a sociedade”.[22]

Conflito e medo

25. As guerras, os atentados, as
perseguições por motivos raciais ou
religiosos e tantas afrontas contra a
dignidade humana são julgados de
maneira diferente, segundo
convenham ou não a certos
interesses fundamentalmente



econômicos: o que é verdade quando
convém a uma pessoa poderosa,
deixa de o ser quando já não a
beneficia. Estas situações de
violência vão-se “multiplicando
cruelmente em muitas regiões do
mundo, a ponto de assumir os
contornos daquela que se poderia
chamar uma “terceira guerra
mundial por pedaços”“.[23]

26. Isto não surpreende, se
atendermos à falta de horizontes
capazes de nos fazer convergir para
a unidade, pois em qualquer guerra o
que acaba destruído é “o próprio
projeto de fraternidade, inscrito na
vocação da família humana”, pelo
que “toda a situação de ameaça
alimenta a desconfiança e a
retirada”.[24] Assim, o nosso mundo
avança numa dicotomia sem sentido,
pretendendo “garantir a estabilidade
e a paz com base numa falsa
segurança sustentada por uma



mentalidade de medo e
desconfiança”.[25]

27. Paradoxalmente, existem medos
ancestrais que não foram superados
pelo progresso tecnológico; mais
ainda, souberam esconder-se e
revigorar-se por detrás das novas
tecnologias. Também hoje, atrás das
muralhas da cidade antiga está o
abismo, o território do desconhecido,
o deserto. O que vier de lá não é
fiável, porque desconhecido, não
familiar, não pertence à aldeia.
Trata-se do território do que é
“bárbaro”, do qual há que defender-
se a todo o custo. Consequentemente,
criam-se novas barreiras de
autodefesa, de tal modo que deixa de
haver o mundo, para existir apenas o
“meu” mundo; e muitos deixam de
ser considerados seres humanos com
uma dignidade inalienável passando
a ser apenas “os outros”. Reaparece
“a tentação de fazer uma cultura dos
muros, de erguer os muros, muros no



coração, muros na terra, para
impedir este encontro com outras
culturas, com outras pessoas. E quem
levanta um muro, quem constrói um
muro, acabará escravo dentro dos
muros que construiu, sem
horizontes. Porque lhe falta esta
alteridade”.[26]

28. A solidão, os medos e a
insegurança de tantas pessoas que se
sentem abandonadas pelo sistema,
fazem com que se crie um terreno
fértil para as máfias. Com efeito,
estas se impõem apresentando-se
como “protetoras” dos esquecidos,
muitas vezes através de vários tipos
de ajuda, enquanto perseguem os
seus interesses criminosos. Há uma
pedagogia tipicamente mafiosa que,
com um falso espírito comunitário,
cria laços de dependência e
subordinação, dos quais é muito
difícil libertar-se.



Globalização e progresso sem um
rumo comum

29. O Grande Imã Ahmad Al-Tayyeb e
eu não ignoramos os avanços
positivos que se verificaram na
ciência, na tecnologia, na medicina,
na indústria e no bem-estar,
sobretudo nos países desenvolvidos.
Todavia “ressaltamos que,
juntamente com tais progressos
históricos, grandes e apreciados, se
verifica uma deterioração da ética,
que condiciona a atividade
internacional, e um enfraquecimento
dos valores espirituais e do sentido
de responsabilidade. Tudo isto
contribui para disseminar uma
sensação geral de frustração, solidão
e desespero, (…) nascem focos de
tensão e se acumulam armas e
munições, numa situação mundial
dominada pela incerteza, pela
decepção e pelo medo do futuro e
controlada por míopes interesses
econômicos”. Assinalamos também



“as graves crises políticas, a injustiça
e a falta de uma distribuição
equitativa dos recursos naturais (…).
A respeito de tais crises que fazem
morrer de fome milhões de crianças,
já reduzidas a esqueletos humanos
por causa da pobreza e da fome,
reina um inaceitável silêncio
internacional”.[27] Perante tal
panorama, embora nos fascinem os
inúmeros avanços, não
descortinamos um rumo
verdadeiramente humano.

30. No mundo atual, esmorecem os
sentimentos de pertença à mesma
humanidade; e o sonho de
construirmos juntos a justiça e a paz
parece uma utopia de outros tempos.
Vemos como reina uma indiferença
acomodada, fria e globalizada, filha
de uma profunda desilusão que se
esconde por detrás desta ilusão
enganadora: considerar que
podemos ser omnipotentes e
esquecer que nos encontramos todos



no mesmo barco. Esta desilusão, que
deixa para trás os grandes valores
fraternos, conduz “a uma espécie de
cinismo. Esta é a tentação que temos
diante de nós, se formos por este
caminho do desengano ou da
desilusão. (…) O isolamento e o
fechamento em nós mesmos ou nos
próprios interesses nunca serão o
caminho para voltar a dar esperança
e realizar uma renovação, mas é a
proximidade, a cultura do encontro.
O isolamento, não; a proximidade,
sim. Cultura do confronto, não;
cultura do encontro, sim”.[28]

31. Neste mundo que corre sem um
rumo comum, respira-se uma
atmosfera em que “a distância entre
a obsessão pelo próprio bem-estar e a
felicidade da humanidade partilhada
parece aumentar: até fazer pensar
que entre o indivíduo e a
comunidade humana já esteja em
curso um cisma. (...) Porque uma
coisa é sentir-se obrigado a viver



juntos, outra é apreciar a riqueza e a
beleza das sementes de vida em
comum que devem ser procuradas e
cultivadas em conjunto”.[29] A
tecnologia registra progressos
contínuos, mas “como seria bom se,
ao aumento das inovações científicas
e tecnológicas, correspondesse
também uma equidade e uma
inclusão social cada vez maior! Como
seria bom se, enquanto descobrimos
novos planetas longínquos, também
descobríssemos as necessidades do
irmão e da irmã que orbitam ao
nosso redor!”[30]

As pandemias e outros flagelos da
história

32. É verdade que uma tragédia
global como a pandemia do Covid-19
despertou, por algum tempo, a
consciência de sermos uma
comunidade mundial que viaja no
mesmo barco, onde o mal de um
prejudica a todos. Recordamo-nos de



que ninguém se salva sozinho, que só
é possível salvar-nos juntos. Por isso,
“a tempestade – dizia eu –
desmascara a nossa vulnerabilidade
e deixa a descoberto as falsas e
supérfluas seguranças com que
construímos os nossos programas, os
nossos projetos, os nossos hábitos e
prioridades. (…) Com a tempestade,
caiu a maquiagem dos estereótipos
com que mascaramos o nosso ‘eu’
sempre preocupado com a própria
imagem; e ficou a descoberto, uma
vez mais, esta (abençoada) pertença
comum a que não nos podemos
subtrair: a pertença como
irmãos”.[31]

33. O mundo avançava
implacavelmente para uma
economia que, utilizando os
progressos tecnológicos, procurava
reduzir os “custos humanos”; e
alguns pretendiam fazer-nos crer
que era suficiente a liberdade de
mercado para garantir tudo. Mas, o



golpe duro e inesperado desta
pandemia fora de controle obrigou,
por força, a pensar nos seres
humanos, em todos, mais do que nos
benefícios de alguns. Hoje podemos
reconhecer que “alimentamo-nos
com sonhos de esplendor e grandeza,
e acabamos por comer distração,
fechamento e solidão;
empanturramo-nos de conexões, e
perdemos o gosto da fraternidade.
Buscamos o resultado rápido e
seguro, e encontramo-nos oprimidos
pela impaciência e a ansiedade.
Prisioneiros da virtualidade,
perdemos o gosto e o sabor da
realidade”.[32] A tribulação, a
incerteza, o medo e a consciência dos
próprios limites, que a pandemia
despertou, fazem ressoar o apelo a
repensar os nossos estilos de vida, as
nossas relações, a organização das
nossas sociedades e sobretudo o
sentido da nossa existência.



34. Se tudo está interligado, é difícil
pensar que este desastre mundial
não tenha a ver com a nossa maneira
de encarar a realidade, pretendendo
ser senhores absolutos da própria
vida e de tudo o que existe. Não
quero dizer que se trate de uma
espécie de castigo divino. Nem seria
suficiente afirmar que o dano
causado à natureza acaba por se
cobrar dos nossos atropelos. É a
própria realidade que geme e se
rebela… Vem à mente o conhecido
verso do poeta Virgílio evocando as
lágrimas das coisas, das vicissitudes
da história.[33]

35. Contudo rapidamente
esquecemos as lições da história,
“mestra da vida”.[34] Passada a crise
sanitária, a pior reação seria cair
ainda mais num consumismo febril e
em novas formas de autoproteção
egoísta. No fim, tomara que já não
existam “os outros”, mas apenas um
“nós”. Tomara que não seja mais um



grave episódio da história, cuja lição
não fomos capazes de aprender.
Tomara que não nos esqueçamos dos
idosos que morreram por falta de
respiradores, em parte como
resultado de sistemas de saúde que
foram sendo desmantelados ano
após ano. Tomara que tanto
sofrimento não tenha sido, mas
tenhamos dado um salto para uma
nova forma de viver e descubramos,
enfim, que precisamos e somos
devedores uns dos outros, para que a
humanidade renasça com todos os
rostos, todas as mãos e todas as
vozes, livre das fronteiras que
criamos.

36. Se não conseguirmos recuperar a
paixão compartilhada por uma
comunidade de pertença e
solidariedade, à qual saibamos
destinar tempo, esforço e bens,
desabará ruinosamente a ilusão
global que nos engana e deixará
muitos à mercê da náusea e do vazio.



Além disso, não se deveria ignorar,
ingenuamente, que “a obsessão por
um estilo de vida consumista,
sobretudo quando poucos têm
possibilidades de mantê-lo, só poderá
provocar violência e destruição
recíproca”.[35] O princípio “salve-se
quem puder” traduzir-se-á
rapidamente no lema “todos contra
todos”, e isso será pior que uma
pandemia.

Sem dignidade humana nas fronteiras

37. Tanto na propaganda de alguns
regimes políticos populistas como na
leitura de abordagens econômico-
liberais, defende-se que é preciso
evitar a todo o custo a chegada de
pessoas migrantes. Simultaneamente
argumenta-se que convém limitar a
ajuda aos países pobres, para que
toquem o fundo e decidam adotar
medidas de austeridade. Não se dão
conta que, atrás destas afirmações
abstratas difíceis de sustentar, há



muitas vidas dilaceradas. Muitos
fogem da guerra, de perseguições, de
catástrofes naturais. Outros, com
pleno direito, “andam a procura de
oportunidades para si e para a sua
família. Sonham com um futuro
melhor, e desejam criar condições
para que se realize”.[36]

38. Infelizmente, outros são “atraídos
pela cultura ocidental, nutrindo por
vezes expectativas irrealistas que os
expõem a pesadas decepções.
Traficantes sem escrúpulos,
frequentemente ligados a cartéis da
droga e das armas, exploram a
fragilidade dos imigrantes, que, ao
longo do seu percurso, muitas vezes
encontram a violência, o tráfico de
seres humanos, o abuso psicológico e
mesmo físico e tribulações
indescritíveis”.[37] As pessoas que
emigram “experimentam a
separação do seu contexto de origem
e, muitas vezes, também um
desenraizamento cultural e religioso.



A fratura tem a ver também com as
comunidades de origem, que perdem
os elementos mais vigorosos e
empreendedores, e as famílias,
particularmente quando emigra um
ou ambos os progenitores, deixando
os filhos no país de origem”.[38] Por
conseguinte, também deve ser
“reafirmado o direito a não emigrar,
isto é, a ter condições para
permanecer na própria terra”.[39]

39. Ainda por cima, “em alguns
países de chegada, os fenômenos
migratórios suscitam alarme e
temores, frequentemente
fomentados e explorados para fins
políticos. Assim se difunde uma
mentalidade xenófoba, de clausura e
retraimento em si mesmos”.[40] Os
migrantes não são considerados
suficientemente dignos de participar
na vida social como os outros,
esquecendo-se que têm a mesma
dignidade intrínseca de toda e
qualquer pessoa. Consequentemente,



têm de ser eles os “protagonistas da
sua própria promoção”.[41] Nunca se
dirá que não sejam humanos, mas na
prática, com as decisões e a maneira
de tratá-los, manifesta-se que são
considerados menos valiosos, menos
importantes, menos humanos. É
inaceitável que os cristãos partilhem
esta mentalidade e estas atitudes,
fazendo às vezes prevalecer
determinadas preferências políticas
em vez das profundas convicções da
sua própria fé: a dignidade
inalienável de toda a pessoa humana,
independentemente da sua origem,
cor ou religião, e a lei suprema do
amor fraterno.

40. “As migrações constituirão uma
pedra angular do futuro do
mundo”.[42] Hoje, porém, são
afetadas por uma “perda daquele
sentido de responsabilidade fraterna,
sobre o qual assenta toda a sociedade
civil”.[43] A Europa, por exemplo,
corre sérios riscos de ir por este



caminho. Entretanto, “ajudada pelo
seu grande patrimônio cultural e
religioso, possui os instrumentos
para defender a centralidade da
pessoa humana e encontrar o justo
equilíbrio entre estes dois deveres: o
dever moral de tutelar os direitos dos
seus cidadãos e o dever de garantir a
assistência e o acolhimento dos
imigrantes”.[44]

41. Compreendo que alguns tenham
dúvidas e sintam medo à vista das
pessoas migrantes; compreendo-o
como um aspecto do instinto natural
de autodefesa. Mas também é
verdade que uma pessoa e um povo
só são fecundos, se souberem
criativamente integrar no seu seio a
abertura aos outros. Convido a
ultrapassar estas reações primárias,
porque “o problema surge quando
[estas dúvidas e este medo]
condicionam de tal forma o nosso
modo de pensar e agir, que nos
tornam intolerantes, fechados, talvez



até – sem percebermos isso –
racistas. E assim o medo priva-nos do
desejo e da capacidade de encontrar
o outro”.[45]

A ilusão da comunicação

42. Paradoxalmente se, por um lado,
crescem as atitudes fechadas e
intolerantes que, à vista dos outros,
nos fecham em nós próprios, por
outro, reduzem-se ou desaparecem
as distâncias, a ponto de deixar de
existir o direito à intimidade. Tudo se
torna uma espécie de espetáculo que
pode ser espiado, observado, e a vida
acaba exposta a um controle
constante. Na comunicação digital,
quer-se mostrar tudo, e cada
indivíduo torna-se objeto de olhares
que esquadrinham, desnudam e
divulgam, muitas vezes
anonimamente. Dilui-se o respeito
pelo outro e, assim, ao mesmo tempo
em que o apago, ignoro e mantenho
afastado, posso despudoradamente



invadir até ao mais recôndito da sua
vida.

43. Entretanto os movimentos
digitais de ódio e destruição não
constituem – como alguns pretendem
fazer crer – uma ótima forma de
mútua ajuda, mas meras associações
contra um inimigo. Além disso, “os
meios de comunicação digitais
podem expor ao risco de
dependência, isolamento e perda
progressiva de contato com a
realidade concreta, dificultando o
desenvolvimento de relações
interpessoais autênticas”.[46] Fazem
falta gestos físicos, expressões do
rosto, silêncios, linguagem corpórea
e até o perfume, o tremor das mãos,
o rubor, a transpiração, porque tudo
isso fala e faz parte da comunicação
humana. As relações digitais, que
dispensam da fadiga de cultivar uma
amizade, uma reciprocidade estável
e até um consenso que amadurece
com o tempo, têm aparência de



sociabilidade, mas não constroem
verdadeiramente um “nós”; na
verdade, habitualmente dissimulam
e ampliam o mesmo individualismo
que se manifesta na xenofobia e no
desprezo dos frágeis. A conexão
digital não basta para lançar pontes,
não é capaz de unir a humanidade.

Agressividade despudorada

44. Ao mesmo tempo em que
defendem o próprio isolamento
consumista e acomodado, as pessoas
escolhem vincular-se de maneira
constante e obsessiva. Isto favorece o
pululamento de formas insólitas de
agressividade, com insultos,
impropérios, difamação, afrontas
verbais até destroçar a figura do
outro, num desregramento tal que se
existisse no contato pessoal
acabaríamos todos por nos destruir
entre nós. A agressividade social
encontra um espaço de ampliação



incomparável nos dispositivos
móveis e nos computadores.

45. Isto permitiu que as ideologias
perdessem todo o respeito. Aquilo
que ainda há pouco tempo uma
pessoa não podia dizer sem correr o
risco de perder o respeito de todos,
hoje pode ser pronunciado com toda
a grosseria, até por algumas
autoridades políticas, e ficar impune.
Não se pode ignorar que “há
interesses econômicos gigantescos
que operam no mundo digital,
capazes de realizar formas de
controle que são tão sutis quanto
invasivas, criando mecanismos de
manipulação das consciências e do
processo democrático. O
funcionamento de muitas
plataformas acaba frequentemente
por favorecer o encontro entre
pessoas com as mesmas ideias,
dificultando o confronto entre as
diferenças. Estes circuitos fechados
facilitam a divulgação de



informações e notícias falsas,
fomentando preconceitos e
ódios”.[47]

46. Deve-se reconhecer que os
fanatismos, que induzem a destruir
os outros, são protagonizados
também por pessoas religiosas, sem
excluir os cristãos, que podem “fazer
parte de redes de violência verbal
através da internet e vários fóruns
ou espaços de intercâmbio digital.
Mesmo nos media católicos, é
possível ultrapassar os limites,
tolerando-se a difamação e a calúnia
e parecendo excluir qualquer ética e
respeito pela fama alheia”.[48]
Agindo assim, qual contribuição se
dá para a fraternidade que o Pai
comum nos propõe?

Informação sem sabedoria

47. A verdadeira sabedoria
pressupõe o encontro com a
realidade. Hoje, porém, tudo se pode
produzir, dissimular, modificar. Isto



faz com que o encontro direto com as
limitações da realidade se torne
insuportável. Em consequência,
implementa-se um mecanismo de
“seleção”, criando-se o hábito de
separar imediatamente o que gosto
daquilo que não gosto, as coisas
atraentes das desagradáveis. A
mesma lógica preside à escolha das
pessoas com quem se decide
partilhar o mundo. Assim, as pessoas
ou situações que feriam a nossa
sensibilidade ou nos causavam
aversão, hoje são simplesmente
eliminadas nas redes virtuais,
construindo um círculo virtual que
nos isola do mundo em que vivemos.

48. Sentar-se para ouvir o outro,
caraterístico de um encontro
humano, é um paradigma de atitude
receptiva, de quem supera o
narcisismo e acolhe o outro, presta-
lhe atenção, dá-lhe lugar no próprio
círculo. Mas “o mundo de hoje, na
sua maioria, é um mundo surdo (…).



Às vezes a velocidade do mundo
moderno, o frenesi impede-nos de
escutar bem o que outro diz. Quando
está a meio do seu diálogo, já o
interrompemos e queremos replicar
quando ele ainda não acabou de
falar. Não devemos perder a
capacidade de escuta”. São Francisco
de Assis “escutou a voz de Deus,
escutou a voz dos pobres, escutou a
voz do enfermo, escutou a voz da
natureza. E transformou tudo isso
num estilo de vida. Desejo que a
semente de São Francisco cresça em
tantos corações”.[49]

49. Ao desaparecer o silêncio e a
escuta, transformando tudo em
cliques e mensagens rápidas e
ansiosas, coloca-se em perigo esta
estrutura básica de uma
comunicação humana sábia. Cria-se
um novo estilo de vida, no qual cada
um constrói o que deseja ter à sua
frente, excluindo tudo aquilo que
não se pode controlar ou conhecer



superficial e instantaneamente. Por
sua lógica intrínseca, esta dinâmica
impede aquela reflexão serena que
poderia levar-nos a uma sabedoria
comum.

50. Podemos buscar juntos a verdade
no diálogo, na conversa tranquila ou
na discussão apaixonada. É um
caminho perseverante, feito também
de silêncios e sofrimentos, capaz de
recolher pacientemente a vasta
experiência das pessoas e dos povos.
A acumulação esmagadora de
informações que nos inundam, não
significa maior sabedoria. A
sabedoria não se fabrica com buscas
impacientes na internet, nem é um
somatório de informações cuja
veracidade não está garantida. Desta
forma, não se amadurece no
encontro com a verdade. As
conversas giram, em última análise,
ao redor das notícias mais recentes;
são meramente horizontais e
cumulativas. Mas, não se presta uma



atenção prolongada e penetrante ao
coração da vida, nem se reconhece o
que é essencial para dar um sentido
à existência. Assim, a liberdade
transforma-se numa ilusão que nos
vendem, confundindo-se com a
liberdade de navegar frente a um
visor. O problema é que um caminho
de fraternidade, local e universal, só
pode ser percorrido por espíritos
livres e dispostos a encontros reais.

Sujeições e autodepreciação

51. Alguns países economicamente
bem-sucedidos são apresentados
como modelos culturais para os
países pouco desenvolvidos, em vez
de procurar que cada um cresça com
o seu estilo peculiar, desenvolvendo
as suas capacidades de inovar a
partir dos valores da sua própria
cultura. Esta nostalgia superficial e
triste, que induz a copiar e comprar
em vez de criar, gera uma baixa
autoestima nacional. Nos setores



acomodados de muitos países pobres
e às vezes naqueles que conseguiram
sair da pobreza, nota-se a
incapacidade de aceitar
caraterísticas e processos próprios,
caindo num desprezo da própria
identidade cultural como se fosse a
causa de todos os seus males.

52. Uma maneira fácil de dominar
alguém é destruir a sua autoestima.
Por detrás destas tendências que
visam uniformizar o mundo, afloram
interesses de poder que se
aproveitam da baixa autoestima, ao
mesmo tempo em que, através dos 
media e das redes, procuram criar
uma nova cultura ao serviço dos
mais poderosos. Disto tiram
vantagem o oportunismo da
especulação financeira e a
exploração, onde aqueles que saem
perdendo são os pobres. Por outro
lado, ignorar a cultura de um povo
faz com que muitos líderes políticos
não sejam capazes de promover um



projeto eficaz que possa ser
livremente assumido e sustentado ao
longo do tempo.

53. Esquece-se de que “não há
alienação pior do que experimentar
que não se tem raízes, não se
pertence a ninguém. Uma terra será
fecunda, um povo dará frutos e será
capaz de gerar o amanhã apenas na
medida em que dá vida a relações de
pertença entre os seus membros, na
medida em que cria laços de
integração entre as gerações e as
diferentes comunidades que o
compõem, e ainda na medida em que
quebra as espirais que obscurecem
os sentidos, afastando-nos sempre
uns dos outros”.[50]

Esperança

54. Apesar destas sombras densas
que não se devem ignorar, nas
próximas páginas desejo dar voz a
tantos percursos de esperança. Com
efeito, Deus continua a espalhar



sementes de bem na humanidade. A
recente pandemia permitiu-nos
recuperar e valorizar tantos
companheiros e companheiras de
viagem que, no medo, reagiram
dando a própria vida. Fomos capazes
de reconhecer como as nossas vidas
são tecidas e sustentadas por pessoas
comuns que, sem dúvida, escreveram
os acontecimentos decisivos da nossa
história compartilhada: médicos,
enfermeiros e enfermeiras,
farmacêuticos, empregados dos
supermercados, pessoal de limpeza,
cuidadores, transportadores, homens
e mulheres que trabalham para
fornecer serviços essenciais e de
segurança, voluntários, sacerdotes,
religiosas... compreenderam que
ninguém se salva sozinho.[51]

55. Convido à esperança que “nos
fala de uma realidade que está
enraizada no mais fundo do ser
humano, independentemente das
circunstâncias concretas e dos



condicionamentos históricos em que
vive. Fala-nos de uma sede, de uma
aspiração, de um anseio de
plenitude, de vida bem-sucedida, de
querer agarrar o que é grande, o que
enche o coração e eleva o espírito
para coisas grandes, como a verdade,
a bondade e a beleza, a justiça e o
amor. (…) A esperança é ousada, sabe
olhar para além das comodidades
pessoais, das pequenas seguranças e
compensações que reduzem o
horizonte, para se abrir aos grandes
ideais que tornam a vida mais bela e
digna”.[52] Caminhemos na
esperança!

Capítulo II

UM ESTRANHO NO CAMINHO

56. Tudo o que mencionei no capítulo
anterior é mais do que uma asséptica
descrição da realidade, pois “as
alegrias e as esperanças, as tristezas
e as angústias dos homens de hoje,
sobretudo dos pobres e de todos



aqueles que sofrem, são também as
alegrias e as esperanças, as tristezas
e as angústias dos discípulos de
Cristo; e não há realidade alguma
verdadeiramente humana que não
encontre eco no seu coração”.[53]
Com a intenção de procurar uma luz
no meio do que estamos vivendo e
antes de propor algumas linhas de
ação, quero dedicar um capítulo a
uma parábola narrada por Jesus
Cristo há dois mil anos. Com efeito,
apesar desta encíclica se dirigir a
todas as pessoas de boa vontade,
independentemente das suas
convicções religiosas, a parábola em
questão é expressa de tal maneira
que qualquer um de nós pode deixar-
se interpelar por ela:

“Levantou-se, então, um doutor da
Lei e perguntou [a Jesus], para
experimentá-lo: ‘Mestre, que hei de
fazer para possuir a vida eterna?’
Disse-lhe Jesus: ‘Que está escrito na
Lei? Como lês?’ O outro respondeu:



‘Amarás ao Senhor, teu Deus, com
todo o teu coração, com toda a tua
alma, com todas as tuas forças e com
todo o teu entendimento, e ao teu
próximo como a ti mesmo’. Disse-lhe
Jesus: ‘Respondeste bem; faz isso e
viverás’. Mas ele, querendo justificar
a pergunta feita, disse a Jesus: ‘E
quem é o meu próximo?’ Tomando a
palavra, Jesus respondeu: ‘Certo
homem descia de Jerusalém para
Jericó e caiu nas mãos dos
salteadores que, depois de o
despojarem e encherem de pancadas,
o abandonaram, deixando-o meio
morto. Por coincidência, descia por
aquele caminho um sacerdote que,
ao vê-lo, passou ao largo. Do mesmo
modo, também um levita passou por
aquele lugar e, ao vê-lo, passou
adiante. Mas um samaritano, que ia
de viagem, chegou ao pé dele e,
vendo-o, encheu-se de compaixão.
Aproximou-se, ligou-lhe as feridas,
deitando nelas azeite e vinho,
colocou-o sobre a sua própria



montada, levou-o para uma
estalagem e cuidou dele. No dia
seguinte, tirando dois denários, deu-
os ao estalajadeiro, dizendo: ‘Trata
bem dele e, o que gastares a mais,
pagar-te-ei quando voltar’. Qual
destes três te parece ter sido o
próximo daquele homem que caiu
nas mãos dos salteadores?’
Respondeu: ‘O que usou de
misericórdia para com ele’. Jesus
retorquiu: ‘Vai e faz tu também o
mesmo’” (Lc 10, 25-37).

A perspectiva de fundo

57. Esta parábola recolhe uma
perspectiva de séculos. Pouco depois
da narração da criação do mundo e
do ser humano, a Bíblia propõe o
desafio das relações entre nós. Caim
elimina o seu irmão Abel, e ressoa a
pergunta de Deus: “Onde está Abel,
teu irmão?” A resposta é a mesma
que damos nós muitas vezes: “Sou,
porventura, guarda do meu



irmão?” (Gn 4, 9). Com a sua
pergunta, Deus coloca em questão
todo o tipo de determinismo ou
fatalismo que pretenda justificar
como única resposta possível a
indiferença. E, ao invés, habilita-nos
a criar uma cultura diferente, que
nos conduza a superar as inimizades
e cuidar uns dos outros.

58. O livro de Jó invoca o fato de ter
um mesmo Criador como base para
sustentar alguns direitos em comum:
“Pois Aquele que me criou no ventre,
também o criou a ele; um só nos
formou a ambos no seio
materno” (31, 15). Muitos séculos
depois, Santo Ireneu de Lião
expressará o mesmo conceito
recorrendo à imagem da melodia: “E
o amante da verdade não se deve
deixar enganar pelo intervalo de
cada som e atribuir-lhe autor ou
artista diverso (...), mas deve
reconhecer que um só fez com que
aparecesse a sabedoria, a justiça, a



bondade e a munificência da obra
inteira”.[54]

59. Nas tradições judaicas, o dever de
amar o outro e cuidar dele parecia
limitar-se às relações entre os
membros de uma mesma nação. O
antigo preceito “amarás o teu
próximo como a ti mesmo” (Lv 19,
18) geralmente entendia-se como
referido aos compatriotas. Todavia,
especialmente no judaísmo que se
desenvolveu fora da terra de Israel,
as fronteiras foram-se ampliando.
Aparece o convite a não fazer aos
outros o que não queres que te façam
a ti (cf. Tob 4, 15). E a propósito dizia,
no século I (a.C.), o sábio Hillel: “Esta
é toda a Lei; o resto é mero
comentário”.[55] O desejo de imitar o
comportamento divino levou a
superar aquela tendência de limitar
o amor aos mais próximos: “A
compaixão do homem tem por objeto
o próximo, mas a misericórdia divina



estende-se a todo o ser vivo” (Sir 18,
13).

60. O preceito de Hillel recebeu uma
formulação positiva no Novo
Testamento: “O que quiserdes que
vos façam os homens, fazei-o
também a eles, porque isto é a Lei e
os Profetas” (Mt 7, 12). Este apelo é
universal, tende a abraçar a todos,
apenas pela sua condição humana,
porque o Altíssimo, o Pai do Céu, “faz
com que o Sol se levante sobre os
bons e os maus” (Mt 5, 45). Em
consequência, exige-se: “Sede
misericordiosos como o vosso Pai é
misericordioso” (Lc 6, 36).

61. Como motivo para alargar o
coração a fim de não excluir o
estrangeiro, invoca-se a memória
que o povo judeu conserva de ter
vivido como estrangeiro no Egito. E
tal motivo aparece já nos textos mais
antigos da Bíblia: “Não usarás de
violência contra o estrangeiro



residente nem o oprimirás, porque
foste estrangeiro residente na terra
do Egito” (Ex 22, 20). “Não oprimirás
um estrangeiro residente; vós
conheceis a vida do estrangeiro
residente, porque fostes estrangeiros
residentes na terra do Egito” (Ex 23,
9). “Se um estrangeiro vier residir
contigo na tua terra, não o oprimirás.
O estrangeiro que reside convosco
será tratado como um dos vossos
compatriotas e amá-lo-ás como a ti
mesmo, porque fostes estrangeiros
na terra do Egito” (Lv 19, 33-34).
“Quando vindimares a tua vinha, não
rebusques o que ficou; deixa-o para o
estrangeiro, o órfão e a viúva.
Lembra-te que foste escravo na terra
do Egito” (Dt 24, 21-22).

No Novo Testamento, ressoa
intensamente o apelo ao amor
fraterno: “Toda a Lei se cumpre
plenamente nesta única palavra:
ama o teu próximo como a ti
mesmo” (Gl 5, 14). “Quem ama o seu



irmão permanece na luz e não corre
perigo de tropeçar. Mas quem tem
ódio ao seu irmão está nas trevas” (1
Jo 2, 10-11). “Nós sabemos que
passamos da morte para a vida,
porque amamos os irmãos. Quem
não ama, permanece na morte” (1 Jo
3, 14). “Aquele que não ama o seu
irmão, a quem vê, não pode amar a
Deus, a quem não vê” (1 Jo 4, 20).

62. Mesmo esta proposta de amor
podia ser mal compreendida. Foi por
alguma razão que, perante a tentação
das primeiras comunidades cristãs
criarem grupos fechados e isolados,
São Paulo exortava os seus discípulos
a ter caridade uns para com os
outros “e para com todos” (1 Ts 3, 12)
e, na comunidade de João, pedia-se
que fossem bem recebidos os irmãos,
“mesmo sendo estrangeiros” (3 Jo 5).
Esse contexto ajuda a entender o
valor da parábola do bom
samaritano: ao amor não lhe
interessa se o irmão ferido vem



daqui ou dacolá. Com efeito, é o
“amor que rompe as cadeias que nos
isolam e separam, lançando pontes;
amor que nos permite construir uma
grande família onde todos nos
podemos sentir em casa (…). Amor
que sabe de compaixão e
dignidade”.[56]

O abandonado

63. Conta Jesus que havia um homem
ferido, estendido por terra no
caminho, que fora assaltado.
Passaram vários ao seu lado, mas…
foram-se, não pararam. Eram
pessoas com funções importantes na
sociedade, que não tinham no
coração o amor pelo bem comum.
Não foram capazes de perder uns
minutos para cuidar do ferido ou,
pelo menos, procurar ajuda. Um
parou, ofereceu-lhe proximidade,
curou-o com as próprias mãos, pôs
também dinheiro do seu bolso e
ocupou-se dele. Sobretudo deu-lhe



algo que, neste mundo apressado,
regateamos tanto: deu-lhe o seu
tempo. Tinha certamente os seus
planos para aproveitar aquele dia a
bem das suas necessidades,
compromissos ou desejos. Mas
conseguiu deixar tudo de lado à vista
do ferido e, sem o conhecer,
considerou-o digno de lhe dedicar o
seu tempo.

64. Com quem te identificas? É uma
pergunta sem rodeios, direta e
determinante: a qual deles te
assemelhas? Precisamos reconhecer
a tentação que nos cerca de nos
desinteressarmos dos outros,
especialmente dos mais frágeis.
Digamos que crescemos em muitos
aspectos, mas somos analfabetos no
acompanhar, cuidar e sustentar os
mais frágeis e vulneráveis das nossas
sociedades desenvolvidas.
Habituamo-nos a olhar para o outro
lado, passar à margem, ignorar as



situações até elas nos caírem
diretamente em cima.

65. Assaltam uma pessoa na rua, e
muitos fogem como se não tivessem
visto nada. Sucede muitas vezes que
pessoas atropelam alguém com o seu
carro e fogem. Pensam só em evitar
problemas; não importa se um ser
humano morre por sua culpa. Mas
estes são sinais de um estilo de vida
generalizado, que se manifesta de
várias maneiras, porventura mais
sutis. Além disso, como estamos
todos muito concentrados nas nossas
necessidades, ver alguém que está
mal incomoda-nos, perturba-nos,
porque não queremos perder tempo
por culpa dos problemas alheios. São
sintomas de uma sociedade enferma,
pois procura construir-se de costas
para o sofrimento.

66. É melhor não cair nesta miséria.
Olhemos atentamente para o modelo
do bom samaritano. É um texto que



nos convida a fazer ressurgir a nossa
vocação de cidadãos do próprio país
e do mundo inteiro, construtores de
um novo vínculo social. Embora
esteja inscrito como lei fundamental
do nosso ser, é um apelo sempre
novo: que a sociedade se oriente para
a prossecução do bem comum e, a
partir deste objetivo, reconstrua
incessantemente a sua ordem
política e social, o tecido das suas
relações, o seu projeto humano. Com
os seus gestos, o bom samaritano fez
ver que “a existência de cada um de
nós está ligada à dos outros: a vida
não é tempo que passa, mas tempo
de encontro”.[57]

67. Esta parábola é um ícone
iluminador, capaz de manifestar a
opção fundamental que precisamos
tomar para reconstruir nosso mundo
ferido. Diante de tanta dor, à vista de
tantas feridas, a única via de saída é
ser como o bom samaritano.
Qualquer outra opção nos deixa ou



com os salteadores ou com os que
passam ao largo, sem se compadecer
com o sofrimento do ferido na
estrada. A parábola mostra-nos as
iniciativas com que se pode refazer
uma comunidade a partir de homens
e mulheres que se identificam com a
fragilidade dos outros, rejeitam a
criação de uma sociedade de
exclusão, mas fazem-se próximos,
levantam e reabilitam o caído, para
que o bem seja comum. Ao mesmo
tempo, a parábola adverte-nos sobre
certas atitudes de pessoas que só
olham para si mesmas e não
atendem às exigências inevitáveis da
realidade humana.

68. A narração – digamo-lo
claramente – não desenvolve uma
doutrina feita de ideais abstratos,
nem se limita à funcionalidade de
uma moral ético-social. Mas revela-
nos uma caraterística essencial do
ser humano, frequentemente
esquecida: fomos criados para a



plenitude, que só se alcança no amor.
Viver indiferentes à dor não é uma
opção possível; não podemos deixar
ninguém caído “nas margens da
vida”. Isto deve indignar-nos de tal
maneira que nos faça descer da
nossa serenidade alterando-nos com
o sofrimento humano. Isto é
dignidade.

Uma história que se repete

69. A narração é simples e linear,
mas contém toda a dinâmica da luta
interior que se verifica na elaboração
da nossa identidade, que se verifica
em toda a existência projetada na
realização da fraternidade humana.
Enquanto caminhamos,
inevitavelmente embatemos no
homem ferido. Hoje, há cada vez
mais feridos. A inclusão ou exclusão
da pessoa que sofre na margem da
estrada define todos os projetos
econômicos, políticos, sociais e
religiosos. Dia a dia enfrentamos a



opção de ser bons samaritanos ou
viandantes indiferentes que passam
ao largo. E se estendermos o olhar à
totalidade da nossa história e ao
mundo no seu conjunto,
reconheceremos que todos somos, ou
fomos, como estas personagens:
todos temos algo do ferido, do
salteador, daqueles que passam ao
largo e do bom samaritano.

70. Digno de nota é o fato de as
diferenças entre as personagens na
parábola ficarem completamente
transformadas ao confrontar-se com
a dolorosa aparição do caído, do
humilhado. Já não há distinção entre
habitante da Judeia e habitante da
Samaria, não há sacerdote nem
comerciante; existem simplesmente
dois tipos de pessoas: aquelas que
cuidam do sofrimento e aquelas que
passam ao largo; aquelas que se
debruçam sobre o caído e o
reconhecem necessitado de ajuda e
aquelas que olham distraídas e



aceleram o passo. De fato, caem as
nossas múltiplas máscaras, os nossos
rótulos e os nossos disfarces: é a hora
da verdade. Debruçar-nos-emos para
tocar e cuidar das feridas dos outros?
Abaixar-nos-emos para levar às
costas o outro? Este é o desafio atual,
de que não devemos ter medo. Nos
momentos de crise, a opção torna-se
premente: poderíamos dizer que,
neste momento, quem não é
salteador e quem não passa ao largo,
ou está ferido ou carrega aos ombros
algum ferido.

71. A história do bom samaritano
repete-se: torna-se cada vez mais
evidente que a incúria social e
política fazem de muitos lugares do
mundo estradas desoladas, onde as
disputas internas e internacionais e o
saque de oportunidades deixam
tantos marginalizados, atirados para
a margem da estrada. Na sua
parábola, Jesus não propõe vias
alternativas, como, por exemplo, no



caso daquele homem ferido ou de
quem o ajudou terem dado espaço
nos seus corações ao ódio ou à sede
de vingança, que sucederia? Jesus
não Se detém nisso. Confia na parte
melhor do espírito humano e, com a
parábola, anima-o a aderir ao amor,
reintegrar o ferido e construir uma
sociedade digna de tal nome.

As personagens

72. A parábola começa com os
salteadores. O ponto de partida
escolhido por Jesus é um assalto já
consumado. Não nos faz deter na
lamentação do fato, nem dirige o
nosso olhar para os salteadores. São
coisas do nosso conhecimento. Vimos
avançar no mundo as sombras
densas do abandono, da violência
usada para mesquinhos interesses de
poder, acúmulo e repartição. A
questão poderia ser: deixaremos ali
estirado por terra o homem
maltratado para correr cada qual a



esconder-se da violência ou a
perseguir os ladrões? Será o ferido a
justificação das nossas divisões
irreconciliáveis, das nossas cruéis
indiferenças, dos nossos confrontos
internos?

73. De imediato a parábola faz-nos
pousar o olhar claramente naqueles
que passam ao largo. Esta perigosa
indiferença que leva a não parar,
inocente ou não, fruto do desprezo
ou de uma triste distração, faz das
duas personagens – o sacerdote e o
levita – um reflexo não menos triste
daquela distância menosprezadora
que te isola da realidade. Há muitas
maneiras de passar ao largo, que são
complementares: uma é ensimesmar-
se, desinteressar-se dos outros, ficar
indiferente; outra seria olhar só para
fora. Relativamente a esta última
maneira de passar ao largo, em
alguns países ou em certos setores
deles, verifica-se um desprezo dos
pobres e da sua cultura, bem como



um viver com o olhar voltado para
fora, como se um projeto de país
importado procurasse ocupar o seu
lugar. Assim se pode justificar a
indiferença de alguns, pois aqueles
que poderiam tocar os seus corações
com as suas reivindicações
simplesmente não existem; estão fora
do seu horizonte de interesses.

74. Nas pessoas que passam ao largo,
há um detalhe que não podemos
ignorar: eram pessoas religiosas.
Mais ainda, dedicavam-se a dar culto
a Deus: um sacerdote e um levita.
Isto é uma forte chamada de atenção:
indica que o fato de crer em Deus e O
adorar não é garantia de viver como
agrada a Deus. Uma pessoa de fé
pode não ser fiel a tudo o que essa
mesma fé exige dela e, no entanto,
sentir-se perto de Deus e julgar-se
com mais dignidade do que os
outros. Mas há maneiras de viver a fé
que facilitam a abertura do coração
aos irmãos, e esta será a garantia de



uma autêntica abertura a Deus. São
João Crisóstomo expressou, com
muita clareza, este desafio que se
apresenta aos cristãos: “Queres
honrar o Corpo de Cristo? Não
permitas que seja desprezado nos
seus membros, isto é, nos pobres que
não têm que vestir, nem O honres
aqui no templo com vestes de seda,
enquanto lá fora O abandonas ao frio
e à nudez”.[58] O paradoxo é que, às
vezes, quantos dizem que não
acreditam podem viver melhor a
vontade de Deus do que os crentes.

75. Habitualmente os “salteadores do
caminho” têm, como aliados secretos,
aqueles que “passam pelo caminho
olhando para o outro lado”. O círculo
encerra-se entre aqueles que usam e
enganam a sociedade para chupá-la,
e aqueles que julgam manter a
pureza na sua função crítica, mas ao
mesmo tempo vivem desse sistema e
seus recursos. Verifica-se uma triste
hipocrisia, quando a impunidade do



delito, o uso das instituições para
interesses pessoais ou corporativos e
outros males que não conseguimos
banir, se associam a uma
desqualificação permanente de tudo,
à constante sementeira de suspeitas
que gera desconfiança e
perplexidade. Ao engano de que
“tudo está mal” corresponde o dito
“ninguém o pode consertar. Sendo
assim, que posso fazer eu?” Deste
modo, alimenta-se o desencanto e a
falta de esperança; e isto não
estimula um espírito de
solidariedade e generosidade. Fazer
um povo precipitar no desânimo é o
epílogo de um perfeito círculo
vicioso: assim procede a ditadura
invisível dos verdadeiros interesses
ocultos, que se apoderaram dos
recursos e da capacidade de ter
opinião e pensamento próprios.

76. Olhemos enfim o ferido. Às vezes
sentimo-nos como ele, gravemente
feridos e atirados para a margem da



estrada. Sentimo-nos também
abandonados pelas nossas
instituições desguarnecidas e
carentes, ou voltadas para servir os
interesses de poucos, fora e dentro.
Com efeito, “na sociedade
globalizada, existe um estilo elegante
de olhar para o outro lado, que se
pratica de maneira recorrente: sob as
aparências do politicamente correto
ou das modas ideológicas, olhamos
para aquele que sofre mas não o
tocamos, transmitimo-lo ao vivo e até
proferimos um discurso
aparentemente tolerante e cheio de
eufemismos”.[59]

Recomeçar

77. Cada dia é-nos oferecida uma
nova oportunidade, uma etapa nova.
Não devemos esperar tudo daqueles
que nos governam; seria infantil.
Gozamos de um espaço de
corresponsabilidade capaz de iniciar
e gerar novos processos e



transformações. Sejamos parte ativa
na reabilitação e apoio das
sociedades feridas. Hoje temos à
nossa frente a grande ocasião de
expressar o nosso ser irmãos, de ser
outros bons samaritanos que tomam
sobre si a dor dos fracassos, em vez
de fomentar ódios e ressentimentos.
Como o viandante ocasional da nossa
história, é preciso apenas o desejo
gratuito, puro e simples de ser povo,
de ser constantes e incansáveis no
compromisso de incluir, integrar,
levantar quem está caído; embora
muitas vezes nos vejamos imersos e
condenados a repetir a lógica dos
violentos, de quantos nutrem
ambições só para si mesmos,
espalhando confusão e mentira.
Deixemos que outros continuem a
pensar na política ou na economia
para os seus jogos de poder.
Alimentemos o que é bom, e
coloquemo-nos ao serviço do bem.



78. É possível começar por baixo e
caso a caso, lutar pelo mais concreto
e local, até ao último ângulo da
pátria e do mundo, com o mesmo
cuidado que o viandante da Samaria
teve por cada chaga do ferido.
Procuremos os outros e ocupemo-nos
da realidade que nos compete, sem
temer a dor nem a impotência,
porque naquela está todo o bem que
Deus semeou no coração do ser
humano. As dificuldades que
parecem enormes são a
oportunidade para crescer, e não a
desculpa para a tristeza inerte que
favorece a sujeição. Mas não o
façamos sozinhos, individualmente.
O samaritano procurou um
estalajadeiro que pudesse cuidar
daquele homem, como nós estamos
chamados a convidar outros e a
encontrar-nos num “nós” mais forte
do que a soma de pequenas
individualidades; lembremo-nos de
que “o todo é mais do que a parte,
sendo também mais do que a simples



soma delas”.[60] Renunciemos à
mesquinhez e ao ressentimento de
particularismos estéreis, de
contraposições sem fim. Deixemos de
ocultar a dor das perdas e
assumamos os nossos delitos,
desmazelos e mentiras. A
reconciliação reparadora ressuscitar-
nos-á, fazendo perder o medo a nós
mesmos e aos outros.

79. O samaritano do caminho partiu
sem esperar reconhecimentos nem
obrigados. A dedicação ao serviço
era a grande satisfação diante do seu
Deus e na própria vida e,
consequentemente, um dever. Todos
temos uma responsabilidade pelo
ferido que é o nosso povo e todos os
povos da terra. Cuidemos da
fragilidade de cada homem, cada
mulher, cada criança e cada idoso,
com a mesma atitude solidária e
solícita, a mesma atitude de
proximidade do bom samaritano.



O próximo sem fronteiras

80. Jesus propôs esta parábola para
responder a uma pergunta: “Quem é
o meu próximo?” (Lc 10, 29). A
palavra “próximo” na sociedade do
tempo de Jesus costumava indicar a
pessoa que está mais vizinha, mais
próxima. Pensava-se que a ajuda
devia encaminhar-se em primeiro
lugar para aqueles que pertencem ao
próprio grupo, à própria raça. Para
alguns judeus de então, um
samaritano era considerado um ser
desprezível, impuro, e, por
conseguinte, não estava incluído
entre o próximo a quem se deveria
ajudar. O judeu Jesus transforma
completamente esta impostação: não
nos convida a interrogar-nos quem é
vizinho a nós, mas a tornar-nos nós
mesmos vizinhos, próximos.

81. A proposta é fazer-se presente a
quem precisa de ajuda,
independentemente de fazer parte



ou não do próprio círculo de
pertença. Neste caso, o samaritano
foi quem se fez próximo do judeu
ferido. Para se tornar próximo e
presente, ultrapassou todas as
barreiras culturais e históricas. A
conclusão de Jesus é um pedido: “Vai
e faz tu também o mesmo” (Lc 10,
37). Por outras palavras, desafia-nos
a deixar de lado toda a diferença e,
em presença do sofrimento, fazer-
nos vizinhos a quem quer que seja.
Assim, já não digo que tenho
“próximos” a quem devo ajudar, mas
que me sinto chamado a tornar-me
eu um próximo dos outros.

82. O problema é que Jesus destaca
explicitamente que o homem ferido
era um judeu – habitante da Judeia –,
enquanto aquele que se deteve e o
ajudou era um samaritano –
habitante da Samaria –. Este detalhe
reveste-se de uma importância
excecional ao refletirmos sobre um
amor que se abre a todos. Os



samaritanos habitavam numa região
que fora contagiada por ritos pagãos,
o que – aos olhos dos judeus – os
tornava impuros, detestáveis,
perigosos. De fato, um antigo texto
hebraico, que menciona as nações
odiadas, refere-se à Samaria
afirmando até que “nem sequer é um
povo”, e acrescenta que é “o povo
insensato que habita em Siquém” (Sir
50, 25.26).

83. Isto explica por que uma mulher
samaritana, quando Jesus lhe pediu
de beber, tenha observado: “Como é
que Tu, sendo judeu, me pedes de
beber a mim que sou
samaritana?” (Jo 4, 9). E em outra
ocasião, ao procurar acusações que
pudessem desacreditar Jesus, a coisa
mais ofensiva que encontraram foi
dizer-Lhe: “tens um demônio” e “és
um samaritano” (Jo 8, 48). Portanto,
este encontro misericordioso entre
um samaritano e um judeu é uma
forte provocação, que desmente toda



a manipulação ideológica,
desafiando-nos a ampliar o nosso
círculo, a dar à nossa capacidade de
amar uma dimensão universal capaz
de ultrapassar todos os preconceitos,
todas as barreiras históricas ou
culturais, todos os interesses
mesquinhos.

A provocação do forasteiro

84. Por fim, lembro que Jesus diz em
outra parte do Evangelho: “Era
forasteiro e recolheste-me” (Mt 25,
35). Jesus podia dizer estas palavras,
porque tinha um coração aberto que
assumia os dramas dos outros. São
Paulo exortava: “Alegrai-vos com os
que se alegram, chorai com os que
choram” (Rm 12, 15). Quando o
coração assume esta atitude, é capaz
de se identificar com o outro sem se
importar com o lugar onde nasceu
nem donde vem. Entrando nesta
dinâmica, em última análise,



experimenta que os outros são “a sua
carne” (Is 58, 7).

85. Para os cristãos, as palavras de
Jesus têm ainda outra dimensão,
transcendente. Implicam reconhecer
o próprio Cristo em cada irmão
abandonado ou excluído (cf. Mt 25,
40.45). Na realidade, a fé cumula de
motivações inauditas o
reconhecimento do outro, pois quem
acredita pode chegar a reconhecer
que Deus ama cada ser humano com
um amor infinito e que “assim lhe
confere uma dignidade infinita”.[61]
Além disso, acreditamos que Cristo
derramou o seu sangue por todos e
cada um, pelo que ninguém fica fora
do seu amor universal. E, se formos à
fonte suprema que é a vida íntima de
Deus, encontramo-nos com uma
comunidade de três Pessoas, origem
e modelo perfeito de toda a vida em
comum. A teologia continua a
enriquecer-se graças à reflexão sobre
esta grande verdade.



86. Às vezes deixa-me triste o fato de,
apesar de estar dotada de tais
motivações, a Igreja ter demorado
tanto tempo a condenar
energicamente a escravatura e várias
formas de violência. Hoje, com o
desenvolvimento da espiritualidade
e da teologia, não temos desculpas.
Todavia, ainda há aqueles que
parecem sentir-se encorajados ou
pelo menos autorizados pela sua fé a
defender várias formas de
nacionalismo fechado e violento,
atitudes xenófobas, desprezo e até
maus-tratos àqueles que são
diferentes. A fé, com o humanismo
que inspira, deve manter vivo um
sentido crítico perante estas
tendências e ajudar a reagir
rapidamente quando começam a
insinuar-se. Para isso, é importante
que a catequese e a pregação
incluam, de forma mais direta e
clara, o sentido social da existência, a
dimensão fraterna da
espiritualidade, a convicção sobre a



dignidade inalienável de cada pessoa
e as motivações para amar e acolher
a todos.

Capítulo III

PENSAR E GERAR UM MUNDO
ABERTO

87. O ser humano está feito de tal
maneira que não se realiza, não se
desenvolve, nem pode encontrar a
sua plenitude “a não ser no sincero
dom de si mesmo”[62] aos outros. E
não chega a reconhecer
completamente a sua própria
verdade, senão no encontro com os
outros: “Só comunico realmente
comigo mesmo, na medida em que
comunico com o outro”.[63] Isso
explica por que ninguém pode
experimentar o valor de viver, sem
rostos concretos a quem amar. Aqui
está um segredo da existência
humana autêntica, já que “a vida
subsiste onde há vínculo, comunhão,
fraternidade; e é uma vida mais forte



do que a morte, quando se constrói
sobre verdadeiras relações e vínculos
de fidelidade. Pelo contrário, não há
vida quando se tem a pretensão de
pertencer apenas a si mesmo e de
viver como ilhas: nestas atitudes
prevalece a morte”.[64]

Mais além

88. A partir da intimidade de cada
coração, o amor cria vínculos e
amplia a existência, quando arranca
a pessoa de si mesma para o
outro.[65] Feitos para o amor, existe
em cada um de nós “uma espécie de
lei de “êxtase”: sair de si mesmo para
encontrar nos outros um
acrescentamento de ser”.[66] Por
isso, “o homem deve conseguir um
dia partir de si mesmo, deixar de
procurar apoio em si mesmo, deixar-
se levar”.[67]

89. Mas não posso reduzir a minha
vida à relação com um pequeno
grupo, nem mesmo à minha própria



família, porque é impossível
compreender-me a mim mesmo sem
uma teia mais ampla de relações: e
não só as do momento atual, mas
também as relações dos anos
anteriores que me foram
configurando ao longo da minha
vida. A minha relação com uma
pessoa, que estimo, não pode ignorar
que esta pessoa não vive só para a
sua relação comigo, nem eu vivo
apenas relacionando-me com ela. A
nossa relação, se é sadia e autêntica,
abre-nos aos outros que nos fazem
crescer e enriquecem. O mais nobre
sentido social hoje facilmente fica
anulado sob intimismos egoístas com
aparência de relações intensas. Pelo
contrário, o amor autêntico, que
ajuda a crescer, e as formas mais
nobres de amizade habitam em
corações que se deixam completar. O
vínculo de casal e de amizade está
orientado para abrir o coração em
redor, para nos tornar capazes de
sair de nós mesmos até acolher a



todos. Os grupos fechados e os casais
autorreferenciais, que se constituem
como um “nós” contraposto ao
mundo inteiro, habitualmente são
formas idealizadas de egoísmo e
mera autoproteção.

90. Não é sem razão que muitas
populações pequenas e sobrevivendo
em áreas desérticas conseguiram
desenvolver uma generosa
capacidade de acolhimento dos
peregrinos que passavam, dando
assim um sinal exemplar do dever
sagrado da hospitalidade. Viveram-
no também as comunidades
monásticas medievais, como se
verifica na Regra de São Bento.
Embora pudessem perturbar a
ordem e o silêncio dos mosteiros,
Bento exigia que se tratasse os
pobres e os peregrinos “com toda a
consideração e carinho
possíveis”.[68] A hospitalidade é uma
maneira concreta de não se privar
deste desafio e deste dom que é o



encontro com a humanidade mais
além do próprio grupo. Aquelas
pessoas reconheciam que todos os
valores por elas cultivados deviam
ser acompanhados por esta
capacidade de se transcender a si
mesmas numa abertura aos outros.

O valor único do amor

91. As pessoas podem desenvolver
algumas atitudes que apresentam
como valores morais: fortaleza,
sobriedade, laboriosidade e outras
virtudes. Mas, para orientar
adequadamente os atos das várias
virtudes morais, é necessário
considerar também a medida em que
eles realizam um dinamismo de
abertura e união para com outras
pessoas. Este dinamismo é a
caridade, que Deus infunde. Caso
contrário, talvez tenhamos só uma
aparência de virtudes, que serão
incapazes de construir a vida em
comum. Por isso, dizia São Tomás de



Aquino – citando Santo Agostinho –
que a temperança de uma pessoa
avarenta nem sequer era
virtuosa.[69] Com outras palavras,
explicava São Boaventura que as
restantes virtudes, sem a caridade,
não cumprem estritamente os
mandamentos “como Deus os
compreende”.[70]

92. A estatura espiritual de uma vida
humana é medida pelo amor, que
constitui “o critério para a decisão
definitiva sobre o valor ou a
inutilidade de uma vida
humana”.[71] Todavia há crentes que
pensam que a sua grandeza está na
imposição das suas ideologias aos
outros, ou na defesa violenta da
verdade, ou em grandes
demonstrações de força. Todos nós,
crentes, devemos reconhecer isto: em
primeiro lugar está o amor, o amor
nunca deve ser colocado em risco, o
maior perigo é não amar (cf. 1 Cor
13, 1-13).



93. Procurando especificar em que
consiste a experiência de amar, que
Deus torna possível com a sua graça,
São Tomás de Aquino explicava-a
como um movimento que centra a
atenção no outro “considerando-o
como um só comigo mesmo”.[72] A
atenção afetiva prestada ao outro
provoca uma orientação que leva a
procurar o seu bem gratuitamente.
Tudo isto parte de uma estima, de
uma apreciação que, em última
análise, é o que está por detrás da
palavra “caridade”: o ser amado é
“caro” para mim, ou seja, é estimado
como de grande valor.[73] E “do
amor, pelo qual uma pessoa me 
agrada, depende que lhe dê algo 
grátis”.[74]

94. Sendo assim o amor implica algo
mais do que uma série de ações
benéficas. As ações derivam de uma
união que propende cada vez mais
para o outro, considerando-o
precioso, digno, aprazível e bom,



independentemente das aparências
físicas ou morais. O amor ao outro
por ser quem é, impele-nos a
procurar o melhor para a sua vida.
Só cultivando esta forma de nos
relacionarmos é que tornaremos
possível aquela amizade social que
não exclui ninguém e a fraternidade
aberta a todos.

A progressiva abertura do amor

95. Enfim, o amor coloca-nos em
tensão para a comunhão universal.
Ninguém amadurece nem alcança a
sua plenitude, isolando-se. Pela sua
própria dinâmica, o amor exige uma
progressiva abertura, maior
capacidade de acolher os outros,
numa aventura sem fim, que faz
convergir todas as periferias rumo a
um sentido pleno de mútua pertença.
Disse-nos Jesus: “Vós sois todos
irmãos” (Mt 23, 8).

96. Esta necessidade de ir além dos
próprios limites vale também para as



diferentes regiões e países. De fato,
“o número sempre crescente de
ligações e comunicações que
envolvem o nosso planeta torna mais
palpável a consciência da unidade e
partilha de um destino comum entre
as nações da terra. Assim, nos
dinamismos da história –
independentemente da diversidade
das etnias, das sociedades e das
culturas –, vemos semeada a vocação
a formar uma comunidade feita de
irmãos que se acolhem mutuamente
e cuidam uns dos outros”.[75]

Sociedades abertas que integram a
todos

97. Existem periferias que estão
próximas de nós, no centro de uma
cidade ou na própria família.
Também há um aspecto da abertura
universal do amor que não é
geográfico, mas existencial: a
capacidade diária de alargar o meu
círculo, chegar àqueles que



espontaneamente não sinto como
parte do meu mundo de interesses,
embora se encontrem perto de mim.
Por outro lado, cada irmã ou cada
irmão que sofre, abandonado ou
ignorado pela minha sociedade, é um
forasteiro existencial, embora tenha
nascido no mesmo país. Pode ser um
cidadão com todos os documentos
em ordem, mas fazem-no sentir
como um estrangeiro na sua própria
terra. O racismo é um vírus que sofre
mutação facilmente e, em vez de
desaparecer, dissimula-se mas está
sempre à espreita.

98. Quero lembrar estes “exilados
ocultos”, que são tratados como
corpos estranhos à sociedade.[76]
Muitas pessoas com deficiência
“sentem que vivem sem pertença
nem participação”. Ainda há tanto
“que as impede de beneficiar da
plena cidadania”. O objetivo não é
apenas cuidar delas, mas
“acompanhá-las e “ungi-las” de



dignidade para uma participação
ativa na comunidade civil e eclesial.
Trata-se de um caminho exigente e
também cansativo, que contribuirá
cada vez mais para a formação de
consciências capazes de reconhecer
cada um como pessoa única e
irrepetível”. Penso igualmente nos
“idosos, que, inclusive por causa da
sua deficiência, são por vezes
sentidos como um peso”. Mas todos
podem dar “uma contribuição
singular para o bem comum através
de sua biografia original”. Permiti
que insista: “Tende a coragem de dar
voz àqueles que são discriminados
por causa de sua condição de
deficiência, porque infelizmente, em
certas nações, ainda hoje é difícil
reconhecê-los como pessoas de igual
dignidade”.[77]

Noções inadequadas de um amor
universal



99. O amor que se estende para além
das fronteiras está na base daquilo
que chamamos “amizade social” em
cada cidade ou em cada país. Se for
genuína, esta amizade social dentro
de uma sociedade é condição para
possibilitar uma verdadeira abertura
universal. Não se trata daquele falso
universalismo de quem precisa
viajar constantemente, porque não
suporta nem ama o próprio povo.
Quem olha para a sua gente com
desprezo, estabelece na própria
sociedade categorias de primeira e
segunda classe, de pessoas com mais
ou menos dignidade e direitos. Deste
modo, nega que haja espaço para
todos.

100. Também não estou propondo
um universalismo autoritário e
abstrato, ditado ou planificado por
alguns e apresentado como um
presumível ideal para homogeneizar,
dominar e saquear. Há um modelo
de globalização que “visa



conscientemente uma uniformidade
unidimensional e procura eliminar
todas as diferenças e as tradições
numa busca superficial de unidade.
(...) Se uma globalização pretende
fazer a todos iguais, como se fosse
uma esfera, tal globalização destrói a
riqueza e a singularidade de cada
pessoa e de cada povo”.[78] Este falso
sonho universalista acaba por privar
o mundo da variedade das suas
cores, da sua beleza e, em última
análise, da sua humanidade. Com
efeito, “o futuro não é
“monocromático”, mas – se tivermos
coragem para isso – podemos
contemplá-lo na variedade e na
diversidade das contribuições que
cada um pode dar. Como precisa a
nossa família humana de aprender a
viver conjuntamente em harmonia e
paz, sem necessidade de sermos
todos iguais!”[79]

Superar um mundo de sócios



101. Retomemos agora a parábola do
bom samaritano que ainda tem
muito a propor-nos. Havia um
homem ferido no caminho. As
personagens que passavam ao lado
dele não se concentravam na
chamada íntima a fazer-se próximos,
mas na sua função, na posição social
que ocupavam, numa profissão
prestigiosa na sociedade. Sentiam-se
importantes para a sociedade de
então, e o que mais as preocupava
era o papel que deviam
desempenhar. O homem ferido e
abandonado no caminho era um
incômodo para este projeto, uma
interrupção; e tratava-se de alguém
que, por sua vez, não ocupava função
alguma. Era um “ninguém”, não
pertencia a um grupo considerado
notável, não tinha papel algum na
construção da história. Entretanto o
generoso samaritano opunha-se a
estas classificações fechadas, embora
ele mesmo estivesse fora de qualquer
uma destas categorias, sendo



simplesmente um estranho sem um
lugar próprio na sociedade. Assim,
livre de todas as etiquetas e
estruturas, foi capaz de interromper
a sua viagem, mudar os seus
programas, estar disponível para se
abrir à surpresa do homem ferido
que precisava dele.

102. Que reação poderia provocar
hoje essa narração, num mundo
onde constantemente aparecem e
crescem grupos sociais, que se
agarram a uma identidade que os
separa dos outros? Como pode
impressionar pessoas que tendem a
organizar-se de maneira a impedir
qualquer presença estranha que
possa turbar tal identidade e esta
organização autodefensiva e
autorreferencial? Neste esquema,
fica excluída a possibilidade de fazer-
se próximo, sendo possível apenas
ser próximo de quem me permite
consolidar os benefícios pessoais.
Assim o termo “próximo” perde todo



o significado, fazendo sentido apenas
a palavra “sócio”, aquele que é
associado para determinados
interesses.[80]

Liberdade, igualdade e fraternidade

103. A fraternidade não é resultado
apenas de situações onde se
respeitam as liberdades individuais,
nem mesmo da prática de uma certa
equidade. Embora sejam condições
que a tornam possível, não bastam
para que surja como resultado
necessário a fraternidade. Esta tem
algo de positivo a oferecer à
liberdade e à igualdade. Que sucede
quando não há a fraternidade
conscientemente cultivada, quando
não há uma vontade política de
fraternidade, traduzida numa
educação para a fraternidade, o
diálogo, a descoberta da
reciprocidade e enriquecimento
mútuo como valores? Sucede que a
liberdade se atenua, predominando



assim uma condição de solidão, de
pura autonomia para pertencer a
alguém ou a alguma coisa, ou apenas
para possuir e desfrutar. Isso não
esgota de maneira alguma a riqueza
da liberdade, que se orienta
sobretudo para o amor.

104. Tampouco se alcança a
igualdade definindo, abstratamente,
que “todos os seres humanos são
iguais”, mas resulta do cultivo
consciente e pedagógico da
fraternidade. Aqueles que são
capazes apenas de ser sócios, criam
mundos fechados. Em semelhante
esquema, que sentido pode ter a
pessoa que não pertence ao círculo
dos sócios e chega sonhando com
uma vida melhor para si e sua
família?

105. O individualismo não nos torna
mais livres, mais iguais, mais irmãos.
A mera soma dos interesses
individuais não é capaz de gerar um



mundo melhor para toda a
humanidade. Nem pode sequer
preservar-nos de tantos males, que se
tornam cada vez mais globais. Mas o
individualismo radical é o vírus mais
difícil de vencer. Ilude. Faz-nos crer
que tudo se reduz a deixar à rédea
solta as próprias ambições, como se,
acumulando ambições e seguranças
individuais, pudéssemos construir o
bem comum.

Amor universal que promove as
pessoas

106. Para se caminhar rumo à
amizade social e à fraternidade
universal, há que fazer um
reconhecimento basilar e essencial:
dar-se conta de quanto vale um ser
humano, de quanto vale uma pessoa,
sempre e em qualquer circunstância.
Se cada um vale assim tanto, temos
de dizer clara e firmemente que “o
simples fato de ter nascido num
lugar com menores recursos ou



menor desenvolvimento não justifica
que algumas pessoas vivam menos
dignamente”.[81] Trata-se de um
princípio elementar da vida social
que é, habitualmente e de várias
maneiras, ignorado por quantos
sentem que não convém à sua visão
do mundo ou não serve os seus
objetivos.

107. Todo o ser humano tem direito
de viver com dignidade e
desenvolver-se integralmente, e
nenhum país lhe pode negar este
direito fundamental. Todos o
possuem, mesmo quem é pouco
eficiente porque nasceu ou cresceu
com limitações. De fato, isto não
diminui a sua dignidade imensa de
pessoa humana, que se baseia, não
nas circunstâncias, mas no valor do
seu ser. Quando não se salvaguarda
este princípio elementar, não há
futuro para a fraternidade nem para
a sobrevivência da humanidade.



108. Há sociedades que acolhem
apenas parcialmente este princípio.
Aceitam que haja possibilidades para
todos, mas, suposto isto, defendem
que tudo depende de cada um.
Segundo esta perspectiva parcial,
não teria sentido “investir para que
os lentos, fracos ou menos dotados
possam também singrar na vida”.[82]
Investir a favor das pessoas frágeis
pode não ser rentável, pode implicar
menor eficiência; requer um Estado
presente e ativo e instituições da
sociedade civil que ultrapassem a
liberdade dos mecanismos
eficientistas de certos sistemas
econômicos, políticos ou ideológicos,
porque estão verdadeiramente
orientados em primeiro lugar para as
pessoas e o bem comum.

109. Alguns nascem em famílias com
boas condições econômicas, recebem
boa educação, crescem bem
alimentados, ou possuem por
natureza notáveis capacidades.



Seguramente não precisarão de um
Estado ativo, e apenas pedirão
liberdade. Mas, obviamente, não se
aplica a mesma regra a uma pessoa
com deficiência, a alguém que
nasceu num lar extremamente
pobre, a alguém que cresceu com
uma educação de baixa qualidade e
com reduzidas possibilidades para
cuidar adequadamente das suas
enfermidades. Se a sociedade se
reger primariamente pelos critérios
da liberdade de mercado e da
eficiência, não há lugar para tais
pessoas, e a fraternidade não passará
de uma palavra romântica.

110. A verdade é que “a simples
proclamação da liberdade
econômica, enquanto as condições
reais impedem que muitos possam
efetivamente ter acesso a ela (...),
torna-se um discurso
contraditório”.[83] Palavras como
liberdade, democracia ou
fraternidade esvaziam-se de sentido.



Na realidade, “enquanto o nosso
sistema econômico-social ainda
produzir uma só vítima que seja e
enquanto houver uma pessoa
descartada, não poderá haver a festa
da fraternidade universal”.[84] Uma
sociedade humana e fraterna é capaz
de preocupar-se por garantir, de
modo eficiente e estável, que todos
sejam acompanhados no percurso da
sua vida, não apenas para assegurar
as suas necessidades básicas, mas
para que possam dar o melhor de si
mesmos, ainda que o seu rendimento
não seja o melhor, mesmo que sejam
lentos, embora a sua eficiência não
seja relevante.

111. A pessoa humana, com os seus
direitos inalienáveis, está
naturalmente aberta a criar vínculos.
Habita nela, radicalmente, o apelo a
transcender-se a si mesma no
encontro com os outros. “É preciso,
porém, ter cuidado para não cair em
alguns equívocos que podem surgir



de um errado conceito de direitos
humanos e de um abuso paradoxal
dos mesmos. De fato, há hoje a
tendência para uma reivindicação
crescente de direitos individuais –
sinto-me tentado a dizer
individualistas –, que esconde uma
concepção de pessoa humana
separada de todo o contexto social e
antropológico, quase como uma
“mônada” (monás) cada vez mais
insensível (…). Na realidade, se o
direito de cada um não está
harmoniosamente ordenado para o
bem maior, acaba por conceber-se
sem limitações e, por conseguinte,
tornar-se fonte de conflito e
violência”.[85]

Promover o bem moral

112. Não podemos deixar de afirmar
que o desejo e a busca do bem dos
outros e da humanidade inteira
implicam também procurar um
desenvolvimento das pessoas e das



sociedades nos distintos valores
morais que concorrem para um
amadurecimento integral. No Novo
Testamento, menciona-se um fruto
do Espírito Santo (cf. Gal 5, 22),
expresso em grego pela palavra 
agathosyne. Indica o apego ao bem, a
busca do bem; mais ainda, é buscar
aquilo que vale mais, o melhor para
os outros: o seu amadurecimento, o
seu crescimento numa vida saudável,
o cultivo dos valores e não só o bem-
estar material. No latim, há um
termo semelhante: bene-volentia, isto
é, a atitude de querer o bem do
outro. É um forte desejo do bem,
uma inclinação para tudo o que seja
bom e exímio, que impele a encher a
vida dos outros com coisas belas,
sublimes, edificantes.

113. Nesta linha, com tristeza, volto a
destacar que “vivemos já muito
tempo na degradação moral,
zombando da ética, da bondade, da
fé, da honestidade; chegou o



momento de reconhecer que esta
alegre superficialidade de pouco nos
serviu. Tal destruição de todo o
fundamento da vida social acaba por
colocar-nos uns contra os outros na
defesa dos próprios interesses”.[86]
Voltemos a promover o bem, para
nós mesmos e para toda a
humanidade, e assim caminharemos
juntos para um crescimento genuíno
e integral. Cada sociedade precisa
garantir a transmissão dos valores;
caso contrário, transmitem-se o
egoísmo, a violência, a corrupção nas
suas diversas formas, a indiferença e,
em última análise, uma vida fechada
a toda a transcendência e
entrincheirada nos interesses
individuais.

O valor da solidariedade

114. Quero destacar a solidariedade,
que “como virtude moral e
comportamento social, fruto da
conversão pessoal, exige empenho



por parte de uma multiplicidade de
sujeitos que detêm responsabilidades
de carácter educativo e formativo.
Penso em primeiro lugar nas
famílias, chamadas a uma missão
educativa primária e imprescindível.
Constituem o primeiro lugar onde se
vivem e transmitem os valores do
amor e da fraternidade, da
convivência e da partilha, da atenção
e do cuidado pelo outro. São também
o espaço privilegiado para a
transmissão da fé, a começar por
aqueles primeiros gestos simples de
devoção que as mães ensinam aos
filhos. Quanto aos educadores e
formadores que têm a difícil tarefa
de educar as crianças e os jovens, na
escola ou nos vários centros de
agregação infantil e juvenil, devem
estar cientes de que a sua
responsabilidade envolve as
dimensões moral, espiritual e social
da pessoa. Os valores da liberdade,
respeito mútuo e solidariedade
podem ser transmitidos desde a mais



tenra idade. (…) Também os agentes
culturais e dos meios de
comunicação social têm
responsabilidades no campo da
educação e da formação,
especialmente na sociedade atual
onde se vai difundindo cada vez mais
o acesso a instrumentos de
informação e comunicação”.[87]

115. Nestes momentos em que tudo
parece diluir-se e perder
consistência, faz-nos bem invocar a
solidez,[88] que deriva do fato de nos
sabermos responsáveis pela
fragilidade dos outros na procura de
um destino comum. A solidariedade
manifesta-se concretamente no
serviço, que pode assumir formas
muito variadas de cuidar dos outros.
O serviço é, “em grande parte, cuidar
da fragilidade. Servir significa cuidar
dos frágeis das nossas famílias, da
nossa sociedade, do nosso povo”.
Nesta tarefa, cada um é capaz “de
pôr de lado as suas exigências,



expectativas, desejos de
omnipotência, à vista concreta dos
mais frágeis (…). O serviço fixa
sempre o rosto do irmão, toca a sua
carne, sente a sua proximidade e, em
alguns casos, até “padece” com ela e
procura a promoção do irmão. Por
isso, o serviço nunca é ideológico,
dado que não servimos ideias, mas
pessoas”.[89]

116. Os últimos, em geral, “praticam
aquela solidariedade tão especial que
existe entre quantos sofrem, entre os
pobres, e que a nossa civilização
parece ter esquecido, ou pelo menos
tem grande vontade de esquecer.
Solidariedade é uma palavra que
nem sempre agrada; diria que
algumas vezes a transformamos num
palavrão, que não se pode dizer; mas
é uma palavra que expressa muito
mais do que alguns gestos de
generosidade esporádicos. É pensar e
agir em termos de comunidade, de
prioridade da vida de todos sobre a



apropriação dos bens por parte de
alguns. É também lutar contra as
causas estruturais da pobreza, a
desigualdade, a falta de trabalho, a
terra e a casa, a negação dos direitos
sociais e laborais. É fazer face aos
efeitos destrutivos do império do
dinheiro (...). A solidariedade,
entendida no seu sentido mais
profundo, é uma forma de fazer
história e é isto que os movimentos
populares fazem”.[90]

117. Quando falamos em cuidar da
casa comum, que é o planeta,
fazemos apelo àquele mínimo de
consciência universal e de
preocupação pelo cuidado mútuo
que ainda possa existir nas pessoas.
De fato, se alguém tem água de sobra
mas poupa-a pensando na
humanidade, é porque atingiu um
nível moral que lhe permite
transcender-se a si mesmo e ao seu
grupo de pertença. Isto é
maravilhosamente humano! Requer-



se este mesmo comportamento para
reconhecer os direitos de todo o ser
humano, incluindo os nascidos fora
das nossas próprias fronteiras.

Repropor a função social da
propriedade

118. O mundo existe para todos,
porque todos nós, seres humanos,
nascemos nesta terra com a mesma
dignidade. As diferenças de cor,
religião, capacidade, local de
nascimento, lugar de residência e
muitas outras não podem antepor-se
nem ser usadas para justificar
privilégios de alguns em detrimento
dos direitos de todos. Por
conseguinte, como comunidade,
temos o dever de garantir que cada
pessoa viva com dignidade e
disponha de adequadas
oportunidades para o seu
desenvolvimento integral.

119. Nos primeiros séculos da fé
cristã, vários sábios desenvolveram



um sentido universal na sua reflexão
sobre o destino comum dos bens
criados.[91] Isto levou a pensar que,
se alguém não tem o necessário para
viver com dignidade, é porque outros
estão se apropriando do que lhe é
devido. São João Crisóstomo resume
isso, dizendo que, “não fazer os
pobres participar dos próprios bens,
é roubar e tirar-lhes a vida; não são
nossos, mas deles, os bens que
aferrolhamos”.[92] E São Gregório
Magno di-lo assim: “Quando damos
aos indigentes o que lhes é
necessário, não oferecemos o que é
nosso; limitamo-nos a restituir o que
lhes pertence”.[93]

120. Faço minhas e volto a propor a
todos algumas palavras de São João
Paulo II, cuja veemência talvez tenha
passado despercebida: “Deus deu a
terra a todo gênero humano, para
que ela sustente todos os seus
membros, sem excluir nem
privilegiar ninguém”.[94] Nesta



linha, lembro que “a tradição cristã
nunca reconheceu como absoluto ou
intocável o direito à propriedade
privada, e salientou a função social
de qualquer forma de propriedade
privada”.[95] O princípio do uso
comum dos bens criados para todos é
o “primeiro princípio de toda a
ordem ético-social”,[96] é um direito
natural, primordial e prioritário.[97]
Todos os outros direitos sobre os
bens necessários para a realização
integral das pessoas, quaisquer que
sejam eles incluindo o da
propriedade privada, “não devem –
como afirmava São Paulo VI –
impedir, mas, pelo contrário, facilitar
a sua realização”.[98] O direito à
propriedade privada só pode ser
considerado como um direito natural
secundário e derivado do princípio
do destino universal dos bens
criados, e isto tem consequências
muito concretas que se devem
refletir no funcionamento da
sociedade. Mas acontece muitas



vezes que os direitos secundários se
sobrepõem aos prioritários e
primordiais, deixando-os sem
relevância prática.

Direitos sem fronteiras

121. Por conseguinte, ninguém pode
ser excluído; não importa onde tenha
nascido, e menos ainda contam os
privilégios que outros possam ter
porque nasceram em lugares com
maiores possibilidades. Os confins e
as fronteiras dos Estados não podem
impedir que isto se cumpra. Assim,
como é inaceitável que uma pessoa
tenha menos direitos pelo simples
fato de ser mulher, de igual modo é
inaceitável que o local de nascimento
ou de residência determine, de por
si, menores oportunidades de vida
digna e de desenvolvimento.

122. O desenvolvimento não deve
orientar-se para a acumulação
sempre maior de poucos, mas há de
assegurar “os direitos humanos,



pessoais e sociais, econômicos e
políticos, incluindo os direitos das
nações e dos povos”.[99] O direito de
alguns à liberdade de empresa ou de
mercado não pode estar acima dos
direitos dos povos e da dignidade dos
pobres; nem acima do respeito pelo
ambiente, pois “quem possui uma
parte é apenas para administrá-la em
benefício de todos”.[100]

123. É verdade que a atividade dos
empresários “é uma nobre vocação,
orientada para produzir riqueza e
melhorar o mundo para todos”.[101]
Deus incita-nos, esperando que
desenvolvamos as capacidades que
Ele nos deu, bem como as
potencialidades de que encheu o
universo. Nos seus desígnios, cada
homem é chamado a promover o seu
próprio desenvolvimento,[102] e isto
inclui a implementação das
capacidades econômicas e
tecnológicas para fazer crescer os
bens e aumentar a riqueza. Mas estas



capacidades dos empresários, que
são um dom de Deus, deveriam em
todo o caso orientar-se claramente
para o desenvolvimento das outras
pessoas e a superação da miséria,
especialmente através da criação de
oportunidades de trabalho
diversificadas. A par do direito de
propriedade privada, sempre existe o
princípio mais importante e
antecedente da subordinação de toda
a propriedade privada ao destino
universal dos bens da terra e,
consequentemente, o direito de todos
ao seu uso.[103]

Direitos dos povos

124. Hoje se requer que a convicção
do destino comum dos bens da terra
se aplique também aos países, aos
seus territórios e aos seus recursos.
Se o olharmos não só a partir da
legitimidade da propriedade privada
e dos direitos dos cidadãos de uma
determinada nação, mas também a



partir do primeiro princípio do
destino comum dos bens, então
podemos dizer que cada país é
também do estrangeiro, já que os
bens de um território não devem ser
negados a uma pessoa necessitada
que provenha de outro lugar. Pois,
como ensinaram os bispos dos
Estados Unidos, há direitos
fundamentais que “precedem
qualquer sociedade, porque derivam
da dignidade concedida a cada
pessoa enquanto criada por
Deus”.[104]

125. Isto supõe também outra
maneira de compreender as relações
e o intercâmbio entre países. Se toda
a pessoa possui uma dignidade
inalienável, se todo o ser humano é
meu irmão ou minha irmã e se, na
realidade, o mundo pertence a todos,
não importa se alguém nasceu aqui
ou vive fora dos confins do seu
próprio país. Também a minha nação
é corresponsável pelo seu



desenvolvimento, embora possa
cumprir tal responsabilidade de
várias maneiras: acolhendo-o
generosamente quando o requeira
uma necessidade imperiosa,
promovendo-o na sua própria terra,
não desfrutando nem esvaziando de
recursos naturais a países inteiros, e
não favorecendo sistemas corruptos
que impedem o desenvolvimento
digno dos povos. Isto que é válido
para as nações, aplica-se às
diferentes regiões de cada país, entre
as quais se verificam muitas vezes
graves desigualdades. Entretanto a
incapacidade de reconhecer a igual
dignidade humana leva às vezes a
que as regiões mais desenvolvidas de
alguns países aspirem por libertar-se
do “fardo” das regiões mais pobres
para aumentar ainda mais o seu
nível de consumo.

126. Falamos de uma nova rede nas
relações internacionais, porque não é
possível resolver os graves



problemas do mundo, pensando
apenas em termos de mútua ajuda
entre indivíduos ou pequenos
grupos. Lembremo-nos que “a
desigualdade não afeta apenas os
indivíduos mas países inteiros, e
obriga a pensar numa ética das
relações internacionais”.[105] E a
justiça exige reconhecer e respeitar
não só os direitos individuais, mas
também os direitos sociais e os
direitos dos povos.[106] Quanto
afirmamos implica que se assegure
“o direito fundamental dos povos à
subsistência e ao progresso”,[107]
que às vezes é fortemente dificultado
pela pressão resultante da dívida
externa. Em muitos casos, o
pagamento da dívida não só não
favorece o desenvolvimento, mas
limita-o e condiciona-o
intensamente. Embora se mantenha
o princípio de que toda a dívida
legitimamente contraída deve ser
paga, a maneira de cumprir este
dever que muitos países pobres têm



para com países ricos não deve levar
a comprometer a sua subsistência e
crescimento.

127. Trata-se, sem dúvida, de outra
lógica. Se não se fizer esforço para
entrar nesta lógica, as minhas
palavras parecerão um devaneio.
Mas, se se aceita o grande princípio
dos direitos que brotam do simples
fato de possuir a inalienável
dignidade humana, é possível aceitar
o desafio de sonhar e pensar numa
humanidade diferente. É possível
desejar um planeta que garanta
terra, teto e trabalho para todos. Este
é o verdadeiro caminho da paz, e não
a estratégia insensata e míope de
semear medo e desconfiança perante
ameaças externas. Com efeito, a paz
real e duradoura é possível só “a
partir de uma ética global de
solidariedade e cooperação ao
serviço de um futuro modelado pela
interdependência e a



corresponsabilidade na família
humana inteira”.[108]

Capítulo IV

UM CORAÇÃO ABERTO AO MUNDO
INTEIRO

128. Se esta afirmação – como seres
humanos, somos irmãos e irmãs –
não ficar em uma mera abstração
mas se tornar verdade encarnada e
concreta, coloca-nos uma série de
desafios que nos fazem mover,
obrigam a assumir novas
perspectivas e produzir novas
reações.

O limite das fronteiras

129. Quando o próximo é uma pessoa
migrante, sobrevêm desafios
complexos.[109] O ideal seria, sem
dúvida, tornar desnecessárias as
migrações e, para isso, o caminho é
criar reais possibilidades de viver e
crescer com dignidade nos países de



origem, a fim de se poder encontrar
lá as condições para o próprio
desenvolvimento integral. Mas,
enquanto não houver sérios
progressos nesta linha, é nosso dever
respeitar o direito que tem todo o ser
humano de encontrar um lugar onde
possa não apenas satisfazer as
necessidades básicas dele e da sua
família, mas também realizar-se
plenamente como pessoa. Os nossos
esforços a favor das pessoas
migrantes que chegam podem
resumir-se em quatro verbos:
acolher, proteger, promover e
integrar. Com efeito, “não se trata de
impor do alto programas
assistenciais, mas de percorrer
unidos um caminho através destas
quatro ações, para construir cidades
e países que, mesmo conservando as
respectivas identidades culturais e
religiosas, estejam abertos às
diferenças e saibam valorizá-las em
nome da fraternidade humana”.[110]



130. Isto implica algumas respostas
indispensáveis, sobretudo em
benefício daqueles que fogem de
graves crises humanitárias. Por
exemplo, incrementar e simplificar a
concessão de vistos, adotar
programas de patrocínio privado e
comunitário, abrir corredores
humanitários para os refugiados
mais vulneráveis, oferecer um
alojamento adequado e decente,
garantir a segurança pessoal e o
acesso aos serviços essenciais,
assegurar uma adequada assistência
consular, o direito de manter sempre
consigo os documentos pessoais de
identidade, um acesso imparcial à
justiça, a possibilidade de abrir
contas bancárias e a garantia do
necessário para a subsistência vital,
dar-lhes liberdade de movimento e a
possibilidade de trabalhar, proteger
os menores e assegurar-lhes o acesso
regular à educação, prever
programas de custódia temporária
ou acolhimento, garantir a liberdade



religiosa, promover a sua inserção
social, favorecer a reunificação
familiar e preparar as comunidades
locais para os processos de
integração.[111]

131. Para aqueles que chegaram há
bastante tempo e já fazem parte do
tecido social, é importante aplicar o
conceito de cidadania, que “se baseia
na igualdade dos direitos e dos
deveres, sob cuja sombra todos
gozam da justiça. Por isso, é
necessário empenhar-se por
estabelecer nas nossas sociedades o
conceito de cidadania plena e
renunciar ao uso discriminatório do
termo minorias, que traz consigo as
sementes de se sentir isolado e da
inferioridade; isto prepara o terreno
para as hostilidades e a discórdia e
subtrai as conquistas e os direitos
religiosos e civis de alguns cidadãos,
discriminando-os”.[112]



132. Além das várias ações
indispensáveis, os Estados não
podem incrementar, por conta
própria, soluções adequadas,
“porque as consequências das opções
de cada um recaem inevitavelmente
sobre toda a comunidade
internacional”. Assim, “as respostas
só poderão ser fruto de um trabalho
comum”,[113] gerando uma
legislação (governance) global para as
migrações. Em todo o caso, há
necessidade de “estabelecer projetos
de médio e longo prazo que
ultrapassem a resposta de
emergência; deveriam ajudar
realmente à integração dos
migrantes nos países de acolhimento
e, ao mesmo tempo, favorecer o
desenvolvimento dos países de
origem com políticas solidárias, mas
sem condicionar as ajudas a
estratégias e práticas
ideologicamente alheias ou
contrárias às culturas dos povos a
que se destinam”.[114]



Os dons recíprocos

133. A chegada de pessoas diferentes,
que provêm de um contexto vital e
cultural distinto, transforma-se num
dom, porque “as histórias dos
migrantes são histórias também de
encontro entre pessoas e entre
culturas: para as comunidades e as
sociedades de chegada são uma
oportunidade de enriquecimento e
desenvolvimento humano integral
para todos”.[115] Por isso, “peço
especialmente aos jovens que não
caiam nas redes de quem os quer
contrapor a outros jovens que
chegam aos seus países, fazendo-os
ver como sujeitos perigosos e como
se não tivessem a mesma dignidade
inalienável de todo o ser
humano”.[116]

134. Entretanto quando se acolhe
com todo o coração a pessoa
diferente, permite-se-lhe continuar a
ser ela própria, ao mesmo tempo em



que se lhe dá a possibilidade de um
novo desenvolvimento. As várias
culturas, cuja riqueza se foi criando
ao longo dos séculos, devem ser
salvaguardadas para que o mundo
não fique mais pobre. Isso, porém,
sem deixar de estimulá-las a
permitirem surgir de si mesmas algo
de novo no encontro com outras
realidades. Não se pode ignorar o
risco de acabarem vítimas de uma
esclerose cultural. Para isso,
“precisamos comunicar, descobrir as
riquezas de cada um, valorizar
aquilo que nos une e olhar as
diferenças como possibilidades de
crescimento no respeito por todos.
Torna-se necessário um diálogo
paciente e confiante, para que as
pessoas, as famílias e as
comunidades possam transmitir os
valores da própria cultura e acolher
o bem proveniente das experiências
alheias”.[117]



135. Retomo aqui um exemplo que
dei há tempos: a cultura dos latinos é
“um fermento de valores e
possibilidades que pode fazer muito
bem aos Estados Unidos (…). Uma
intensa imigração acaba sempre por
marcar e transformar a cultura de
um lugar. (…) Na Argentina, a forte
imigração italiana marcou a cultura
da sociedade e, no estilo cultural de
Buenos Aires, é muito visível a
presença de aproximadamente
200.000 judeus. Se forem ajudados a
integrar-se, os imigrantes são uma
bênção, uma riqueza e um novo
dom, que convida a sociedade a
crescer”.[118]

136. Numa perspectiva mais ampla,
eu e o Grande Imã Ahmad Al-Tayyeb
lembramos que “o relacionamento
entre Ocidente e Oriente é uma
necessidade mútua indiscutível, que
não pode ser comutada nem
transcurada, para que ambos se
possam enriquecer mutuamente com



a civilização do outro através da
troca e do diálogo das culturas. O
Ocidente poderia encontrar na
civilização do Oriente remédios para
algumas das suas doenças espirituais
e religiosas causadas pelo domínio
do materialismo. E o Oriente poderia
encontrar na civilização do Ocidente
tantos elementos que o podem
ajudar a salvar-se da fragilidade, da
divisão, do conflito e do declínio
científico, técnico e cultural. É
importante prestar atenção às
diferenças religiosas, culturais e
históricas que são uma componente
essencial na formação da
personalidade, da cultura e da
civilização oriental; e é importante
consolidar os direitos humanos
gerais e comuns, para ajudar a
garantir uma vida digna para todos
os homens no Oriente e no Ocidente,
evitando o uso da política de duas
medidas”.[119]

O intercâmbio fecundo



137. Na realidade, a ajuda mútua
entre países acaba por beneficiar a
todos. Um país que progride com
base no seu substrato cultural
original é um tesouro para toda a
humanidade. Precisamos fazer
crescer a consciência de que, hoje, ou
nos salvamos todos ou não se salva
ninguém. A pobreza, a degradação,
os sofrimentos de um lugar da terra
são um silencioso terreno fértil de
problemas que, finalmente, afetarão
todo o planeta. Se nos preocupa o
desaparecimento de algumas
espécies, deveria afligir-nos o
pensamento de que em qualquer
lugar possam existir pessoas e povos
que não desenvolvem o seu potencial
e a sua beleza por causa da pobreza
ou de outros limites estruturais. É
que isto acaba por nos empobrecer a
todos.

138. Se isto foi sempre verdade, hoje
a certeza é maior do que nunca
devido à realidade de um mundo tão



interconectado pela globalização.
Precisamos que um ordenamento
jurídico, político e econômico
mundial “incremente e guie a
colaboração internacional para o
desenvolvimento solidário de todos
os povos”.[120] Isto redundará em
benefício de todo o planeta, porque
“a ajuda ao desenvolvimento dos
países pobres” trará “criação de
riqueza para todos”.[121] Do ponto
de vista do desenvolvimento integral,
isto pressupõe que se conceda
“também às nações mais pobres uma
voz eficaz nas decisões comuns”[122]
e procure “incentivar o acesso ao
mercado internacional dos países
marcados pela pobreza e pelo
subdesenvolvimento”.[123]

Gratuidade que acolhe

139. Todavia não quero limitar esta
abordagem a qualquer forma de
utilitarismo. Existe a gratuidade: é a
capacidade de fazer algumas coisas,



pelo simples fato de serem boas, sem
esperar resultados nem receber
imediatamente algo em troca. Isto
permite acolher o estrangeiro,
mesmo que não traga de imediato
benefícios palpáveis. Mas há países
que pretendem receber apenas
cientistas ou investidores.

140. Quem não vive a gratuidade
fraterna, transforma a sua existência
num comércio cheio de ansiedade:
está sempre medindo aquilo que dá e
o que recebe em troca. Em
contrapartida, Deus dá de graça,
chegando ao ponto de ajudar mesmo
os que não são fiéis e “fazer com que
o Sol se levante sobre os bons e os
maus” (Mt 5, 45). Por isso, Jesus
recomenda: “Quando deres esmola,
que a tua mão esquerda não saiba o
que faz a tua direita, a fim de que a
tua esmola permaneça em
segredo” (Mt 6, 3-4). Recebemos a
vida de graça; não pagamos por ela.
De igual modo, todos podemos dar



sem esperar recompensa, fazer o
bem sem pretender outro tanto da
pessoa que ajudamos. É aquilo que
Jesus dizia aos seus discípulos:
“Recebestes de graça, dai de
graça” (Mt 10, 8).

141. A verdadeira qualidade dos
diferentes países do mundo mede-se
por esta capacidade de pensar não só
como país, mas também como
família humana; e isto se comprova
sobretudo nos períodos críticos. Os
nacionalismos fechados manifestam,
em última análise, esta incapacidade
de gratuidade, a errada persuasão de
que podem desenvolver-se à margem
da ruína dos outros e que, fechando-
se aos demais, estarão mais
protegidos. O migrante é visto como
um usurpador, que nada oferece.
Assim, chega-se a pensar
ingenuamente que os pobres são
perigosos ou inúteis; e os poderosos,
generosos benfeitores. Só poderá ter



futuro uma cultura sociopolítica que
inclua o acolhimento gratuito.

Local e universal

142. Cabe lembrar que, “entre a
globalização e a localização, também
se gera uma tensão. É preciso prestar
atenção à dimensão global para não
cair numa mesquinha cotidianidade.
Ao mesmo tempo convém não perder
de vista o que é local, que nos faz
caminhar com o pé no chão. As duas
coisas unidas impedem de cair em
algum destes dois extremos: o
primeiro, que os cidadãos vivam
num universalismo abstrato e
globalizante (...); o outro extremo é
que se transformem num museu
folclórico de eremitas localistas,
condenados a repetir sempre as
mesmas coisas, incapazes de se
deixar interpelar pelo que é diverso e
de apreciar a beleza que Deus
espalha fora das suas
fronteiras”.[124] É preciso olhar para



o global, que nos resgata da
mesquinhez caseira. Quando a casa
deixa de ser lar para se tornar
confinamento, calabouço, resgata-
nos o global, porque é como a causa
final que nos atrai para a plenitude.
Ao mesmo tempo temos de assumir
intimamente o local, pois tem algo
que o global não possui: ser
fermento, enriquecer, colocar em
marcha mecanismos de
subsidiariedade. Portanto, a
fraternidade universal e a amizade
social dentro de cada sociedade são
dois polos inseparáveis e ambos
essenciais. Separá-los leva a uma
deformação e a uma polarização
nociva.

O sabor local

143. A solução não é uma abertura
que renuncie ao próprio tesouro. Tal
como não há diálogo com o outro
sem identidade pessoal, assim
também não há abertura entre povos



senão a partir do amor à terra, ao
povo, aos próprios traços culturais.
Não me encontro com o outro, se não
possuo um substrato onde estou
firme e enraizado, pois é a partir dele
que posso acolher o dom do outro e
oferecer-lhe algo de autêntico. Só
posso acolher quem é diferente e
perceber a sua contribuição original,
se estiver firmemente ancorado ao
meu povo com a sua cultura. Cada
qual ama e cuida, com particular
responsabilidade, da sua terra e
preocupa-se com o seu país, assim
como deve amar e cuidar da própria
casa para que não caia, ciente de que
não o virão fazer os vizinhos. O
próprio bem do mundo requer que
cada um proteja e ame a sua própria
terra; caso contrário, as
consequências do desastre de um
país repercutirão em todo o planeta.
Isto se baseia no sentido positivo do
direito de propriedade: guardo e
cultivo algo que possuo, a fim de que



possa ser uma contribuição para o
bem de todos.

144. Além disso, é um pressuposto
para intercâmbios sadios e
enriquecedores. A base adquirida a
partir da experiência da vida
transcorrida num certo lugar e numa
determinada cultura é o que torna
uma pessoa capaz de apreender
aspectos da realidade que não
conseguem entender tão facilmente
quantos não possuem essa
experiência. O universal não deve
ser o domínio homogêneo, uniforme
e padronizado de uma única forma
cultural imperante, que perderá as
cores do poliedro e ficará enfadonha.
É a tentação manifestada na antiga
narração da Torre de Babel: a
construção daquela torre que
chegasse até ao céu não expressava a
unidade entre vários povos capazes
de comunicar segundo a própria
diversidade; antes pelo contrário, foi
uma tentativa, nascida do orgulho e



da ambição humana, que visava
criar uma unidade diferente da
desejada por Deus no seu plano
providencial para as nações (cf. Gn
11, 1-11).

145. Existe uma falsa abertura ao
universal, que deriva da
superficialidade vazia de quem não é
capaz de compreender até ao fundo a
sua pátria, ou de quem lida com um
ressentimento não resolvido face ao
seu povo. Em todo o caso, “é preciso
alargar sempre o olhar para
reconhecer um bem maior que trará
benefícios a todos nós. Mas há que o
fazer sem se evadir nem se
desenraizar. É necessário mergulhar
as raízes na terra fértil e na história
do próprio lugar, que é um dom de
Deus. Trabalha-se no pequeno, no
que está próximo, mas com uma
perspectiva mais ampla. (...) Não é a
esfera global que aniquila, nem a
parte isolada que esteriliza”.[125] É o
poliedro, onde ao mesmo tempo em



que cada um é respeitado no seu
valor, “o todo é mais que a parte,
sendo também mais do que a simples
soma delas”.[126]

O horizonte universal

146. Há narcisismos bairristas que
não expressam um amor sadio pelo
próprio povo e a sua cultura.
Escondem um espírito fechado que,
devido a certa insegurança e medo
do outro, prefere criar muralhas
defensivas para sua salvaguarda.
Mas não é possível ser
saudavelmente local sem uma
sincera e cordial abertura ao
universal, sem se deixar interpelar
pelo que acontece em outras partes,
sem se deixar enriquecer por outras
culturas, nem se solidarizar com os
dramas dos outros povos. Este
“localismo” encerra-se
obsessivamente numas poucas
ideias, costumes e seguranças,
revelando-se incapaz de admirar as



múltiplas possibilidades e belezas
que oferece o mundo inteiro, e
carecendo de uma solidariedade
autêntica e generosa. Deste modo, a
vida local deixa de ser
verdadeiramente receptiva, já não se
deixa completar pelo outro;
consequentemente, fica limitada nas
suas possibilidades de
desenvolvimento, torna-se estática e
adoece. Na realidade, toda a cultura
saudável é, por natureza, aberta e
acolhedora, pelo que “uma cultura
sem valores universais não é uma
verdadeira cultura”.[127]

147. Temos de reconhecer que
quanto menor for a amplitude da
mente e do coração de uma pessoa,
tanto menos poderá interpretar a
realidade circundante em que está
imersa. Sem o relacionamento e o
confronto com quem é diferente,
torna-se difícil ter um conhecimento
claro e completo de si mesmo e da
sua terra, uma vez que as outras



culturas não constituem inimigos de
quem seja preciso defender-se, mas
reflexos distintos da riqueza
inexaurível da vida humana. Ao
olhar para si mesmo do ponto de
vista do outro, de quem é diferente,
cada um pode reconhecer melhor as
peculiaridades da sua própria pessoa
e cultura: as suas riquezas,
possibilidades e limites. A
experiência que se realiza num lugar
deve desenvolver-se ora “em
contraste” ora “em sintonia” com as
experiências de outras pessoas que
vivem em contextos culturais
diversos.[128]

148. Na realidade, uma sã abertura
nunca ameaça a identidade, porque,
ao enriquecer-se com elementos de
outros lugares, uma cultura viva não
faz uma cópia nem mera repetição,
mas integra as novidades segundo
modalidades próprias. Isto provoca o
nascimento de uma nova síntese que,
em última análise, beneficia a todos,



já que a cultura donde provêm estas
contribuições acaba mais
desenvolvida. Por isso, exortei os
povos nativos a cuidarem das suas
próprias raízes e culturas ancestrais,
mas esclarecendo que não era
“minha intenção propor um
indigenismo completamente fechado,
a-histórico, estático, que se negue a
toda e qualquer forma de
mestiçagem”, pois “a própria
identidade cultural aprofunda-se e
enriquece-se no diálogo com os que
são diferentes, e o modo autêntico de
a conservar não é um isolamento que
empobrece”.[129] O mundo cresce e
enche-se de nova beleza, graças a
sucessivas sínteses que se produzem
entre culturas abertas, fora de
qualquer imposição cultural.

149. Para estimular uma sadia
relação entre o amor à pátria e uma
cordial inserção na humanidade
inteira, convém lembrar que a
sociedade mundial não é o resultado



da soma dos vários países, mas sim a
própria comunhão que existe entre
eles, a mútua inclusão que precede o
aparecimento de todo o grupo
particular. É neste entrelaçamento
da comunhão universal que se
integra cada grupo humano, e aí
encontra a sua beleza. Assim, cada
pessoa nascida num determinado
contexto sabe que pertence a uma
família maior, sem a qual não é
possível ter uma compreensão plena
de si mesma.

150. Esta abordagem exige, em
última análise, que se aceite com
alegria que nenhum povo, nenhuma
cultura, nenhum indivíduo pode
obter tudo de si mesmo. Os outros
são, constitutivamente, necessários
para a construção de uma vida plena.
A consciência do limite ou da
exiguidade, longe de ser uma
ameaça, torna-se a chave segundo a
qual sonhar e elaborar um projeto
comum. Com efeito, “o homem é o



ser fronteiriço que não tem qualquer
fronteira”.[130]

A partir da própria região

151. Graças ao intercâmbio regional,
a partir do qual os países mais
frágeis se abrem ao mundo inteiro, é
possível fazer com que as
particularidades não se diluam na
universalidade. Uma adequada e
autêntica abertura ao mundo
pressupõe a capacidade de se abrir
ao vizinho, numa família de nações.
A integração cultural, econômica e
política com os povos vizinhos deve
ser acompanhada por um processo
educativo que promova o valor do
amor ao vizinho, primeiro exercício
indispensável para se conseguir uma
sadia integração universal.

152. Em alguns bairros populares,
vive-se ainda aquele espírito de
“vizinhança” segundo o qual cada
um sente espontaneamente o dever
de acompanhar e ajudar o vizinho.



Nos lugares que conservam tais
valores comunitários, as relações de
proximidade são marcadas pela
gratuidade, solidariedade e
reciprocidade, partindo do sentido de
um “nós” do bairro.[131] Quem dera
fosse possível viver isto também
entre países vizinhos, com a
capacidade de construir uma
vizinhança cordial entre os seus
povos. Mas as visões individualistas
traduzem-se nas relações entre
países. O risco de viver acautelando-
nos uns dos outros, vendo os outros
como concorrentes ou inimigos
perigosos, é transferido para o
relacionamento com os povos da
região. Talvez tenhamos sido
educados neste medo e nesta
desconfiança.

153. Existem países poderosos e
empresas grandes que lucram com
este isolamento e preferem negociar
com cada país separadamente.
Entretanto, para os países pequenos



ou pobres, abre-se a possibilidade de
alcançar acordos regionais com os
seus vizinhos, que lhes permitam
negociar em bloco evitando tornar-se
segmentos marginais e dependentes
das grandes potências. Hoje nenhum
Estado nacional isolado é capaz de
garantir o bem comum da própria
população.

Capítulo V

A POLÍTICA MELHOR

154. Para se tornar possível o
desenvolvimento de uma
comunidade mundial capaz de
realizar a fraternidade a partir de
povos e nações que vivam a amizade
social, é necessária a política melhor,
a política colocada ao serviço do
verdadeiro bem comum. Mas hoje,
infelizmente, muitas vezes a política
assume formas que dificultam o
caminho para um mundo diferente.

Populismos e liberalismos



155. O desprezo pelos vulneráveis
pode esconder-se em formas
populistas que, demagogicamente, se
servem deles para os seus fins, ou em
formas liberais ao serviço dos
interesses econômicos dos
poderosos. Em ambos os casos, é
palpável a dificuldade de pensar
num mundo aberto onde haja lugar
para todos, que inclua os mais frágeis
e respeite as diferentes culturas.

Popular ou populista

156. Nos últimos anos, os termos
“populismo” e “populista” invadiram
os meios de comunicação e a
linguagem em geral, perdendo assim
o valor que poderiam conter para
compor uma das polaridades da
sociedade dividida. Chegou-se ao
ponto de pretender classificar os
indivíduos, os grupos, as sociedades e
os governos a partir da divisão
binária “populista” ou “não
populista”. Já não é possível que



alguém manifeste a sua opinião
sobre um tema qualquer, sem
tentarem classificá-lo num desses
dois polos: umas vezes para
desacreditá-lo injustamente, outras
para exaltá-lo desmedidamente.

157. Mas a pretensão de introduzir o
populismo como chave de leitura da
realidade social contém outro ponto
fraco: ignora a legitimidade da noção
de povo. A tentativa de fazer
desaparecer da linguagem esta
categoria poderia levar à eliminação
da própria palavra “democracia”,
cujo significado é precisamente
“governo do povo”. Contudo, para
afirmar que a sociedade é mais do
que a mera soma de indivíduos,
necessita-se do termo “povo”. A
verdade é que há fenômenos sociais
que estruturam as maiorias, existem
megatendências e aspirações
comunitárias; além disso, pode-se
pensar em objetivos comuns,
independentemente das diferenças,



para implementar juntos um projeto
compartilhado; enfim, é muito difícil
projetar algo de grande a longo
prazo, se não se consegue torná-lo
um sonho coletivo. Tudo isto está
expresso no substantivo “povo” e no
adjetivo “popular”. Se não se
incluíssem na linguagem –
juntamente com uma sólida crítica
da demagogia –, ter-se-ia renunciado
a um aspecto fundamental da
realidade social.

158. Subjacente encontra-se um mal-
entendido. “Povo não é uma
categoria lógica, nem uma categoria
mística, no sentido de que tudo o que
faz o povo é bom, ou no sentido de
que o povo seja uma entidade
angelical. É uma categoria mítica. (...)
Quando explicas o que é um povo,
recorres a categorias lógicas porque
precisas descrevê-lo: é verdade, elas
são necessárias. Mas, deste modo,
não consegues explicar o sentido de
pertença a um povo; a palavra povo



tem algo mais que não se pode
explicar logicamente. Pertencer a um
povo é fazer parte de uma identidade
comum, formada por vínculos sociais
e culturais. E isto não é algo de
automático; muito pelo contrário: é
um processo lento e difícil... rumo a
um projeto comum”.[132]

159. Existem líderes populares,
capazes de interpretar o sentir de um
povo, a sua dinâmica cultural e as
grandes tendências de uma
sociedade. O serviço que prestam,
congregando e guiando, pode ser a
base para um projeto duradouro de
transformação e crescimento, que
implica também a capacidade de
ceder o lugar a outros na busca do
bem comum. Mas degenera num
populismo insano, quando se
transforma na habilidade de alguém
atrair consensos a fim de
instrumentalizar politicamente a
cultura do povo, sob qualquer sinal
ideológico, ao serviço do seu projeto



pessoal e da sua permanência no
poder. Outras vezes, procura
aumentar a popularidade
fomentando as inclinações mais
baixas e egoístas de alguns setores da
população. E o caso agrava-se
quando se pretende, com formas
rudes ou sutis, o servilismo das
instituições e da legalidade.

160. Os grupos populistas fechados
deformam a palavra “povo”, porque
aquilo de que falam não é um
verdadeiro povo. De fato, a categoria
“povo” é aberta. Um povo vivo,
dinâmico e com futuro é aquele que
permanece constantemente aberto a
novas sínteses assumindo em si o
que é diverso. E fá-lo, não se negando
a si mesmo, mas com a disposição de
se deixar mover, interpelar, crescer,
enriquecer por outros; e, assim, pode
evoluir.

161. Outra expressão degenerada de
uma autoridade popular é a busca do



interesse imediato. Responde-se a
exigências populares, com o fim de
ter garantido os votos ou o apoio do
povo, mas sem avançar numa tarefa
árdua e constante que proporcione
às pessoas os recursos para o seu
desenvolvimento, de modo que
possam sustentar a vida com o seu
esforço e criatividade. Nesta linha,
deixei claro: “longe de mim propor
um populismo irresponsável”.[133]
Por um lado, a superação da
desigualdade requer que se
desenvolva a economia, fazendo
frutificar as potencialidades de cada
região e assegurando assim uma
equidade sustentável;[134] por outro,
“os planos de assistência, que
acorrem a determinadas
emergências, deveriam considerar-se
apenas como respostas
provisórias”.[135]

162. A grande questão é o trabalho.
Ser verdadeiramente popular –
porque promove o bem do povo – é



garantir a todos a possibilidade de
fazer germinar as sementes que Deus
colocou em cada um, as suas
capacidades, a sua iniciativa, as suas
forças. Esta é a melhor ajuda para
um pobre, o melhor caminho para
uma existência digna. Por isso,
insisto que “ajudar os pobres com o
dinheiro deve sempre ser um
remédio provisório para enfrentar
emergências. O verdadeiro objetivo
deveria ser sempre consentir-lhes
uma vida digna através do
trabalho”.[136] Por mais que mudem
os sistemas de produção, a política
não pode renunciar ao objetivo de
conseguir que a organização de uma
sociedade assegure a cada pessoa
uma maneira de contribuir com as
suas capacidades e o seu esforço.
Com efeito, “não há pobreza pior do
que aquela que priva do trabalho e
da dignidade do trabalho”.[137]
Numa sociedade realmente
desenvolvida, o trabalho é uma
dimensão essencial da vida social,



porque não é só um modo de ganhar
o pão, mas também um meio para o
crescimento pessoal, para
estabelecer relações sadias,
expressar-se a si próprio, partilhar
dons, sentir-se corresponsável no
desenvolvimento do mundo e,
finalmente, viver como povo.

Valores e limites das visões liberais

163. A categoria de povo, que inclui
intrinsecamente uma avaliação
positiva dos vínculos comunitários e
culturais, habitualmente é rejeitada
pelas visões liberais individualistas,
que consideram a sociedade como
uma mera soma de interesses que
coexistem. Falam de respeito pelas
liberdades, mas sem a raiz de uma
narrativa comum. Em certos
contextos, é frequente acusar como
populistas quantos defendem os
direitos dos mais frágeis da
sociedade. Para as referidas visões, a
categoria de povo é uma mitificação



de algo que não existe na realidade.
Aqui, porém, cria-se uma polarização
desnecessária, pois nem a ideia de
povo nem a de próximo são
categorias puramente míticas ou
românticas que excluam ou
desprezem a organização social, a
ciência e as instituições da sociedade
civil.[138]

164. A caridade reúne as duas
dimensões – a mítica e a institucional
–, pois implica um caminho eficaz de
transformação da história que exige
incorporar tudo: instituições, direito,
técnica, experiência, contribuições
profissionais, análise científica,
procedimentos administrativos…
Porque, “de fato, não há vida
privada, se não for protegida por
uma ordem pública; um lar
acolhedor doméstico não tem
intimidade, se não estiver sob a
tutela da legalidade, de um estado de
tranquilidade fundado na lei e na
força e com a condição de um



mínimo de bem-estar garantido pela
divisão do trabalho, pelas trocas
comerciais, pela justiça social e pela
cidadania política”.[139]

165. A verdadeira caridade é capaz
de incluir tudo isto na sua dedicação;
e se se deve expressar no encontro
de pessoa a pessoa, também
consegue chegar a uma irmã, a um
irmão distante e até desconhecido
através dos vários recursos que as
instituições de uma sociedade
organizada, livre e criativa são
capazes de gerar. Se voltarmos ao
caso do bom samaritano, vemos que
até ele precisou da existência de uma
estalagem que lhe permitisse
resolver o que não estava em
condições de garantir sozinho,
naquele momento. O amor ao
próximo é realista, e não desperdiça
nada que seja necessário para uma
transformação da história que
beneficie os últimos. Às vezes
deparamo-nos com ideologias de



esquerda ou pensamentos sociais
cultivando hábitos individualistas e
procedimentos ineficazes, porque
beneficiam a poucos; entretanto a
multidão dos abandonados fica à
mercê da possível boa vontade de
alguns. Isto demonstra que é
necessário fazer crescer não só uma
espiritualidade da fraternidade, mas
também e ao mesmo tempo uma
organização mundial mais eficiente
para ajudar a resolver os problemas
prementes dos abandonados que
sofrem e morrem nos países pobres.
Naturalmente isto implica que não
exista apenas uma possível via de
saída, uma única metodologia
aceitável, uma receita econômica
aplicável igualmente por todos, e
pressupõe que mesmo a ciência mais
rigorosa possa propor percursos
diferentes.

166. A consistência de tudo isto
poderá ser bem pouca, se perdermos
a capacidade de reconhecer a



necessidade de uma mudança nos
corações humanos, nos hábitos e
estilos de vida. É o que acontece
quando a propaganda política, os
meios e os criadores de opinião
pública persistem em fomentar uma
cultura individualista e ingênua à
vista de interesses econômicos
desenfreados e da organização das
sociedades ao serviço daqueles que
já têm demasiado poder. Por isso, a
minha crítica ao paradigma
tecnocrático não significa que só
procurando controlar os seus
excessos é que poderemos estar
seguros, já que o perigo maior não
está nas coisas, nas realidades
materiais, nas organizações, mas no
modo como as pessoas se servem
delas. A questão é a fragilidade
humana, a tendência humana
constante para o egoísmo, que faz
parte daquilo que a tradição cristã
chama “concupiscência”: a
inclinação do ser humano a fechar-se
na imanência do próprio eu, do seu



grupo, dos seus interesses
mesquinhos. Esta concupiscência
não é um defeito do nosso tempo;
existe desde que o homem é homem,
limitando-se simplesmente a
transformar-se, adquirir
modalidades diferentes no decorrer
dos séculos, utilizando os
instrumentos que o momento
histórico coloca à sua disposição.
Mas, é possível dominá-la com a
ajuda de Deus.

167. A tarefa educativa, o
desenvolvimento de hábitos
solidários, a capacidade de pensar a
vida humana de forma mais integral,
a profundidade espiritual são
realidades necessárias para dar
qualidade às relações humanas, de
tal modo que seja a própria
sociedade a reagir face às próprias
injustiças, às aberrações, aos abusos
dos poderes econômicos,
tecnológicos, políticos e mediáticos.
Há visões liberais que ignoram este



fator da fragilidade humana e
imaginam um mundo que
corresponda a uma determinada
ordem que poderia, por si só,
assegurar o futuro e a solução de
todos os problemas.

168. O mercado, por si só, não
resolve tudo, embora às vezes nos
queiram fazer crer neste dogma de fé
neoliberal. Trata-se de um
pensamento pobre, repetitivo, que
propõe sempre as mesmas receitas
perante qualquer desafio que surja.
O neoliberalismo reproduz-se
sempre igual a si mesmo, recorrendo
à mágica teoria do “derrame” ou do
“gotejamento” – sem a nomear –
como única via para resolver os
problemas sociais. Não se dá conta
de que a suposta redistribuição não
resolve a desigualdade, sendo, esta,
fonte de novas formas de violência
que ameaçam o tecido social. Por um
lado, é indispensável uma política
econômica ativa, visando “promover



uma economia que favoreça a
diversificação produtiva e a
criatividade empresarial”,[140] para
ser possível aumentar os postos de
trabalho em vez de reduzi-los. A
especulação financeira, tendo a
ganância de lucro fácil como objetivo
fundamental, continua a fazer
estragos. Por outro lado, “sem formas
internas de solidariedade e de
confiança mútua, o mercado não
pode cumprir plenamente a própria
função econômica. E, hoje, foi
precisamente esta confiança que veio
a faltar”.[141] O fim da história não
foi como previsto, tendo as receitas
dogmáticas da teoria econômica
imperante demonstrado que elas
mesmas não são infalíveis. A
fragilidade dos sistemas mundiais
perante a pandemia evidenciou que
nem tudo se resolve com a liberdade
de mercado e que, além de reabilitar
uma política saudável que não esteja
sujeita aos ditames das finanças,
“devemos voltar a pôr a dignidade



humana no centro e sobre este pilar
devem ser construídas as estruturas
sociais alternativas de que
precisamos”.[142]

169. Em determinadas visões
econômicas fechadas e
monocromáticas, parece que não têm
lugar, por exemplo, os Movimentos
Populares que reúnem
desempregados, trabalhadores
precários e informais e tantos outros
que não entram facilmente nos
canais já estabelecidos. Na realidade,
criam variadas formas de economia
popular e de produção comunitária.
É necessário pensar a participação
social, política e econômica segundo
modalidades tais “que incluam os
movimentos populares e animem as
estruturas de governo locais,
nacionais e internacionais com
aquela torrente de energia moral que
nasce da integração dos excluídos na
construção do destino comum” e, por
sua vez, se incentive a que “estes



movimentos, estas experiências de
solidariedade que crescem de baixo,
do subsolo do planeta, confluam,
sejam mais coordenados, se
encontrem”.[143] Mas fazê-lo sem
trair o seu estilo caraterístico, porque
são “semeadores de mudanças,
promotores de um processo para o
qual convergem milhões de
pequenas e grandes ações
interligadas de modo criativo, como
numa poesia”.[144] Neste sentido,
são “poetas sociais” que à sua
maneira trabalham, propõem,
promovem e libertam. Com eles, será
possível um desenvolvimento
humano integral, que implica
superar “a ideia das políticas sociais
concebidas como uma política para
os pobres, mas nunca com os pobres,
nunca dos pobres, e muito menos
inserida num projeto que reúna os
povos”.[145] Embora incomodem e
mesmo se alguns “pensadores” não
sabem como classificá-los, é preciso
ter a coragem de reconhecer que,



sem eles, “a democracia atrofia-se,
torna-se um nominalismo, uma
formalidade, perde
representatividade, vai-se
desencarnando porque deixa fora o
povo na sua luta diária pela
dignidade, na construção de seu
destino”.[146]

O poder internacional

170. Deixai-me repetir aqui que “a
crise financeira dos anos 2007 e 2008
era a ocasião para o
desenvolvimento de uma nova
economia mais atenta aos princípios
éticos e para uma nova
regulamentação da atividade
financeira especulativa e da riqueza
virtual. Mas não houve uma reação
que fizesse repensar os critérios
obsoletos que continuam a governar
o mundo”.[147] Antes pelo contrário,
parece que as reais estratégias,
posteriormente desenvolvidas no
mundo, se têm orientado para maior



individualismo, menor integração,
maior liberdade para os que são
verdadeiramente poderosos e
sempre encontram maneira de
escapar ilesos.

171. Gostaria de insistir no fato que
“dar a cada um o que lhe é devido,
segundo a definição clássica de
justiça, significa que nenhum
indivíduo ou grupo humano se pode
considerar omnipotente, autorizado
a pisar a dignidade e os direitos dos
outros indivíduos ou dos grupos
sociais. A efetiva distribuição do
poder, sobretudo político, econômico,
militar e tecnológico, entre uma
pluralidade de sujeitos e a criação de
um sistema jurídico de regulação das
reivindicações e dos interesses
realiza a limitação do poder. Mas,
hoje, o panorama mundial
apresenta-nos muitos direitos falsos
e, ao mesmo tempo, amplos setores
sem proteção, vítimas



inclusivamente de um mau exercício
do poder”.[148]

172. O século XXI “assiste a uma
perda de poder dos Estados
nacionais, sobretudo porque a
dimensão econômico-financeira, de
caráter transnacional, tende a
prevalecer sobre a política. Neste
contexto, torna-se indispensável a
maturação de instituições
internacionais mais fortes e
eficazmente organizadas, com
autoridades designadas de maneira
imparcial por meio de acordos entre
governos nacionais e dotadas de
poder de sancionar”.[149] Quando se
fala de uma possível forma de
autoridade mundial regulada pelo
direito,[150] não se deve
necessariamente pensar numa
autoridade pessoal. Mas deveria
prever pelo menos a criação de
organizações mundiais mais eficazes,
dotadas de autoridade para
assegurar o bem comum mundial, a



erradicação da fome e da miséria e a
justa defesa dos direitos humanos
fundamentais.

173. Nesta linha, lembro que é
necessária uma reforma “quer da
Organização das Nações Unidas quer
da arquitetura econômica e
financeira internacional, para que
seja possível uma real concretização
do conceito de família de
nações”.[151] Isto pressupõe, sem
dúvida, limites jurídicos precisos
para evitar que seja uma autoridade
cooptada por poucos países e, ao
mesmo tempo, para impedir
imposições culturais ou a redução
das liberdades básicas das nações
mais frágeis por causa de diferenças
ideológicas. Na verdade, “a
comunidade internacional é uma
comunidade jurídica fundada sobre
a soberania de cada Estado-membro,
sem vínculos de subordinação que
neguem ou limitem a cada qual a sua
independência”.[152] Com efeito, “a



tarefa das Nações Unidas, com base
nos postulados do Preâmbulo e dos
primeiros artigos da sua Carta
constitucional, pode ser vista como o
desenvolvimento e a promoção da
soberania do direito, sabendo que a
justiça é um requisito indispensável
para se realizar o ideal da
fraternidade universal. (…) É preciso
garantir o domínio incontestado do
direito e o recurso incansável às
negociações, aos mediadores e à
arbitragem, como é proposto pela 
Carta das Nações Unidas, verdadeira
norma jurídica fundamental”.[153] É
necessário evitar que esta
Organização seja deslegitimada, pois
os seus problemas ou deficiências
podem ser enfrentados e resolvidos
em conjunto.

174. Requer-se coragem e
generosidade para estabelecer
livremente certos objetivos comuns e
assegurar o cumprimento em todo o
mundo dalgumas normas essenciais.



Para que isto seja verdadeiramente
útil, deve-se apoiar “a exigência de
fazer fé nos compromissos subscritos
(pacta sunt servanda)”,[154] a fim de
evitar “a tentação de fazer apelo
mais ao direito da força que à força
do direito”.[155] Nesta perspectiva,
“os instrumentos normativos para a
solução pacífica das controvérsias
devem ser repensados de tal modo
que lhes sejam reforçados o alcance
e a obrigatoriedade”.[156] Dentre
esses instrumentos normativos, há
que favorecer os acordos
multilaterais entre os Estados,
porque garantem melhor do que os
acordos bilaterais o cuidado de um
bem comum realmente universal e a
tutela dos Estados mais vulneráveis.

175. Graças a Deus, muitos grupos e
organizações da sociedade civil
ajudam a compensar as debilidades
da Comunidade Internacional, a sua
falta de coordenação em situações
complexas, a sua carência de atenção



relativamente a direitos humanos
fundamentais e a situações muito
críticas de alguns grupos. Assim,
adquire uma expressão concreta o
princípio da subsidiariedade, que
garante a participação e a ação das
comunidades e organizações de nível
menor, que integram de modo
complementar a ação do Estado.
Muitas vezes, realizam esforços
admiráveis com o pensamento no
bem comum, e alguns dos seus
membros chegam a cumprir gestos
verdadeiramente heroicos que
mostram de quanta bondade ainda é
capaz a nossa humanidade.

Uma caridade social e política

176. Atualmente muitos possuem
uma má noção da política, e não se
pode ignorar que frequentemente,
por trás deste fato, estão os erros, a
corrupção e a ineficiência de alguns
políticos. A isto vêm juntar-se as
estratégias que visam enfraquecê-la,



substituí-la pela economia ou
dominá-la por alguma ideologia. E
contudo poderá o mundo funcionar
sem política? Poderá encontrar um
caminho eficaz para a fraternidade
universal e a paz social sem uma boa
política?[157]

A política necessária

177. Gostaria de insistir que “a
política não deve submeter-se à
economia, e esta não deve submeter-
se aos ditames e ao paradigma
eficientista da tecnocracia”.[158]
Embora se deva rejeitar o mau uso
do poder, a corrupção, a falta de
respeito das leis e a ineficiência, “não
se pode justificar uma economia sem
política, porque seria incapaz de
promover outra lógica para governar
os vários aspectos da crise
atual”.[159] Pelo contrário,
“precisamos de uma política que
pense com visão ampla e leve por
diante uma reformulação integral,



abrangendo num diálogo
interdisciplinar os vários aspectos da
crise”.[160] Penso numa “política
salutar, capaz de reformar as
instituições, coordená-las e dotá-las
de bons procedimentos, que
permitam superar pressões e
inércias viciosas”.[161] Não se pode
pedir isto à economia, nem aceitar
que ela assuma o poder real do
Estado.

178. Perante tantas formas de
política mesquinhas e fixadas no
interesse imediato, lembro que “a
grandeza política mostra-se quando,
em momentos difíceis, se trabalha
com base em grandes princípios e
pensando no bem comum a longo
prazo. O poder político tem muita
dificuldade em assumir este dever
num projeto de nação”[162] e, mais
ainda, num projeto comum para a
humanidade presente e futura.
Pensar nos que hão de vir não tem
utilidade para fins eleitorais, mas é o



que exige uma justiça autêntica,
porque, como ensinaram os bispos
de Portugal, a terra “é um
empréstimo que cada geração recebe
e deve transmitir à geração
seguinte”.[163]

179. A sociedade mundial tem graves
carências estruturais que não se
resolvem com remendos ou soluções
rápidas meramente ocasionais. Há
coisas que devem ser mudadas com
reajustamentos profundos e
transformações importantes. E só
uma política sã poderia conduzir o
processo, envolvendo os mais
diversos setores e os conhecimentos
mais variados. Desta forma, uma
economia integrada num projeto
político, social, cultural e popular
que vise o bem comum pode “abrir
caminho a oportunidades diferentes,
que não implica coibir a criatividade
humana nem o seu sonho de
progresso, mas orientar esta energia
por novos canais”.[164]



O amor político

180. Reconhecer todo o ser humano
como um irmão ou uma irmã e
procurar uma amizade social que
integre a todos não são meras
utopias. Exigem a decisão e a
capacidade de encontrar os
percursos eficazes, que assegurem a
sua real possibilidade. Todo e
qualquer esforço nesta linha torna-se
um exercício alto da caridade. Com
efeito, um indivíduo pode ajudar
uma pessoa necessitada, mas,
quando se une a outros para gerar
processos sociais de fraternidade e
justiça para todos, entra no “campo
da caridade mais ampla, a caridade
política”.[165] Trata-se de avançar
para uma ordem social e política,
cuja alma seja a caridade social.[166]
Convido uma vez mais a revalorizar
a política, que “é uma sublime
vocação, é uma das formas mais
preciosas de caridade, porque busca
o bem comum”.[167]



181. Todos os compromissos
decorrentes da doutrina social da
Igreja “derivam da caridade que é –
como ensinou Jesus – a síntese de
toda a Lei (cf. Mt 22, 36-40)”.[168]
Isto exige reconhecer que “o amor,
cheio de pequenos gestos de cuidado
mútuo, é também civil e político,
manifestando-se em todas as ações
que procuram construir um mundo
melhor”.[169] Por este motivo, o
amor expressa-se não só nas relações
íntimas e próximas, mas também nas
“macrorrelações como
relacionamentos sociais, econômicos
e políticos”.[170]

182. Esta caridade política supõe ter
maturado um sentido social que
supere toda a mentalidade
individualista: “A caridade social
leva-nos a amar o bem comum e a
buscar efetivamente o bem de todas
as pessoas, consideradas não só
individualmente, mas também na
dimensão social que as une”.[171]



Cada um é plenamente pessoa
quando pertence a um povo e, vice-
versa, não há um verdadeiro povo
sem referência ao rosto de cada
pessoa. Povo e pessoa são termos
correlativos. Contudo, hoje,
pretende-se reduzir as pessoas a
indivíduos facilmente manipuláveis
por poderes que visam interesses
ilegítimos. A boa política procura
caminhos de construção de
comunidade nos diferentes níveis da
vida social, a fim de reequilibrar e
reordenar a globalização para evitar
os seus efeitos desagregadores.

Amor eficaz

183. A partir do “amor social”,[172] é
possível avançar para uma
civilização do amor a que todos nos
podemos sentir chamados. Com o seu
dinamismo universal, a caridade
pode construir um mundo novo,[173]
porque não é um sentimento estéril,
mas o modo melhor de alcançar vias



eficazes de desenvolvimento para
todos. O amor social é uma “força
capaz de suscitar novas vias para
enfrentar os problemas do mundo de
hoje e renovar profundamente, a
partir do interior, as estruturas,
organizações sociais, ordenamentos
jurídicos”.[174]

184. A caridade está no centro de
toda a vida social sadia e aberta.
Todavia, hoje, “não é difícil ouvir
declarar a sua irrelevância para
interpretar e orientar as
responsabilidades morais”.[175] É
muito mais do que um
sentimentalismo subjetivo,
naturalmente se aparece unida ao
compromisso com a verdade, para
que não acabe “prisioneira das
emoções e opiniões contingentes dos
indivíduos”.[176] É precisamente a
relação da caridade com a verdade
que favorece o seu universalismo,
evitando assim que ela acabe
“confinada num âmbito restrito e



carente de relações”.[177] Caso
contrário, será “excluída dos projetos
e processos de construção de um
desenvolvimento humano de alcance
universal, no diálogo entre o saber e
a realização prática”.[178] Privada da
verdade, a emotividade fica sem
conteúdos relacionais e sociais. Por
isso, a abertura à verdade protege a
caridade de uma fé falsa, que a priva
de “amplitude humana e
universal”.[179]

185. A caridade precisa da luz da
verdade, que buscamos
constantemente, e “esta luz é
simultaneamente a luz da razão e a
da fé”,[180] sem relativismos. Isto
supõe também o desenvolvimento
das ciências e a sua contribuição
insubstituível para encontrar os
percursos concretos e mais seguros
para alcançar os resultados
esperados. Com efeito, quando está
em jogo o bem dos outros, não
bastam as boas intenções, mas é



preciso conseguir efetivamente
aquilo de que eles e seus países
necessitam para se realizar.

A atividade do amor político

186. Existe o chamado amor “elícito”:
expressa os atos que brotam
diretamente da virtude da caridade,
dirigidos a pessoas e povos. Mas há
também um amor “imperado”:
traduz os atos de caridade que nos
impelem a criar instituições mais
sadias, regulamentos mais justos,
estruturas mais solidárias.[181] Por
isso, é “um ato de caridade,
igualmente indispensável, o
empenho com o objetivo de
organizar e estruturar a sociedade de
modo que o próximo não se venha a
encontrar na miséria”.[182] É
caridade acompanhar uma pessoa
que sofre, mas é caridade também
tudo o que se realiza – mesmo sem
ter contato direto com essa pessoa –
para modificar as condições sociais



que provocam o seu sofrimento.
Alguém ajuda um idoso a atravessar
um rio, e isto é caridade primorosa;
mas o político constrói-lhe uma
ponte, e isto também é caridade. É
caridade se alguém ajuda outra
pessoa fornecendo-lhe comida, mas o
político cria-lhe um emprego,
exercendo uma forma sublime de
caridade que enobrece a sua ação
política.

Os sacrifícios do amor

187. Esta caridade, coração do
espírito da política, é sempre um
amor preferencial pelos últimos, que
subjaz a todas as ações realizadas em
seu favor.[183] Só com um olhar cujo
horizonte esteja transformado pela
caridade, levando-nos a perceber a
dignidade do outro, é que os pobres
são reconhecidos e apreciados na sua
dignidade imensa, respeitados no seu
estilo próprio e cultura e, por
conseguinte, verdadeiramente



integrados na sociedade. Tal olhar é
o núcleo do autêntico espírito da
política. Os caminhos que se abrem a
partir dele, são diferentes dos
caminhos de um pragmatismo sem
alma. Por exemplo, “não se pode
enfrentar o escândalo da pobreza
promovendo estratégias de
contenção que só tranquilizam e
transformam os pobres em seres
domesticados e inofensivos. Como é
triste ver que, por detrás de
presumíveis obras altruístas, o outro
é reduzido à passividade”.[184] O
necessário é haver distintos canais
de expressão e participação social. A
educação está ao serviço deste
caminho, para que cada ser humano
possa ser artífice do seu destino.
Demonstra aqui o seu valor o
princípio de subsidiariedade,
inseparável do princípio de 
solidariedade.

188. Isto demonstra a urgência de se
encontrar uma solução para tudo o



que atenta contra os direitos
humanos fundamentais. Os políticos
são chamados a “cuidar da
fragilidade, da fragilidade dos povos
e das pessoas. Cuidar da fragilidade
quer dizer força e ternura, luta e
fecundidade, no meio de um modelo
funcionalista e individualista que
conduz inexoravelmente à “cultura
do descarte” (…); significa assumir o
presente na sua situação mais
marginal e angustiante e ser capaz
de ungi-lo de dignidade”.[185]
Embora acarrete certamente imenso
trabalho, “que tudo se faça para
tutelar a condição e a dignidade da
pessoa humana”![186] O político é
operoso, é um construtor com
grandes objetivos, com olhar amplo,
realista e pragmático, inclusive para
além do seu próprio país. As maiores
preocupações de um político não
deveriam ser as causadas por uma
descida nas sondagens, mas por não
encontrar uma solução eficaz para “o
fenômeno da exclusão social e



econômica, com suas tristes
consequências de tráfico de seres
humanos, tráfico de órgãos e tecidos
humanos, exploração sexual de
meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituição,
tráfico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada. Tal é a
magnitude destas situações e o
número de vidas inocentes
envolvidas que devemos evitar
qualquer tentação de cair num
nominalismo declamatório com
efeito tranquilizador sobre as
consciências. Devemos ter cuidado
com as nossas instituições para que
sejam realmente eficazes na luta
contra estes flagelos”.[187] Consegue-
se isto, aproveitando de forma
inteligente os grandes recursos do
desenvolvimento tecnológico.

189. Ainda estamos longe de uma
globalização dos direitos humanos
mais essenciais. Por isso a política



mundial não pode deixar de colocar
entre seus objetivos principais e
irrenunciáveis o de eliminar
efetivamente a fome. Com efeito,
“quando a especulação financeira
condiciona o preço dos alimentos,
tratando-os como uma mercadoria
qualquer, milhões de pessoas sofrem
e morrem de fome. Por outro lado,
descartam-se toneladas de alimentos.
Isto constitui um verdadeiro
escândalo. A fome é criminosa, a
alimentação é um direito
inalienável”.[188] Muitas vezes hoje,
enquanto nos enredamos em
discussões semânticas ou ideológicas,
deixamos que irmãos e irmãs
morram ainda de fome ou de sede,
sem um teto ou sem acesso a serviços
de saúde. Juntamente com estas
necessidades elementares por
satisfazer, outra vergonha para a
humanidade que a política
internacional não deveria continuar
a tolerar – indo além dos discursos e
boas intenções – é o tráfico de



pessoas. Trata-se daquele mínimo
que não se pode adiar mais.

Amor que integra e reúne

190. A caridade política se expressa
também na abertura a todos.
Sobretudo o governante é chamado a
renúncias que tornem possível o
encontro, procurando a
convergência pelo menos em alguns
temas. Sabe escutar o ponto de vista
do outro, facilitando um espaço a
todos. Com renúncias e paciência,
um governante pode ajudar a criar
aquele poliedro bom onde todos
encontram um lugar. Nisto, as
negociações de tipo econômico não
obtêm resultados; é algo mais: é um
intercâmbio de dons a favor do bem
comum. Parece uma utopia ingênua,
mas não podemos renunciar a este
sublime objetivo.

191. Vendo que todo o tipo de
intolerância fundamentalista
danifica as relações entre pessoas,



grupos e povos, comprometamo-nos
a viver e ensinar o valor do respeito,
o amor capaz de aceitar as várias
diferenças, a prioridade da dignidade
de todo o ser humano sobre
quaisquer ideias, sentimentos,
atividades e até pecados que possa
ter. Enquanto os fanatismos, as
lógicas fechadas e a fragmentação
social e cultural proliferam na
sociedade atual, um bom político dá
o primeiro passo para que se ouçam
as diferentes vozes. É verdade que as
diferenças geram conflitos, mas a
uniformidade gera asfixia e
neutraliza-nos culturalmente. Não
nos resignemos a viver fechados
num fragmento da realidade.

192. Neste contexto, gostaria de
lembrar que eu juntamente com o
Grande Imã Ahmad Al-Tayyeb
pedimos “aos artífices da política
internacional e da economia
mundial, para se comprometer
seriamente na difusão da tolerância,



da convivência e da paz; para
intervir, o mais breve possível, a fim
de se impedir o derramamento de
sangue inocente”.[189] E quando
uma determinada política semeia o
ódio e o medo em relação a outras
nações em nome do bem do próprio
país, é necessário estar alerta, reagir
a tempo e corrigir imediatamente o
rumo.

Mais fecundidade que resultados

193. Ao mesmo tempo em que realiza
esta atividade incansável, cada
político permanece um ser humano,
chamado a viver o amor nas suas
relações interpessoais diárias. É uma
pessoa e precisa perceber que “o
mundo moderno, devido à sua
perfeição técnica, tende a
racionalizar cada vez mais a
satisfação dos desejos humanos,
classificados e distribuídos entre
vários serviços. Um homem é
chamado cada vez menos pelo seu



próprio nome, cada vez menos será
tratado como pessoa este ser, único
no mundo, que tem o seu próprio
coração, os seus sofrimentos,
problemas e alegrias e a sua própria
família. Só se conhecerão as suas
doenças para tratá-las, a sua falta de
dinheiro para fornecê-lo, a sua
necessidade de casa para alojá-lo, o
seu desejo de lazer e de distrações
para organizá-los para eles”. E
contudo “amar o mais insignificante
dos seres humanos como a um
irmão, como se existisse apenas ele
no mundo, não é perder
tempo”.[190]

194. Na política, há lugar também
para amar com ternura. “Em que
consiste a ternura? No amor, que se
torna próximo e concreto. É um
movimento que brota do coração e
chega aos olhos, aos ouvidos e às
mãos. (...) A ternura é o caminho que
percorreram os homens e as
mulheres mais corajosos e



fortes”.[191] No meio da atividade
política, “os mais pequeninos, frágeis
e pobres devem enternecer-nos: eles
têm o “direito” de arrebatar a nossa
alma, o nosso coração. Sim, eles são
nossos irmãos e, como tais, devemos
amá-los e tratá-los”.[192]

195. Isto ajuda-nos a reconhecer que
nem sempre se trata de obter
grandes resultados, que às vezes não
são possíveis. Na atividade política, é
preciso recordar-se de que
“independentemente da aparência,
cada um é imensamente sagrado e
merece o nosso afeto e a nossa
dedicação. Por isso, se consigo ajudar
uma só pessoa a viver melhor, isso já
justifica o dom da minha vida. É
maravilhoso ser povo fiel de Deus. E
ganhamos plenitude, quando
derrubamos os muros e o coração se
enche de rostos e de nomes!”[193] Os
grandes objetivos, sonhados nas
estratégias, só em parte se alcançam.
Mas, sem olhar a isso, quem ama e



deixou de entender a política como
uma mera busca de poder “está
seguro de que não se perde nenhuma
das suas obras feitas com amor, não
se perde nenhuma das suas
preocupações sinceras com os outros,
não se perde nenhum ato de amor a
Deus, não se perde nenhuma das
suas generosas fadigas, não se perde
nenhuma dolorosa paciência. Tudo
isto circula pelo mundo como uma
força de vida”.[194]

196. Por outro lado, é grande
nobreza ser capaz de desencadear
processos cujos frutos serão colhidos
por outros, com a esperança colocada
na força secreta do bem que se
semeia. Ao amor, a boa política une a
esperança, a confiança nas reservas
de bem que, apesar de tudo, existem
no coração do povo. Por isso, “a vida
política autêntica, que se funda no
direito e num diálogo leal entre os
sujeitos, renova-se com a convicção
de que cada mulher, cada homem e



cada geração encerram em si uma
promessa que pode irradiar novas
energias relacionais, intelectuais,
culturais e espirituais”.[195]

197. Vista desta maneira, a política é
mais nobre do que a aparência, o
marketing, as diferentes formas de
maquiagem mediática. Tudo isto
semeia apenas divisão, inimizade e
um ceticismo desolador incapaz de
apelar para um projeto comum. Ao
pensar no futuro, alguns dias as
perguntas devem ser: “Para quê?
Para onde estou realmente
apontando?” Passados alguns anos,
ao refletir sobre o próprio passado, a
pergunta não será: “Quantos me
aprovaram, quantos votaram em
mim, quantos tiveram uma imagem
positiva de mim?” As perguntas,
talvez dolorosas, serão: “Quanto
amor coloquei no meu trabalho? Em
que fiz progredir o povo? Que
marcas deixei na vida da sociedade?
Que laços reais construí? Que forças



positivas desencadeei? Quanta paz
social semeei? Que produzi no lugar
que me foi confiado?”

Capítulo VI

DIÁLOGO E AMIZADE SOCIAL

198. Aproximar-se, expressar-se,
ouvir-se, olhar-se, conhecer-se,
esforçar-se por entender-se, procurar
pontos de contato: tudo isto se
resume no verbo “dialogar”. Para nos
encontrar e ajudar mutuamente,
precisamos dialogar. Não é
necessário dizer para que serve o
diálogo; é suficiente pensar como
seria o mundo sem o diálogo
paciente de tantas pessoas generosas,
que mantiveram unidas famílias e
comunidades. O diálogo
perseverante e corajoso não faz
notícia como as desavenças e os
conflitos; e contudo, de forma
discreta mas muito mais do que
possamos notar, ajuda o mundo a
viver melhor.



O diálogo social para uma nova
cultura

199. Alguns tentam fugir da
realidade, refugiando-se em mundos
privados, enquanto outros a
enfrentam com violência destrutiva,
mas “entre a indiferença egoísta e o
protesto violento, há uma opção
sempre possível: o diálogo. O diálogo
entre as gerações, o diálogo no povo,
porque todos somos povo, a
capacidade de dar e receber,
permanecendo abertos à verdade.
Um país cresce quando dialogam de
modo construtivo as suas diversas
riquezas culturais: a cultura popular,
a cultura universitária, a cultura
juvenil, a cultura artística e a cultura
tecnológica, a cultura econômica e a
cultura da família, e a cultura dos
meios de comunicação”.[196]

200. Muitas vezes confunde-se o
diálogo com algo muito diferente:
uma troca febril de opiniões nas



redes sociais, muitas vezes pilotada
por uma informação mediática nem
sempre fiável. Não passam de
monólogos que avançam em
paralelo, talvez se impondo à atenção
dos outros pelo seu tom alto e
agressivo. Mas os monólogos não
empenham a ninguém, a ponto de os
seus conteúdos aparecerem, não
raro, oportunistas e contraditórios.

201. A difusão altissonante de fatos e
reivindicações nos media, na
realidade o que faz muitas vezes é
obstruir as possibilidades do diálogo,
pois permite a cada um manter,
intactas e sem variantes, as próprias
ideias, interesses e opções,
desculpando-se com os erros alheios.
Predomina o costume de denegrir
rapidamente o adversário, aplicando-
lhe atributos humilhantes, em vez de
se enfrentarem num diálogo aberto e
respeitoso, onde se procure alcançar
uma síntese que vá mais além. O pior
é que esta linguagem, habitual no



contexto mediático de uma
campanha política, generalizou-se de
tal maneira que a usam diariamente
todos. Com frequência, o debate é
manipulado por determinados
interesses detentores de maior poder
que procuram desonestamente
inclinar a opinião pública a seu
favor. E não me refiro apenas ao
governo vigente, porque tal poder
manipulador pode ser econômico,
político, mediático, religioso ou de
qualquer outro gênero. Às vezes, é
justificado ou desculpado quando a
sua dinâmica corresponde aos
próprios interesses econômicos ou
ideológicos, mas mais cedo ou mais
tarde volta-se contra esses mesmos
interesses.

202. A falta de diálogo supõe que
ninguém, nos diferentes setores, está
preocupado com o bem comum, mas
com obter as vantagens que o poder
lhe proporciona ou, na melhor das
hipóteses, com impor o seu próprio



modo de pensar. Assim a
conversação reduzir-se-á a meras
negociações para que cada um possa
agarrar todo o poder e as maiores
vantagens possíveis, sem uma busca
conjunta que gere bem comum. Os
heróis do futuro serão aqueles que
souberem quebrar esta lógica
morbosa e, ultrapassando as
conveniências pessoais, decidam
sustentar respeitosamente uma
palavra densa de verdade. Queira
Deus que estes heróis se estejam
gerando silenciosamente no coração
da nossa sociedade.

Construir juntos

203. O diálogo social autêntico
pressupõe a capacidade de respeitar
o ponto de vista do outro, aceitando
como possível que contenha
convicções ou interesses legítimos. A
partir da própria identidade, o outro
tem algo para dar, e é desejável que
aprofunde e exponha a sua posição



para que o debate público seja ainda
mais completo. Sem dúvida, quando
uma pessoa ou um grupo é coerente
com o que pensa, adere firmemente
a valores e convicções e desenvolve
um pensamento, isto irá de uma
maneira ou outra beneficiar a
sociedade; mas só se verifica
realmente na medida em que o
referido desenvolvimento se realizar
em diálogo e na abertura aos outros.
Com efeito, “num verdadeiro espírito
de diálogo, nutre-se a capacidade de
entender o sentido daquilo que o
outro diz e faz, embora não se possa
assumi-lo como uma convicção
própria. Deste modo torna-se
possível ser sincero, sem dissimular
o que acreditamos, nem deixar de
dialogar, procurar pontos de contato
e sobretudo trabalhar e lutar
juntos”.[197] O debate público, se
verdadeiramente der espaço a todos
e não manipular nem ocultar
informações, é um estímulo
constante que permite alcançar de



forma mais adequada a verdade ou,
pelo menos, exprimi-la melhor.
Impede que os vários setores se
instalem, cômodos e autossuficientes,
na sua maneira de ver as coisas e nos
seus interesses limitados. Pensemos
que “as diferenças são criativas,
criam tensão e, na resolução de uma
tensão, está o progresso da
humanidade”.[198]

204. Atualmente há a convicção de
que, além dos progressos científicos
especializados, é necessária a
comunicação interdisciplinar, uma
vez que a realidade é uma só,
embora possa ser abordada sob
distintas perspectivas e com
diferentes metodologias. Não se deve
ocultar o risco de um progresso
científico ser considerado a única
abordagem possível para se entender
um aspecto da vida, da sociedade e
do mundo. Ao contrário, um
investigador que avança
frutuosamente na sua análise, mas



está de igual modo disposto a
reconhecer outras dimensões da
realidade que investiga, graças ao
trabalho de outras ciências e
conhecimentos, abre-se para
conhecer a realidade de maneira
mais íntegra e plena.

205. Neste mundo globalizado, “os 
mass media podem ajudar a sentir-
nos mais próximos uns dos outros; a
fazer-nos perceber um renovado
sentido de unidade da família
humana, que impele à solidariedade
e a um compromisso sério para uma
vida mais digna. (…) Podem ajudar-
nos nisso, especialmente nos nossos
dias em que as redes da comunicação
humana atingiram progressos sem
precedentes. Particularmente a 
internet pode oferecer maiores
possibilidades de encontro e de
solidariedade entre todos; e isto é
uma coisa boa, é um dom de
Deus”.[199] Mas é necessário
verificar, continuamente, que as



formas atuais de comunicação nos
orientem efetivamente para o
encontro generoso, a busca sincera
da verdade íntegra, o serviço, a
aproximação dos últimos e o
compromisso de construir o bem
comum. Ao mesmo tempo, como
indicaram os bispos da Austrália,
“não podemos aceitar um mundo
digital projetado para explorar as
nossas fraquezas e tirar fora o pior
das pessoas”.[200]

A base dos consensos

206. O relativismo não é a solução.
Sob o véu de uma presumível
tolerância, acaba-se por facilitar que
os valores morais sejam
interpretados pelos poderosos
segundo as conveniências da hora.
Se, em última análise, “não há
verdades objetivas nem princípios
estáveis, fora da satisfação das
aspirações próprias e das
necessidades imediatas, (…) não



podemos pensar que os programas
políticos ou a força da lei sejam
suficientes (…). Quando é a cultura
que se corrompe deixando de
reconhecer qualquer verdade
objetiva ou quaisquer princípios
universalmente válidos, as leis só se
poderão entender como imposições
arbitrárias e obstáculos a
evitar”.[201]

207. É possível prestar atenção à
verdade, buscar a verdade que
corresponde à nossa realidade mais
profunda? Que é a lei sem a
convicção, alcançada através de um
longo caminho de reflexão e
sabedoria, de que cada ser humano é
sacro e inviolável? Para que uma
sociedade tenha futuro, é preciso ter
amadurecido um vivo respeito pela
verdade da dignidade humana, à
qual nos submetemos. Então evitará
matar alguém, não apenas para
evitar o desprezo social e o peso da
lei, mas por convicção. É uma



verdade irrenunciável que
reconhecemos com a razão e
aceitamos com a consciência. Uma
sociedade é nobre e respeitável,
nomeadamente porque cultiva a
busca da verdade e pelo seu apego às
verdades fundamentais.

208. Temos de nos exercitar em
desmascarar as várias modalidades
de manipulação, deformação e
ocultamento da verdade nas esferas
pública e privada. O que chamamos
“verdade” não é só a comunicação de
fatos operada pelo jornalismo. É,
antes de mais nada, a busca dos
fundamentos mais sólidos que estão
na base das nossas opções e também
das nossas leis. Isto implica aceitar
que a inteligência humana pode ir
além das conveniências do momento
atual e captar algumas verdades que
não mudam, que eram verdade antes
de nós e sempre o serão. Indagando
sobre a natureza humana, a razão



descobre valores que são universais,
porque derivam dela.

209. Caso contrário, não poderia
porventura suceder que os direitos
humanos fundamentais, hoje
considerados invioláveis, acabassem
negados pelos poderosos de turno,
depois de terem obtido o “consenso”
de uma população adormecida e
amedrontada? Nem seria suficiente
um mero consenso entre os vários
povos, porque igualmente
manipulável. Existem já provas
abundantes de todo o bem que
somos capazes de realizar, mas ao
mesmo tempo devemos reconhecer a
capacidade de destruição que existe
em nós. Não será, este
individualismo indiferente e
desalmado em que caímos, resultado
também da preguiça de buscar os
valores mais altos, que estão para
além das necessidades
momentâneas? Ao relativismo junta-
se o risco de que o poderoso ou o



mais hábil consiga impor uma
suposta verdade. Pelo contrário,
“diante das normas morais que
proíbem o mal intrínseco, não
existem privilégios ou exceções para
ninguém. Ser o dono do mundo ou o
último “miserável” sobre a face da
terra, não faz diferença alguma:
perante as exigências morais, todos
somos absolutamente iguais”.[202]

210. Um fenômeno atual, que está
nos arrastando para uma lógica
perversa e vazia, é a assimilação da
ética e da política à física. Não
existem o bem e o mal em si mesmos,
mas apenas um cálculo de vantagens
e desvantagens. O deslocamento da
razão moral traz como consequência
que o direito não se pode referir a
uma concepção fundamental de
justiça, mas torna-se um espelho das
ideias dominantes. Entramos aqui
numa degradação: vai-se “nivelando
por baixo” mediante um consenso
superficial e comprometedor. Assim,



em última análise, triunfa a lógica da
força.

O consenso e a verdade

211. Numa sociedade pluralista, o
diálogo é o caminho mais adequado
para se chegar a reconhecer aquilo
que sempre deve ser afirmado e
respeitado e que ultrapassa o
consenso ocasional. Falamos de um
diálogo que precisa ser enriquecido e
iluminado por razões, por
argumentos racionais, por uma
variedade de perspectivas, por
contribuições de diversos
conhecimentos e pontos de vista, e
que não exclui a convicção de que é
possível chegar a algumas verdades
fundamentais que devem e deverão
ser sempre defendidas. Aceitar que
há alguns valores permanentes,
embora nem sempre seja fácil
reconhecê-los, confere solidez e
estabilidade a uma ética social.
Mesmo quando os reconhecemos e



assumimos através do diálogo e do
consenso, vemos que estes valores
basilares estão para além de
qualquer consenso, reconhecemo-los
como valores transcendentes aos
nossos contextos e nunca
negociáveis. Poderá crescer a nossa
compreensão do seu significado e
importância – e, neste sentido, o
consenso é uma realidade dinâmica
–, mas, em si mesmos, são apreciados
como estáveis pelo seu sentido
intrínseco.

212. Se algo permanece sempre
conveniente para o bom
funcionamento da sociedade, não
será porque atrás disso há uma
verdade perene que a inteligência
pode captar? Na própria realidade do
ser humano e da sociedade, na sua
natureza íntima, há uma série de
estruturas basilares que sustentam o
seu desenvolvimento e
sobrevivência. Daí derivam certas
exigências que podem ser



descobertas através do diálogo,
embora não sejam construídas em
sentido estrito pelo consenso. O fato
de certas normas serem
indispensáveis para a própria vida
social é um indício externo de como
elas sejam algo intrinsecamente
bom. Portanto, não é necessário
contrapor a conveniência social, o
consenso e a realidade de uma
verdade objetiva. As três coisas
podem unir-se harmoniosamente,
quando as pessoas, através do
diálogo, têm a coragem de levar a
fundo uma questão.

213. Se devemos em qualquer
situação respeitar a dignidade dos
outros, isto significa que esta não é
uma invenção nem uma suposição
nossa, mas que existe realmente
neles um valor superior às coisas
materiais e independente das
circunstâncias e exige um tratamento
distinto. Que todo o ser humano
possui uma dignidade inalienável é



uma verdade que corresponde à
natureza humana,
independentemente de qualquer
transformação cultural. Por isso o ser
humano possui a mesma dignidade
inviolável em todo e qualquer
período da história, e ninguém pode
sentir-se autorizado, pelas
circunstâncias, a negar esta
convicção nem a agir em sentido
contrário. Assim, a inteligência pode
perscrutar a realidade das coisas,
através da reflexão, da experiência e
do diálogo, para reconhecer nessa
realidade que a transcende a base de
certas exigências morais universais.

214. Aos agnósticos, este fundamento
poder-lhes-á aparecer como
suficiente para conferir aos
princípios éticos basilares e não
negociáveis uma validade universal
de tal forma firme e estável que
consiga impedir novas catástrofes.
Para os crentes, a natureza humana,
fonte de princípios éticos, foi criada



por Deus, que em última análise
confere um fundamento sólido a
estes princípios.[203] Isto não
estabelece um fixismo ético nem
abre a estrada à imposição de um
sistema moral, uma vez que os
princípios morais fundamentais e
universalmente válidos podem dar
lugar a várias normativas práticas.
Por isso, fica sempre um espaço para
o diálogo.

Uma nova cultura

215. “A vida é arte do encontro,
embora haja tanto desencontro pela
vida”.[204] Já várias vezes convidei a
fazer crescer uma cultura do
encontro que supere as dialéticas
que colocam um contra o outro. É um
estilo de vida que tende a formar
aquele poliedro que tem muitas
faces, muitos lados, mas todos
compõem uma unidade rica de
matizes, porque “o todo é superior à
parte”.[205] O poliedro representa



uma sociedade onde as diferenças
convivem integrando-se,
enriquecendo-se e iluminando-se
reciprocamente, embora isso envolva
discussões e desconfianças. Na
realidade, de todos podemos
aprender alguma coisa, ninguém é
inútil, ninguém é supérfluo. Isto
implica incluir as periferias. Quem
vive nelas tem outro ponto de vista,
vê aspectos da realidade que não se
descobrem a partir dos centros de
poder onde se tomam as decisões
mais determinantes.

O encontro feito cultura

216. A palavra “cultura” indica algo
que penetrou no povo, nas suas
convicções mais profundas e no seu
estilo de vida. Quando falamos de
uma “cultura” no povo, trata-se de
algo mais que uma ideia ou uma
abstração; inclui as aspirações, o
entusiasmo e, em última análise, um
modo de viver que caracteriza



aquele grupo humano. Assim, falar
de “cultura do encontro” significa
que nos apaixona, como povo, querer
encontrar-nos, procurar pontos de
contato, lançar pontes, projetar algo
que envolva a todos. Isto se tornou
uma aspiração e um estilo de vida. O
sujeito desta cultura é o povo, não
um setor da sociedade que tenta
manter tranquilo o resto com
recursos profissionais e mediáticos.

217. A paz social é laboriosa,
artesanal. Seria mais fácil conter as
liberdades e as diferenças com um
pouco de astúcia e algumas
compensações; mas esta paz seria
superficial e frágil, não o fruto de
uma cultura do encontro que a
sustente. Integrar as realidades
diferentes é muito mais difícil e
lento, embora seja a garantia de uma
paz real e sólida. Isto não se
consegue agrupando só os puros,
porque “até mesmo as pessoas que
possam ser criticadas pelos seus



erros, têm algo a oferecer que não se
deve perder”.[206] Nem consiste
numa paz que surja acalmando as
reivindicações sociais ou impedindo-
as de criar confusão, pois não é “um
consenso de escritório nem uma paz
efêmera para uma feliz
minoria”.[207] O que conta é gerar 
processos de encontro, processos que
possam construir um povo capaz de
recolher as diferenças. Armemos os
nossos filhos com as armas do
diálogo! Ensinemos-lhes a boa
batalha do encontro!

O prazer de reconhecer o outro

218. Isto implica o hábito de
reconhecer, ao outro, o direito de ser
ele próprio e de ser diferente. A
partir deste reconhecimento feito
cultura, torna-se possível a criação
de um pacto social. Sem este
reconhecimento, surgem maneiras
sutis de fazer com que o outro perca
todo o seu significado, se torne



irrelevante, fazer com que na
sociedade não lhe seja reconhecido
qualquer valor. Por trás da repulsa
de certas formas visíveis de
violência, muitas vezes esconde-se
outra violência mais dissimulada: a
daqueles que desprezam o diferente,
sobretudo quando as suas
reivindicações prejudicam dalguma
maneira os próprios interesses.

219. Quando uma parte da sociedade
pretende apropriar-se de tudo aquilo
que o mundo oferece, como se os
pobres não existissem, virá o
momento em que isso terá as suas
consequências. Ignorar a existência e
os direitos dos outros provoca, mais
cedo ou mais tarde, alguma forma de
violência, muitas vezes inesperada.
Os sonhos de liberdade, igualdade e
fraternidade podem permanecer no
nível de meras formalidades, porque
não são efetivamente para todos.
Sendo assim, não se trata apenas de
procurar um encontro entre aqueles



que detêm várias formas de poder
econômico, político ou acadêmico;
um efetivo encontro social coloca em
verdadeiro diálogo as grandes
formas culturais que representam a
maioria da população. Muitas vezes,
as boas propostas não são assumidas
pelos setores mais pobres, porque se
apresentam com uma roupagem
cultural que não é a deles e com a
qual não podem sentir-se
identificados. Por conseguinte, um
pacto social realista e inclusivo deve
ser também um “pacto cultural”, que
respeite e assuma as diversas visões
do mundo, as culturas e os estilos de
vida que coexistem na sociedade.

220. Por exemplo, os povos nativos
não são contra o progresso, embora
tenham uma ideia diferente de
progresso, frequentemente mais
humanista que a da cultura moderna
dos povos desenvolvidos. Não é uma
cultura orientada para benefício
daqueles que detêm o poder,



daqueles que precisam criar uma
espécie de paraíso sobre a terra. A
intolerância e o desprezo perante as
culturas populares indígenas são
uma verdadeira forma de violência,
própria dos especialistas em ética
sem bondade que vivem julgando os
outros. Mas nenhuma mudança
autêntica, profunda e estável é
possível, se não se realizar a partir
das várias culturas, principalmente
dos pobres. Um pacto cultural
pressupõe que se renuncie a
compreender de maneira monolítica
a identidade de um lugar, e exige que
se respeite a diversidade,
oferecendo-lhe caminhos de
promoção e integração social.

221. Este pacto implica também
aceitar a possibilidade de ceder algo
para o bem comum. Ninguém será
capaz de possuir toda a verdade nem
satisfazer a totalidade dos seus
desejos, porque tal pretensão levaria
a querer destruir o outro, negando-



lhe os seus direitos. A busca de uma
falsa tolerância deve dar lugar ao
realismo dialogante por parte de
quem pensa que deve ser fiel aos
seus princípios, mas reconhecendo
que o outro também tem o direito de
procurar ser fiel aos dele. Tal é o
autêntico reconhecimento do outro,
que só o amor torna possível e que
significa colocar-se no lugar do outro
para descobrir o que há de autêntico
ou pelo menos de compreensível no
meio das suas motivações e
interesses.

Recuperar a amabilidade

222. O individualismo consumista
provoca muitos abusos. Os outros se
tornam meros obstáculos para a
agradável tranquilidade própria e,
assim, acaba-se por tratá-los como
incômodos; e a agressividade
aumenta. Isto acentua-se e atinge
níveis exasperantes em períodos de
crise, situações catastróficas,



momentos difíceis, quando aflora o
espírito do “salve-se quem puder”.
Contudo, ainda é possível optar pelo
cultivo da amabilidade; há pessoas
que o conseguem, tornando-se
estrelas no meio da escuridão.

223. São Paulo designa um fruto do
Espírito Santo com a palavra grega 
chrestotes (Gal 5, 22), que expressa
um estado de ânimo não áspero,
rude, duro, mas benigno, suave, que
sustenta e conforta. A pessoa que
possui esta qualidade ajuda os
outros, para que a sua existência seja
mais suportável, sobretudo quando
sobrecarregados com o peso dos seus
problemas, urgências e angústias. É
um modo de tratar os outros, que se
manifesta de diferentes formas:
amabilidade no trato, cuidado para
não magoar com as palavras ou os
gestos, tentativa de aliviar o peso dos
outros. Supõe “dizer palavras de
incentivo, que reconfortam,
consolam, fortalecem, estimulam”,



em vez de “palavras que humilham,
angustiam, irritam, desprezam”.[208]

224. A amabilidade é uma libertação
da crueldade que às vezes penetra
nas relações humanas, da ansiedade
que não nos deixa pensar nos outros,
da urgência distraída que ignora que
os outros também têm direito de ser
felizes. Hoje raramente se encontram
tempo e energias disponíveis para se
demorar a tratar bem os outros, para
dizer “com licença”, “desculpe”,
“obrigado”. Contudo de vez em
quando se verifica o milagre de uma
pessoa amável, que deixa de lado as
suas preocupações e urgências para
prestar atenção, oferecer um sorriso,
dizer uma palavra de estímulo,
possibilitar um espaço de escuta no
meio de tanta indiferença. Este
esforço, vivido dia a dia, é capaz de
criar aquela convivência sadia que
vence as incompreensões e evita os
conflitos. O exercício da amabilidade
não é um detalhe insignificante nem



uma atitude superficial ou burguesa.
Dado que pressupõe estima e
respeito, quando se torna cultura
numa sociedade, transforma
profundamente o estilo de vida, as
relações sociais, o modo de debater e
confrontar as ideias. Facilita a busca
de consensos e abre caminhos onde a
exasperação destrói todas as pontes.

Capítulo VII

PERCURSOS DE UM NOVO
ENCONTRO

225. Em muitas partes do mundo,
fazem falta percursos de paz que
levem a cicatrizar as feridas, há
necessidade de artesãos de paz
prontos a gerar, com inventiva e
ousadia, processos de cura e de um
novo encontro.

Recomeçar a partir da verdade

226. Novo encontro não significa
voltar ao período anterior aos



conflitos. Com o tempo, todos
mudamos. A tribulação e os
confrontos transformaram-nos. Além
disso, já não há espaço para
diplomacias vazias, dissimulações,
discursos com duplo sentido,
ocultamentos, bons modos que
escondem a realidade. Os que se
defrontaram duramente falam a
partir da verdade, nua e crua.
Precisam aprender a cultivar uma
memória penitencial, capaz de
assumir o passado para libertar o
futuro das próprias insatisfações,
confusões ou projeções. Só da
verdade histórica dos fatos poderá
nascer o esforço perseverante e
duradouro para se compreenderem
mutuamente e tentar uma nova
síntese para o bem de todos. De fato,
“o processo de paz é um empenho
que se prolonga no tempo. É um
trabalho paciente de busca da
verdade e da justiça, que honra a
memória das vítimas e abre, passo a
passo, para uma esperança comum,



mais forte que a vingança”.[209]
Como disseram os bispos do Congo, a
propósito de um conflito que não
cessa de reacender-se, “os acordos de
paz no papel, nunca serão
suficientes; será preciso ir mais
longe, integrando a exigência de
verdade sobre as origens desta crise
recorrente. O povo tem direito de
saber o que aconteceu”.[210]

227. Com efeito, “a verdade é uma
companheira inseparável da justiça e
da misericórdia. Se, por um lado, são
essenciais – as três todas juntas –
para construir a paz, por outro, cada
uma delas impede que as restantes
sejam adulteradas (...). De fato, a
verdade não deve levar à vingança,
mas antes à reconciliação e ao
perdão. A verdade é contar às
famílias dilaceradas pela dor o que
aconteceu aos seus parentes
desaparecidos. A verdade é confessar
o que aconteceu aos menores
recrutados pelos agentes de



violência. A verdade é reconhecer o
sofrimento das mulheres vítimas de
violência e de abusos. (...) Cada ato
de violência cometido contra um ser
humano é uma ferida na carne da
humanidade; cada morte violenta
“diminui-nos” como pessoas. (...) A
violência gera mais violência, o ódio
gera mais ódio, e a morte mais
morte. Temos de quebrar esta
corrente que aparece como
inelutável”.[211]

A arquitetura e o artesanato da paz

228. O percurso para a paz não
implica homogeneizar a sociedade,
mas permite-nos trabalhar juntos.
Pode unir muitos nas pesquisas
comuns, onde todos ganham. Perante
certo objetivo comum, poder-se-á
contribuir com diferentes propostas
técnicas, distintas experiências, e
trabalhar em prol do bem comum. É
preciso procurar identificar bem os
problemas que atravessa uma



sociedade, para aceitar que existem
diferentes maneiras de encarar as
dificuldades e resolvê-las. O caminho
para uma melhor convivência
implica sempre reconhecer a
possibilidade de que o outro
contribua com uma perspectiva
legítima, pelo menos em parte, algo
que possa ser recuperado, mesmo
que se tenha equivocado ou tenha
agido mal. Porque “o outro nunca há
de ser circunscrito àquilo que pôde
ter dito ou feito, mas deve ser
considerado pela promessa que traz
em si mesmo”,[212] uma promessa
que deixa sempre um lampejo de
esperança.

229. Como ensinaram os bispos da
África do Sul, a verdadeira
reconciliação alcança-se de maneira
proativa, “formando uma nova
sociedade baseada no serviço aos
outros, e não no desejo de dominar;
uma sociedade baseada na partilha
do que se possui com os outros, e não



na luta egoísta de cada um pela
maior riqueza possível; uma
sociedade na qual o valor de estar
juntos como seres humanos é, em
última análise, mais importante do
que qualquer grupo menor, seja ele a
família, a nação, a etnia ou a
cultura”.[213] E os bispos da Coreia
do Sul destacaram que uma
verdadeira paz “só se pode alcançar
quando lutamos pela justiça através
do diálogo, buscando a reconciliação
e o desenvolvimento mútuo”.[214]

230. O árduo esforço por superar o
que nos divide, sem perder a
identidade de cada um, pressupõe
que em todos permaneça vivo um
sentimento basilar de pertença.
Porque “a nossa sociedade ganha,
quando cada pessoa, cada grupo
social se sente verdadeiramente de
casa. Numa família, os pais, os avós,
os filhos são de casa; ninguém fica
excluído. Se alguém tem uma
dificuldade, mesmo grave, ainda que



seja por culpa dele, os outros correm
em sua ajuda, apoiam-no; a sua dor é
de todos. (…) Nas famílias, todos
contribuem para o projeto comum,
todos trabalham para o bem comum,
mas sem anular o indivíduo; pelo
contrário, sustentam-no, promovem-
no. Podem brigar entre si, mas há
algo que não se move: este laço
familiar. As brigas de família
tornam-se reconciliações mais tarde.
As alegrias e as penas de cada um são
assumidas por todos. Isto sim é ser
família! Oh, se pudéssemos conseguir
ver o adversário político ou o vizinho
de casa com os mesmos olhos com
que vemos os filhos, esposas,
maridos, pais ou mães, como seria
bom! Amamos a nossa sociedade, ou
continua a ser algo distante, algo
anônimo, que não nos corresponde,
não nos insere, não nos
compromete?”[215]

231. Muitas vezes há grande
necessidade de negociar e, assim,



desenvolver percursos concretos
para a paz. Mas os processos efetivos
de uma paz duradoura são, antes de
mais nada, transformações
artesanais realizadas pelos povos,
onde cada pessoa pode ser um
fermento eficaz com o seu estilo de
vida diária. As grandes
transformações não são construídas
à escrivaninha ou no escritório. Por
isso, “cada qual desempenha um
papel fundamental, num único
projeto criador, para escrever uma
nova página da história, uma página
cheia de esperança, cheia de paz,
cheia de reconciliação”.[216] Existe
uma “arquitetura” da paz, na qual
intervêm as várias instituições da
sociedade, cada uma dentro de sua
competência, mas há também um
“artesanato” da paz que nos envolve
a todos. A partir de distintos
processos de paz que se desenvolvem
em vários lugares do mundo,
“aprendemos que estes caminhos de
pacificação, de primazia da razão



sobre a vingança, de delicada
harmonia entre a política e o direito,
não podem prescindir das pessoas
implicadas nos processos. Não basta
o desenho de quadros normativos e
acordos institucionais entre grupos
políticos ou econômicos de boa
vontade (...). Além disso, é sempre
enriquecedor incorporar nos nossos
processos de paz a experiência de
setores que, em muitas ocasiões,
foram deixados de lado, para que
sejam precisamente as comunidades
a revestir os processos de memória
coletiva”.[217]

232. Nunca está terminada a
construção da paz social num país,
mas é “uma tarefa que não dá
tréguas e exige o compromisso de
todos. Uma obra que nos pede para
não esmorecermos no esforço por
construir a unidade da nação e –
apesar dos obstáculos, das diferenças
e das diversas abordagens sobre o
modo como conseguir a convivência



pacífica – persistirmos na labuta por
favorecer a cultura do encontro que
exige que, no centro de toda a ação
política, social e econômica, se
coloque a pessoa humana, a sua
sublime dignidade e o respeito pelo
bem comum. Que este esforço nos
faça esquivar de toda a tentação de
vingança e busca de interesses
apenas particulares e a curto
prazo”.[218] As manifestações
públicas violentas, de um lado ou do
outro, não ajudam a encontrar vias
de saída, sobretudo porque, quando
se incentivam – como bem
assinalaram os bispos da Colômbia –
“as mobilizações dos cidadãos, nem
sempre aparecem claras as origens e
objetivos das mesmas; não faltam
formas de manipulação política e
apropriações a favor de interesses
particulares”.[219]

Sobretudo com os últimos



233. A promoção da amizade social
implica não só a aproximação entre
grupos sociais distanciados a partir
de um período conflituoso da
história, mas também a busca de um
renovado encontro com os setores
mais pobres e vulneráveis. A paz
“não é apenas ausência de guerra,
mas o empenho incansável –
especialmente daqueles que
ocupamos um cargo de maior
responsabilidade – de reconhecer,
garantir e reconstruir concretamente
a dignidade, tantas vezes esquecida
ou ignorada, de irmãos nossos, para
que possam sentir-se os principais
protagonistas do destino da própria
nação”.[220]

234. Muitas vezes, os últimos da
sociedade foram ofendidos com
generalizações injustas. Se às vezes
os mais pobres e os descartados
reagem com atitudes que parecem
antissociais, é importante
compreender que, em muitos casos,



tais reações têm a ver com uma
história de desprezo e falta de
inclusão social. Como ensinam os
bispos latino-americanos, “só a
proximidade que nos faz amigos nos
permite apreciar profundamente os
valores dos pobres de hoje, seus
legítimos desejos e seu modo próprio
de viver a fé. A opção pelos pobres
deve conduzir-nos à amizade com os
pobres”.[221]

235. Aqueles que pretendem
pacificar uma sociedade não devem
esquecer que a desigualdade e a falta
de desenvolvimento humano integral
impedem que se gere a paz. Na
verdade, “sem igualdade de
oportunidades, as várias formas de
agressão e de guerra encontrarão um
terreno fértil que, mais cedo ou mais
tarde, há de provocar a explosão.
Quando a sociedade – local, nacional
ou mundial – abandona na periferia
uma parte de si mesma, não há
programas políticos, nem forças da



ordem ou serviços secretos que
possam garantir indefinidamente a
tranquilidade”.[222] Se se trata de
recomeçar, sempre há de ser a partir
dos últimos.

O valor e o significado do perdão

236. Alguns preferem não falar de
reconciliação, porque pensam que o
conflito, a violência e as rupturas
fazem parte do funcionamento
normal de uma sociedade. De fato,
em qualquer grupo humano, há lutas
de poder mais ou menos sutis entre
vários setores. Outros defendem que
dar lugar ao perdão equivale a ceder
o espaço próprio para que outros
dominem a situação. Por isso,
consideram que é melhor manter um
jogo de poder que permita assegurar
um equilíbrio de forças entre os
diferentes grupos. Outros
consideram que a reconciliação seja
empreendimento de fracos, que não
são capazes de um diálogo em



profundidade e por isso optam por
escapar dos problemas escondendo
as injustiças. Incapazes de enfrentar
os problemas, preferem uma paz
aparente.

O conflito inevitável

237. O perdão e a reconciliação são
temas de grande relevo no
cristianismo e, com várias
modalidades, em outras religiões. O
risco reside em não entender
adequadamente as convicções dos
crentes e apresentá-las de tal modo
que acabem por alimentar o
fatalismo, a inércia ou a injustiça, e,
por outro lado, a intolerância e a
violência.

238. Jesus Cristo nunca convidou a
fomentar a violência ou a
intolerância. Ele próprio condenava
abertamente o uso da força para se
impor aos outros: “Sabeis que os
chefes das nações as governam como
seus senhores, e que os grandes



exercem sobre elas o seu poder. Não
seja assim entre vós” (Mt 20, 25-26).
Por outro lado, o Evangelho pede
para perdoar “setenta vezes sete” (Mt
18, 22), dando o exemplo do servo
sem compaixão, que foi perdoado
mas, por sua vez, mostrou-se incapaz
de perdoar aos outros (cf. Mt 18,
23-35).

239. Se lermos outros textos do Novo
Testamento, podemos notar que
realmente as comunidades
primitivas, imersas num mundo
pagão repleto de corrupção e
aberrações, viviam animadas por um
sentido de paciência, tolerância,
compreensão. A este respeito, são
muito claros alguns textos: convida-
se a corrigir os adversários “com
suavidade” (2 Tim 2, 25); ou exorta-se
a “que não digam mal de ninguém,
nem sejam conflituosos, mas sejam
afáveis, mostrando sempre
amabilidade para com todos os
homens. Pois também nós éramos



outrora insensatos” (Tit 3, 2-3). O
livro dos Atos dos Apóstolos mostra
que os discípulos, perseguidos por
algumas autoridades, “tinham a
simpatia de todo o povo” (2, 47; cf. 4,
21.33; 5, 13).

240. Entretanto, ao refletirmos sobre
o perdão, a paz e a concórdia social,
deparamo-nos com um texto de Jesus
Cristo que nos surpreende: “Não
penseis que vim trazer a paz à terra;
não vim trazer a paz, mas a espada.
Porque vim separar o filho do seu
pai, a filha da sua mãe e a nora da
sua sogra; de tal modo que os
inimigos do homem serão os seus
familiares” (Mt 10, 34-36). É
importante situá-lo no contexto do
capítulo onde está inserido. Aqui se
vê claramente que o tema em
questão é o da fidelidade à própria
opção, sem ter vergonha, ainda que
isso traga contrariedades e mesmo
que os entes queridos se oponham a
tal opção. Portanto, não convida a



procurar conflitos, mas
simplesmente a suportar o conflito
inevitável, para que o respeito
humano não leve a faltar à fidelidade
em nome de uma suposta paz
familiar ou social. São João Paulo II
disse que a Igreja “não pretende
condenar toda e qualquer forma de
conflitualidade social. A Igreja sabe
bem que, ao longo da história, os
conflitos de interesse entre diversos
grupos sociais surgem
inevitavelmente e que, perante eles,
o cristão deve muitas vezes tomar
posição decidida e
coerentemente”.[223]

As lutas legítimas e o perdão

241. Não se trata de propor um
perdão renunciando aos próprios
direitos perante um poderoso
corrupto, um criminoso ou alguém
que degrada a nossa dignidade.
Somos chamados a amar a todos,
sem exceção, mas amar um opressor



não significa consentir que continue
a ser tal; nem levá-lo a pensar que é
aceitável o que faz. Pelo contrário,
amá-lo corretamente é procurar, de
várias maneiras, que deixe de
oprimir, tirar-lhe o poder que não
sabe usar e que o desfigura como ser
humano. Perdoar não significa
permitir que continuem a espezinhar
a própria dignidade e a do outro, ou
deixar que um criminoso continue a
fazer mal. Quem sofre injustiça tem
de defender vigorosamente os seus
direitos e os da sua família,
precisamente porque deve guardar a
dignidade que lhes foi dada, uma
dignidade que Deus ama. Se um
delinquente cometeu um delito
contra mim ou contra um ente
querido, ninguém me proíbe de
exigir justiça e me acautelar para
que essa pessoa – ou qualquer outra
– não volte a lesar-me nem cause a
outros o mesmo dano. Compete-me
fazê-lo, e o perdão não só não anula
esta necessidade, mas reclama-a.



242. O importante é não o fazer para
alimentar um ódio que faz mal à
alma da pessoa e à alma do nosso
povo, ou por uma necessidade
morbosa desencadeando uma série
de vinganças. Ninguém alcança a paz
interior nem se reconcilia com a vida
dessa maneira. A verdade é que
“nenhuma família, nenhum grupo de
vizinhos ou uma etnia e menos ainda
um país tem futuro, se o motor que
os une, congrega e cobre as
diferenças é a vingança e o ódio. Não
podemos pôr-nos de acordo e unir-
nos para nos vingarmos, para
fazermos àquele que foi violento o
mesmo que ele nos fez, para
planejarmos ocasiões de retaliação
sob formatos aparentemente
legais”.[224] Assim não se ganha
nada e, a longo prazo, perde-se tudo.

243. Sem dúvida, “não é tarefa fácil
superar a amarga herança de
injustiças, hostilidades e
desconfiança deixada pelo conflito.



Só se pode conseguir, superando o
mal com o bem (cf. Rm 12, 21) e
cultivando aquelas virtudes que
promovem a reconciliação, a
solidariedade e a paz”.[225] Deste
modo a bondade, “a quem a faz
crescer dentro de si, dá uma
consciência tranquila, uma alegria
profunda, mesmo no meio de
dificuldades e incompreensões. E até
perante as ofensas sofridas, a
bondade não é fraqueza mas
verdadeira força, capaz de renunciar
à vingança”.[226] É necessário
reconhecer na própria vida que
“inclusive aquele juízo duro que
tenho no coração contra o meu irmão
ou a minha irmã, a ferida não
curada, aquele mal não perdoado, o
rancor que só me faz mal, é uma
parte de guerra que tenho dentro, é
um fogo no coração que deve ser
apagado a fim de não irromper num
incêndio”.[227]

A verdadeira superação



244. Quando os conflitos não se
resolvem, mas se escondem ou são
enterrados no passado, há silêncios
que podem significar tornar-se
cúmplice de graves erros e pecados.
A verdadeira reconciliação não
escapa do conflito, mas alcança-se 
dentro do conflito, superando-o
através do diálogo e de negociações
transparentes, sinceras e pacientes. A
luta entre diferentes setores,
“quando livre de inimizades e ódio
mútuo, transforma-se pouco a pouco
numa concorrência honesta, fundada
no amor da justiça”.[228]

245. Várias vezes propus “um
princípio que é indispensável para
construir a amizade social: a unidade
é superior ao conflito. (...) Não é
apostar no sincretismo ou na
absorção de um no outro, mas na
resolução num plano superior que
preserva em si as preciosas
potencialidades das polaridades em
contraste”.[229] Sabemos bem que,



“todas as vezes que aprendemos,
como pessoas e comunidades, a olhar
para mais alto do que nós mesmos e
os nossos interesses particulares, a
compreensão e o compromisso
recíprocos transformam-se em
solidariedade; (…) numa área onde
os conflitos, as tensões e mesmo
aqueles a quem seria possível
considerar como contrapostos no
passado, podem alcançar uma
unidade multiforme que gera nova
vida”.[230]

A memória

246. De quem sofreu muito de
maneira injusta e cruel, não se deve
exigir uma espécie de “perdão
social”. A reconciliação é um fato
pessoal, e ninguém pode impô-la ao
conjunto de uma sociedade, embora
a deva promover. Na esfera
estritamente pessoal, com uma
decisão livre e generosa, alguém
pode renunciar a exigir um castigo



(cf. Mt 5, 44-46), mesmo que a
sociedade e a sua justiça o busquem
legitimamente. Mas não é possível
decretar uma “reconciliação geral”,
pretendendo encerrar por decreto as
feridas ou cobrir as injustiças com
um manto de esquecimento. Quem se
pode arrogar o direito de perdoar em
nome dos outros? É comovente ver a
capacidade de perdão dalgumas
pessoas que souberam ultrapassar o
dano sofrido, mas também é humano
compreender aqueles que não o
podem fazer. Em todo o caso, o que
nunca se deve propor é o
esquecimento.

247. A Shoah não deve ser esquecida.
É o “símbolo dos extremos aonde
pode chegar a malvadez do homem,
quando, atiçado por falsas ideologias,
esquece a dignidade fundamental de
cada pessoa, a qual merece respeito
absoluto seja qual for o povo a que
pertença e a religião que
professe”.[231] Ao recordá-la, não



posso deixar de repetir esta oração:
“Lembrai-Vos de nós na vossa
misericórdia. Dai-nos a graça de nos
envergonharmos daquilo que, como
homens, fomos capazes de fazer, de
nos envergonharmos desta máxima
idolatria, de termos desprezado e
destruído a nossa carne, aquela que
Vós formastes da lama, aquela que
vivificastes com o vosso sopro de
vida. Nunca mais, Senhor, nunca
mais!”[232]

248. Não se devem esquecer os
bombardeamentos atômicos de
Hiroshima e Nagasaki. Uma vez
mais, “aqui faço memória de todas as
vítimas e inclino-me perante a força
e a dignidade das pessoas que, tendo
sobrevivido àqueles primeiros
momentos, suportaram nos seus
corpos durante muitos anos os
sofrimentos mais agudos e, nas suas
mentes, os germes da morte que
continuaram a consumir a sua
energia vital. (…) Não podemos



permitir que a atual e as novas
gerações percam a memória do que
aconteceu, aquela memória que é
garantia e estímulo para construir
um futuro mais justo e
fraterno”.[233] Também não
devemos esquecer as perseguições, o
comércio dos escravos e os
massacres étnicos que se verificaram
e verificam em vários países, e tantos
outros fatos históricos que nos fazem
envergonhar de sermos humanos.
Devem ser recordados sempre,
repetidamente, sem nos cansarmos
nem anestesiarmos.

249. Hoje é fácil cair na tentação de
voltar página, dizendo que já passou
muito tempo e é preciso olhar para
diante. Isso não, por amor de Deus!
Sem memória, nunca se avança; não
se evolui sem uma memória íntegra e
luminosa. Precisamos manter “viva a
chama da consciência coletiva,
testemunhando às sucessivas
gerações o horror daquilo que



aconteceu”, que assim “aviva e
preserva a memória das vítimas,
para que a consciência humana se
torne cada vez mais forte contra toda
a vontade de domínio e
destruição”.[234] Precisam disso as
próprias vítimas – indivíduos, grupos
sociais ou nações – para não cederem
à lógica que leva a justificar a
represália e qualquer violência em
nome do mal imenso que sofreram.
Por isso, não me refiro só à memória
dos horrores, mas também à
recordação daqueles que, no meio de
um contexto envenenado e corrupto,
foram capazes de recuperar a
dignidade e, com pequenos ou
grandes gestos, optaram pela
solidariedade, o perdão, a
fraternidade. É muito salutar fazer
memória do bem.

Perdão sem esquecimentos

250. O perdão não implica
esquecimento. Antes, mesmo que



haja algo que de forma alguma pode
ser negado, relativizado ou
dissimulado, todavia podemos
perdoar. Mesmo que haja algo que
jamais deve ser tolerado, justificado
ou desculpado, todavia podemos
perdoar. Mesmo quando houver algo
que por nenhum motivo devemos
permitir-nos esquecer, todavia
podemos perdoar. O perdão livre e
sincero é uma grandeza que reflete a
imensidão do perdão divino. Se o
perdão é gratuito, então se pode
perdoar até a quem resiste ao
arrependimento e é incapaz de pedir
perdão.

251. Aqueles que perdoam de
verdade não esquecem, mas
renunciam a deixar-se dominar pela
mesma força destruidora que os
lesou. Quebram o círculo vicioso,
frenam o avanço das forças da
destruição. Decidem não continuar a
injetar na sociedade a energia da
vingança que, mais cedo ou mais



tarde, acaba por cair novamente
sobre eles próprios. Com efeito, a
vingança nunca sacia
verdadeiramente a insatisfação das
vítimas. Há crimes tão horrendos e
cruéis que, fazer sofrer quem os
cometeu, não serve para sentir que
se reparou o dano; não bastaria
sequer matar o criminoso, nem se
poderiam encontrar torturas
comparáveis àquilo que pode ter
sofrido a vítima. A vingança não
resolve nada.

252. Também não estamos falando de
impunidade. Mas a justiça procura-se
de modo adequado só por amor à
própria justiça, por respeito das
vítimas, para evitar novos crimes e
visando preservar o bem comum,
não como a suposta descarga do
próprio rancor. O perdão é
precisamente o que permite buscar a
justiça sem cair no círculo vicioso da
vingança nem na injustiça do
esquecimento.



253. Se houve injustiças de parte a
parte, é preciso reconhecer
claramente a possibilidade de não
terem tido a mesma gravidade ou de
não serem comparáveis. A violência
exercida a partir das estruturas e do
poder do Estado não está ao mesmo
nível que a violência de grupos
particulares. Em todo o caso, não se
pode pretender que sejam
recordados apenas os sofrimentos
injustos de uma das partes. Como
ensinaram os bispos da Croácia,
“devemos o mesmo respeito a toda a
vítima inocente. Aqui não pode
haver diferenças étnicas,
confessionais, nacionais ou
políticas”.[235]

254. Peço a Deus que “prepare os
nossos corações para o encontro com
os irmãos independentemente das
diferenças de ideias, língua, cultura,
religião; que unja todo o nosso ser
com o óleo da sua misericórdia que
cura as feridas dos erros, das



incompreensões, das controvérsias;
[peço] a graça que nos envie, com
humildade e mansidão, pelas sendas
desafiadoras mas fecundas da busca
da paz”.[236]

A guerra e a pena de morte

255. Há duas situações extremas que
podem chegar a apresentar-se como
soluções em circunstâncias
particularmente dramáticas, sem se
dar conta que são respostas falsas,
não resolvem os problemas que
pretendem superar e, em última
análise, nada mais fazem que
acrescentar novos fatores de
destruição no tecido da sociedade
nacional e mundial. Trata-se da
guerra e da pena de morte.

A injustiça da guerra

256. “No coração dos que maquinam
o mal, há falsidade, mas aqueles que
têm conselhos de paz, viverão na
alegria” (Prov 12, 20). No entanto, há



quem busque soluções na guerra,
que frequentemente “se nutre com a
perversão das relações, com as
ambições hegemônicas, os abusos de
poder, com o medo do outro e a
diferença vista como obstáculo”.[237]
A guerra não é um fantasma do
passado, mas tornou-se uma ameaça
constante. O mundo está a encontrar
cada vez mais dificuldade no lento
caminho da paz que empreendera e
começava a dar alguns frutos.

257. Dado que se estão a criar
novamente as condições para a
proliferação de guerras, lembro que
“a guerra é a negação de todos os
direitos e uma agressão dramática ao
meio ambiente. Se se quiser um
desenvolvimento humano integral
autêntico para todos, é preciso
continuar incansavelmente no
esforço de evitar a guerra entre as
nações e os povos. Para isso, é
preciso garantir o domínio
incontestado do direito e o recurso



incansável às negociações, aos
mediadores e à arbitragem, como é
proposto pela Carta das Nações
Unidas, verdadeira norma jurídica
fundamental”.[238] Quero destacar
que os 75 anos de existência das
Nações Unidas e a experiência dos
primeiros 20 anos deste milênio
mostram que a plena aplicação das
normas internacionais é realmente
eficaz e que a sua inobservância é
nociva. A Carta das Nações Unidas,
respeitada e aplicada com
transparência e sinceridade, é um
ponto de referência obrigatório de
justiça e um veículo de paz. Mas isto
pressupõe não disfarçar intenções
ilícitas nem colocar os interesses
particulares de um país ou grupo
acima do bem comum mundial. Se a
norma é considerada um
instrumento que se usa quando
resulta favorável e se contorna
quando não o é, desencadeiam-se
forças incontroláveis que causam
grande dano às sociedades, aos mais



frágeis, à fraternidade, ao meio
ambiente e aos bens culturais, com
perdas irrecuperáveis para a
comunidade global.

258. Deste modo facilmente se opta
pela guerra valendo-se de todo o tipo
de desculpas aparentemente
humanitárias, defensivas ou
preventivas, recorrendo-se mesmo à
manipulação da informação. De fato,
nas últimas décadas, todas as guerras
pretenderam ter uma “justificação”.
O Catecismo da Igreja Católica fala da
possibilidade de uma legítima defesa
por meio da força militar, o que
supõe demonstrar a existência de
algumas “condições rigorosas de
legitimidade moral”.[239] Mas cai-se
facilmente numa interpretação
demasiado larga deste possível
direito. Assim, pretende-se
indevidamente justificar inclusive
ataques “preventivos” ou ações
bélicas que dificilmente não
acarretem “males e desordens mais



graves do que o mal a eliminar”.[240]
A questão é que, a partir do
desenvolvimento das armas
nucleares, químicas e biológicas e
das enormes e crescentes
possibilidades que oferecem as novas
tecnologias, conferiu-se à guerra um
poder destrutivo incontrolável, que
atinge muitos civis inocentes. É
verdade que “nunca a humanidade
teve tanto poder sobre si mesma, e
nada garante que o utilizará
bem”.[241] Assim, já não podemos
pensar na guerra como solução,
porque provavelmente os riscos
sempre serão superiores à hipotética
utilidade que se lhe atribua. Perante
esta realidade, hoje é muito difícil
sustentar os critérios racionais
amadurecidos em outros séculos
para falar de uma possível “guerra
justa”. Nunca mais a guerra![242]

259. É importante acrescentar que,
com o desenvolvimento da
globalização, aquilo que pode



aparecer como uma solução imediata
ou prática para uma região da terra,
desencadeia uma corrente de fatores
violentos, muitas vezes subterrâneos,
que acabam por atingir todo o
planeta e abrir caminho para novas e
piores guerras futuras. No nosso
mundo, já não existem só “pedaços”
de guerra num país ou em outro, mas
vive-se uma “guerra mundial aos
pedaços”, porque os destinos dos
países estão intensamente ligados
entre si no cenário mundial.

260. Como dizia São João XXIII, “não
é mais possível pensar que nesta
nossa era atômica a guerra seja um
meio apto para ressarcir direitos
violados”.[243] Afirmava-o num
período de forte tensão
internacional, manifestando assim o
grande anseio de paz que se difundia
nos tempos da guerra fria. Reforçou
a convicção de que as razões da paz
são mais fortes do que todo o cálculo
de interesses particulares e toda a



confiança posta no uso das armas.
Mas, por falta de uma visão de futuro
e de uma consciência compartilhada
sobre o nosso destino comum, não se
exploraram adequadamente as
oportunidades que oferecia o fim da
guerra fria. Em vez disso, cedeu-se à
busca de interesses particulares, sem
se preocupar com o bem comum
universal. Assim irrompeu
novamente o fantasma enganador da
guerra.

261. Toda a guerra deixa o mundo
pior do que o encontrou. A guerra é
um fracasso da política e da
humanidade, uma rendição
vergonhosa, uma derrota perante as
forças do mal. Não fiquemos em
discussões teóricas, tomemos contato
com as feridas, toquemos a carne de
quem paga os danos. Voltemos o
olhar para tantos civis massacrados
como “danos colaterais”.
Interroguemos as vítimas. Prestemos
atenção aos prófugos, àqueles que



sofreram as radiações atômicas ou os
ataques químicos, às mulheres que
perderam os filhos, às crianças
mutiladas ou privadas da sua
infância. Consideremos a verdade
destas vítimas da violência, olhemos
a realidade com os seus olhos e
escutemos as suas histórias com o
coração aberto. Assim poderemos
reconhecer o abismo do mal no
coração da guerra, e não nos turvará
o fato de nos tratarem como
ingênuos porque escolhemos a paz.

262. Tampouco serão suficientes as
normas, se se pensa que a solução
para os problemas atuais consiste em
dissuadir os outros através do medo,
ameaçando-os com o uso de armas
nucleares, químicas ou biológicas.
Com efeito, “se tomarmos em
consideração as principais ameaças
contra a paz e a segurança com as
suas múltiplas dimensões neste
mundo multipolar do século XXI,
como, por exemplo, o terrorismo, os



conflitos assimétricos, a segurança
informática, os problemas
ambientais, a pobreza, muitas
dúvidas emergem acerca da
insuficiência da dissuasão nuclear
para responder de modo eficaz a tais
desafios. Estas preocupações
assumem ainda mais consistência
quando consideramos as
catastróficas consequências
humanitárias e ambientais que
derivam de qualquer utilização das
armas nucleares com efeitos
devastadores indiscriminados e
incontroláveis no tempo e no espaço.
(…) Devemos perguntar-nos também
quanto seja sustentável um
equilíbrio baseado no medo, quando
de fato ele tende a aumentar o temor
e a ameaçar as relações de confiança
entre os povos. A paz e a estabilidade
internacionais não podem ser
fundadas num falso sentido de
segurança, na ameaça de uma
destruição recíproca ou de um
aniquilamento total, na manutenção



de um equilíbrio de poder. (…) Em tal
contexto, o objetivo final da
eliminação total das armas nucleares
torna-se um desafio mas também um
imperativo moral e humanitário. (...)
A crescente interdependência e a
globalização significam que a
resposta que se der à ameaça de
armas nucleares deve ser coletiva e
planejada, baseada na confiança
recíproca, que só pode ser construída
através do diálogo sinceramente
dirigido para o bem comum e não
para a tutela de interesses velados ou
particulares”.[244] E, com o dinheiro
usado em armas e outras despesas
militares, constituamos um Fundo
mundial,[245] para acabar de vez
com a fome e para o
desenvolvimento dos países mais
pobres, a fim de que os seus
habitantes não recorram a soluções
violentas ou enganadoras, nem
precisem abandonar os seus países à
procura de uma vida mais digna.



A pena de morte

263. Há outra maneira de eliminar o
outro, não destinada aos países, mas
às pessoas: é a pena de morte. São
João Paulo II declarou, de forma
clara e firme, que a mesma é
inadequada no plano moral e já não
é necessária no plano penal.[246]
Não é possível pensar num recuo
relativamente a esta posição. Hoje,
afirmamos com clareza que “a pena
de morte é inadmissível”[247] e a
Igreja compromete-se decididamente
a propor que seja abolida em todo o
mundo.[248]

264. No Novo Testamento, ao mesmo
tempo que se pede aos indivíduos
para não fazerem justiça por si
próprios (cf. Rm 12, 19), reconhece-se
a necessidade de as autoridades
imporem penas àqueles que
praticam o mal (cf. Rm 13, 4; 1 Ped 2,
14). Com efeito, “a vida em comum,
estruturada em volta de



comunidades organizadas, precisa de
regras de convivência cuja livre
violação exige uma resposta
adequada”.[249] Isto implica que a
autoridade pública legítima possa e
deva “infligir penas proporcionadas
à gravidade dos delitos”[250] e que se
garanta ao poder judiciário “a
necessária independência no âmbito
da lei”.[251]

265. Desde os primeiros séculos da
Igreja, alguns manifestaram-se
claramente contrários à pena de
morte. Por exemplo, Lactâncio
defendia que “não há qualquer
distinção que se possa fazer: sempre
será crime matar um homem”.[252]
O Papa Nicolau I exortava: “Esforçai-
vos por livrar da pena de morte não
só cada um dos inocentes, mas
também todos os culpados”.[253] E,
por ocasião do julgamento de alguns
homicidas que assassinaram dois
sacerdotes, Santo Agostinho pediu ao
juiz para não tirar a vida aos



assassinos, e justificava-o da seguinte
maneira: “Não que pretendamos com
isto impedir que se tire a indivíduos
celerados a liberdade de cometer
delitos, mas queremos que, para esse
fim, seja suficiente que, deixando-os
vivos e sem mutilá-los em parte
alguma do corpo, aplicando as leis
repressivas, eles sejam afastados da
sua agitação insana para serem
reconduzidos a uma vida salutar e
pacífica, ou que, retirados das suas
ações perversas, sejam ocupados em
algum trabalho útil. Também isto é
uma condenação, mas quem não
entenderia que se trata mais de um
benefício que de um suplício, uma
vez que não se deixa campo livre à
audácia da ferocidade, nem se retira
o remédio do arrependimento? (...)
Indigna-te contra a iniquidade, mas
sem esqueceres a humanidade; não
dês livre curso à volúpia da vingança
contra as atrocidades dos pecadores,
mas pretende antes curar as suas
feridas”.[254]



266. Os medos e os rancores levam
facilmente a entender as penas de
maneira vingativa, se não cruel, em
vez de considerá-las como parte de
um processo de cura e reinserção na
sociedade. Hoje, “tanto por parte de
alguns setores da política como de
certos meios de comunicação, por
vezes incita-se à violência e à
vingança, pública e privada, não só
contra quantos são responsáveis por
ter cometido delitos, mas também
contra aqueles sobre os quais recai a
suspeita, fundada ou não, de ter
infringido a lei. (...) Há por vezes a
tendência a construir
deliberadamente inimigos: figuras
estereotipadas, que concentram em
si todas as caraterísticas que a
sociedade sente ou interpreta como
ameaçadoras. Os mecanismos de
formação destas imagens são os
mesmos que, outrora, permitiram a
expansão das ideias racistas”.[255]
Isso tornou particularmente perigoso
o costume crescente que há, em



alguns países, de recorrer a prisões
preventivas, a reclusões sem
julgamento e especialmente à pena
de morte.

267. Quero assinalar que “é
impossível imaginar que hoje os
Estados não possam dispor de outro
meio, que não seja a pena capital,
para defender a vida de outras
pessoas do agressor injusto”. De
particular gravidade se revestem as
chamadas execuções extrajudiciais
ou extralegais, que “são homicídios
deliberados cometidos por alguns
Estados e pelos seus agentes, com
frequência feitos passar como
confrontos com delinquentes, ou
apresentados como consequências
indesejadas do uso razoável,
necessário e proporcional da força
para manter e aplicar a lei”.[256]

268. “Os argumentos contrários à
pena de morte são muitos e bem
conhecidos. A Igreja frisou



oportunamente alguns deles, como a
possibilidade da existência de erro
judicial e o uso que dela fazem os
regimes totalitários e ditatoriais, que
a utilizam como instrumento de
supressão da dissidência política ou
perseguição das minorias religiosas e
culturais, todas vítimas que, para as
suas respectivas legislações, são
“delinquentes”. Por conseguinte,
todos os cristãos e homens de boa
vontade estão chamados hoje a lutar
não só pela abolição da pena de
morte, legal ou ilegal, em todas as
suas formas, mas também para
melhorar as condições carcerárias,
no respeito pela dignidade humana
das pessoas privadas da liberdade. E
relaciono isto com a prisão perpétua.
(...) A prisão perpétua é uma pena de
morte escondida”.[257]

269. Lembremos que “nem sequer o
homicida perde a sua dignidade
pessoal e o próprio Deus Se constitui
seu garante”.[258] A rejeição firme



da pena de morte mostra até que
ponto é possível reconhecer a
dignidade inalienável de todo o ser
humano e aceitar que tenha um
lugar neste universo. Visto que não o
nego ao pior dos criminosos, não o
negarei a ninguém, darei a todos a
possibilidade de compartilhar
comigo este planeta, apesar do que
nos possa separar.

270. Aos cristãos que hesitam e se
sentem tentados a ceder a qualquer
forma de violência, convido-os a
lembrar este anúncio do livro de
Isaías: “transformarão as suas
espadas em relhas de arado” (2, 4).
Para nós, esta profecia encarna em
Jesus Cristo, que, ao ver um discípulo
excitado pela violência, lhe disse com
firmeza: “Mete a tua espada na
bainha, pois todos quantos se
servirem da espada, morrerão à
espada” (Mt 26, 52). Era um eco
daquela antiga admoestação: “Ao
homem, pedirei contas da vida do



homem, seu irmão. A quem
derramar o sangue do homem, pela
mão do homem será derramado o
seu” (Gn 9, 5-6). Esta reação de Jesus,
que brotou espontaneamente do seu
coração, supera a distância dos
séculos e chega até hoje como um
apelo incessante.

Capítulo VIII

AS RELIGIÕES AO SERVIÇO DA
FRATERNIDADE NO MUNDO

271. As várias religiões, ao partir do
reconhecimento do valor de cada
pessoa humana como criatura
chamada a ser filho ou filha de Deus,
oferecem uma preciosa contribuição
para a construção da fraternidade e a
defesa da justiça na sociedade. O
diálogo entre pessoas de diferentes
religiões não se faz apenas por
diplomacia, amabilidade ou
tolerância. Como ensinaram os
bispos da Índia, “o objetivo do
diálogo é estabelecer amizade, paz,



harmonia e partilhar valores e
experiências morais e espirituais
num espírito de verdade e
amor”.[259]

O fundamento último

272. Como crentes, pensamos que,
sem uma abertura ao Pai de todos,
não podem haver razões sólidas e
estáveis para o apelo à fraternidade.
Estamos convencidos de que “só com
esta consciência de filhos que não
são órfãos, podemos viver em paz
entre nós”.[260] Com efeito, “a razão,
por si só, é capaz de ver a igualdade
entre os homens e estabelecer uma
convivência cívica entre eles, mas
não consegue fundar a
fraternidade”.[261]

273. Nesta linha, quero lembrar um
texto memorável: “Se não existe uma
verdade transcendente, na
obediência à qual o homem adquire
a sua plena identidade, então não há
qualquer princípio seguro que



garanta relações justas entre os
homens. Com efeito, o seu interesse
de classe, de grupo, de nação
contrapõe-nos inevitavelmente uns
aos outros. Se não se reconhece a
verdade transcendente, triunfa a
força do poder, e cada um tende a
aproveitar-se ao máximo dos meios à
sua disposição para impor o próprio
interesse ou opinião, sem atender
aos direitos do outro. (...) A raiz do
totalitarismo moderno, portanto,
deve ser individuada na negação da
transcendente dignidade da pessoa
humana, imagem visível de Deus
invisível, e precisamente por isso,
pela sua própria natureza, sujeito de
direitos que ninguém pode violar:
seja indivíduo, grupo, classe, nação
ou Estado. Nem tampouco o pode
fazer a maioria de um corpo social,
lançando-se contra a minoria”.[262]

274. A partir da nossa experiência de
fé e da sabedoria que se vem
acumulando ao longo dos séculos e



aprendendo também das nossas
inúmeras fraquezas e quedas, como
crentes das diversas religiões
sabemos que tornar Deus presente é
um bem para as nossas sociedades.
Buscar a Deus com coração sincero,
desde que não o ofusquemos com os
nossos interesses ideológicos ou
instrumentais, ajuda a reconhecer-
nos como companheiros de estrada,
verdadeiramente irmãos. Julgamos
que, “quando se pretende, em nome
de uma ideologia, expulsar Deus da
sociedade, acaba-se adorando ídolos,
e bem depressa o próprio homem se
sente perdido, a sua dignidade é
espezinhada, os seus direitos
violados. Conheceis bem a
brutalidade a que pode conduzir a
privação da liberdade de consciência
e da liberdade religiosa, e como desta
ferida se gera uma humanidade
radicalmente empobrecida, porque
fica privada de esperança e de
ideais”.[263]



275. Temos de reconhecer que,
“entre as causas mais importantes da
crise do mundo moderno, se contam
uma consciência humana
anestesiada e o afastamento dos
valores religiosos, bem como o
predomínio do individualismo e das
filosofias materialistas que divinizam
o homem e colocam os valores
mundanos e materiais no lugar dos
princípios supremos e
transcendentes”.[264] Não se pode
admitir que, no debate público, só
tenham voz os poderosos e os
cientistas. Deve haver um lugar para
a reflexão que provém de um fundo
religioso que recolhe séculos de
experiência e sabedoria. “Os textos
religiosos clássicos podem oferecer
um significado para todas as épocas,
possuem uma força motivadora”,
mas de fato “são desprezados pela
miopia dos racionalismos”.[265]

276. Por estas razões, embora a Igreja
respeite a autonomia da política, não



relega a sua própria missão para a
esfera do privado. Pelo contrário,
não pode nem deve ficar à margem
na construção de um mundo melhor
nem deixar de “despertar as forças
espirituais”[266] que possam
fecundar toda a vida social. É
verdade que os ministros da religião
não devem fazer política partidária,
própria dos leigos, mas mesmo eles
não podem renunciar à dimensão
política da existência[267] que
implica uma atenção constante ao
bem comum e a preocupação pelo
desenvolvimento humano integral. A
Igreja “tem um papel público que
não se esgota nas suas atividades de
assistência ou de educação”, mas
busca a “promoção do homem e da
fraternidade universal”.[268] Não
pretende disputar poderes terrenos,
mas oferecer-se como “uma família
entre as famílias – a Igreja é isto –,
disponível (…) para testemunhar ao
mundo de hoje a fé, a esperança e o
amor ao Senhor mas também



àqueles que Ele ama com predileção.
Uma casa com as portas abertas... A
Igreja é uma casa com as portas
abertas, porque é mãe”.[269] E como
Maria, a Mãe de Jesus, “queremos ser
uma Igreja que serve, que sai de
casa, que sai dos seus templos, que
sai das suas sacristias, para
acompanhar a vida, sustentar a
esperança, ser sinal de unidade (…)
para lançar pontes, abater muros,
semear reconciliação”.[270]

A identidade cristã

277. A Igreja valoriza a ação de Deus
nas outras religiões e “nada rejeita
do que, nessas religiões, existe de
verdadeiro e santo. Olha com sincero
respeito esses modos de agir e viver,
esses preceitos e doutrinas que (…)
refletem não raramente um raio da
verdade que ilumina todos os
homens”.[271] Todavia, como
cristãos, não podemos esconder que,
“se a música do Evangelho parar de



vibrar nas nossas entranhas,
perderemos a alegria que brota da
compaixão, a ternura que nasce da
confiança, a capacidade da
reconciliação que encontra a sua
fonte no fato de nos sabermos
sempre perdoados-enviados. Se a
música do Evangelho cessar de
repercutir nas nossas casas, nas
nossas praças, nos postos de
trabalho, na política e na economia,
teremos extinguido a melodia que
nos desafiava a lutar pela dignidade
de todo o homem e mulher”.[272]
Outros bebem de outras fontes. Para
nós, este manancial de dignidade
humana e fraternidade está no
Evangelho de Jesus Cristo. Dele brota,
“para o pensamento cristão e para a
ação da Igreja, o primado reservado
à relação, ao encontro com o mistério
sagrado do outro, à comunhão
universal com a humanidade inteira,
como vocação de todos”.[273]



278. Chamada a encarnar-se em
todas as situações e presente através
dos séculos em todo o lugar da terra
– isto mesmo significa “católica” –, a
Igreja pode, a partir da sua
experiência de graça e pecado,
compreender a beleza do convite ao
amor universal. Com efeito, “tudo o
que é humano nos diz respeito (...);
onde quer que as assembleias dos
povos se reúnam para determinar os
direitos e os deveres do homem,
sentimo-nos honrados, quando no-lo
permitem, tomando lugar
nelas”.[274] Para muitos cristãos,
este caminho de fraternidade tem
também uma Mãe, chamada Maria.
Ela recebeu junto da Cruz esta
maternidade universal (cf. Jo 19, 26)
e cuida não só de Jesus, mas também
do “resto da sua descendência” (Ap
12, 17). Com o poder do Ressuscitado,
Ela quer dar à luz um mundo novo,
onde todos sejamos irmãos, onde
haja lugar para cada descartado das



nossas sociedades, onde
resplandeçam a justiça e a paz.

279. Como cristãos, pedimos que, nos
países onde somos minoria, nos seja
garantida a liberdade, tal como nós a
favorecemos para aqueles que não
são cristãos onde eles são minoria.
Existe um direito humano
fundamental que não deve ser
esquecido no caminho da
fraternidade e da paz: é a liberdade
religiosa para os crentes de todas as
religiões. Esta liberdade manifesta
que podemos “encontrar um bom
acordo entre culturas e religiões
diferentes; testemunha que as coisas
que temos em comum são tantas e
tão importantes que é possível
individuar uma estrada de
convivência serena, ordenada e
pacífica, na aceitação das diferenças
e na alegria de sermos irmãos
porque filhos de um único
Deus”.[275]



280. Ao mesmo tempo, pedimos a
Deus que fortaleça a unidade dentro
da Igreja, unidade que se enriquece
com diferenças que se reconciliam
pela ação do Espírito Santo. Com
efeito, “num só Espírito, fomos todos
batizados para formar um só
corpo” (1 Cor 12, 13), onde cada um
presta a sua contribuição peculiar.
Como dizia Santo Agostinho, “o
ouvido vê através do olho, e o olho
escuta através do ouvido”.[276]
Também é urgente continuar a dar
testemunho de um caminho de
encontro entre as várias confissões
cristãs. Não podemos esquecer o
desejo expresso por Jesus: “Que todos
sejam um só” (Jo 17, 21). Ao escutar o
seu convite, reconhecemos com
tristeza que, no processo de
globalização, falta ainda a
contribuição profética e espiritual da
unidade entre todos os cristãos.
Todavia, “apesar de estarmos ainda a
caminho para a plena comunhão, já
temos o dever de oferecer um



testemunho comum do amor de Deus
por todas as pessoas, trabalhando em
conjunto ao serviço da
humanidade”.[277]

Religião e violência

281. Entre as religiões, é possível um
caminho de paz. O ponto de partida
deve ser o olhar de Deus. Porque,
“Deus não olha com os olhos, Deus
olha com o coração. E o amor de
Deus é o mesmo para cada pessoa,
seja qual for a religião. E se é um
ateu, é o mesmo amor. Quando
chegar o último dia e houver a luz
suficiente na terra para poder ver as
coisas como são, não faltarão
surpresas!”[278]

282. Também “os crentes precisam
encontrar espaços para dialogar e
atuar juntos pelo bem comum e a
promoção dos mais pobres. Não se
trata de nos tornarmos todos mais
volúveis nem de escondermos as
convicções próprias que nos



apaixonam, para podermos
encontrar-nos com outros que
pensam de maneira diferente. (…)
Com efeito, quanto mais profunda,
sólida e rica for uma identidade,
mais enriquecerá os outros com a
sua contribuição específica”.[279]
Como crentes, somos desafiados a
retornar às nossas fontes para nos
concentrarmos no essencial: a
adoração de Deus e o amor ao
próximo, para que alguns aspectos
da nossa doutrina, fora do seu
contexto, não acabem por alimentar
formas de desprezo, ódio, xenofobia,
negação do outro. A verdade é que a
violência não encontra fundamento
algum nas convicções religiosas
fundamentais, mas nas suas
deformações.

283. O culto sincero e humilde a Deus
“leva, não à discriminação, ao ódio e
à violência, mas ao respeito pela
sacralidade da vida, ao respeito pela
dignidade e a liberdade dos outros e



a um solícito compromisso em prol
do bem-estar de todos”.[280] Na
realidade, “aquele que não ama não
chegou a conhecer a Deus, pois Deus
é amor” (1 Jo 4, 8). Por isso, “o
terrorismo execrável que ameaça a
segurança das pessoas, tanto no
Oriente como no Ocidente, tanto no
Norte como no Sul, espalhando
pânico, terror e pessimismo não se
deve à religião – embora os
terroristas a instrumentalizem – mas
tem origem no cúmulo de
interpretações erradas dos textos
religiosos, nas políticas de fome, de
pobreza, de injustiça, de opressão, de
arrogância; por isso, é necessário
interromper o apoio aos movimentos
terroristas através do fornecimento
de dinheiro, de armas, de planos ou
justificações e também a cobertura
mediática, e considerar tudo isto
como crimes internacionais que
ameaçam a segurança e a paz
mundial. É preciso condenar tal
terrorismo em todas as suas formas e



manifestações”.[281] As convicções
religiosas sobre o sentido sagrado da
vida humana consentem-nos
“reconhecer os valores fundamentais
da nossa humanidade comum,
valores em nome dos quais se pode e
deve colaborar, construir e dialogar,
perdoar e crescer, permitindo que o
conjunto das diferentes vozes forme
um canto nobre e harmonioso, e não
gritos fanáticos de ódio”.[282]

284. Às vezes, a violência
fundamentalista desencadeia-se em
alguns grupos de qualquer religião
pela imprudência dos seus líderes.
Mas “o mandamento da paz está
inscrito nas profundezas das
tradições religiosas que nós
representamos. (...) Nós, líderes
religiosos, somos chamados a ser
verdadeiros “dialogantes”, a agir na
construção da paz, e não como
intermediários, mas como
mediadores autênticos. Os
intermediários procuram contentar



todas as partes, com a finalidade de
obter um lucro para si mesmos. O
mediador, ao contrário, é aquele que
nada reserva para si próprio, mas
que se dedica generosamente, até se
consumir, consciente de que o único
lucro é a paz. Cada um de nós é
chamado a ser um artífice da paz,
unindo e não dividindo, extinguindo
o ódio em vez de conservá-lo,
abrindo caminhos de diálogo em vez
de erguer novos muros”.[283]

Apelo

285. Naquele encontro fraterno, que
recordo jubilosamente, com o
Grande Imã Ahmad Al-Tayyeb
“declaramos – firmemente – que as
religiões nunca incitam à guerra e
não solicitam sentimentos de ódio,
hostilidade, extremismo nem
convidam à violência ou ao
derramamento de sangue. Estas
calamidades são fruto de desvio dos
ensinamentos religiosos, do uso



político das religiões e também das
interpretações de grupos de homens
de religião que abusaram – em
algumas fases da história – da
influência do sentimento religioso
sobre os corações dos homens (…).
Com efeito Deus, o Todo-Poderoso,
não precisa ser defendido por
ninguém e não quer que o Seu nome
seja usado para aterrorizar as
pessoas”.[284] Por isso, quero
retomar aqui o apelo à paz, justiça e
fraternidade que fizemos juntos:

“Em nome de Deus, que criou todos
os seres humanos iguais nos direitos,
nos deveres e na dignidade e os
chamou a conviver entre si como
irmãos, a povoar a terra e espalhar
sobre ela os valores do bem, da
caridade e da paz.

Em nome da alma humana inocente
que Deus proibiu de matar,
afirmando que qualquer um que
mate uma pessoa é como se tivesse



morto toda a humanidade e quem
quer que salve uma pessoa é como se
tivesse salvo toda a humanidade.

Em nome dos pobres, dos miseráveis,
dos necessitados e dos
marginalizados, a quem Deus
ordenou socorrer como um dever
exigido a todos os homens e de modo
particular às pessoas ricas e
abastadas.

Em nome dos órfãos, das viúvas, dos
refugiados e dos exilados das suas
casas e dos seus países; de todas as
vítimas das guerras, das perseguições
e das injustiças; dos fracos, de
quantos vivem no medo, dos
prisioneiros de guerra e dos
torturados em qualquer parte do
mundo, sem distinção alguma.

Em nome dos povos que perderam a
segurança, a paz e a convivência
comum, tornando-se vítimas das
destruições, das ruínas e das guerras.



Em nome da “fraternidade humana”,
que abraça todos os homens, une-os
e torna-os iguais.

Em nome desta fraternidade,
dilacerada pelas políticas de
integralismo e divisão e pelos
sistemas de lucro desmesurado e
pelas tendências ideológicas odiosas,
que manipulam as ações e os
destinos dos homens.

Em nome da liberdade, que Deus deu
a todos os seres humanos, criando-os
livres e enobrecendo-os com ela.

Em nome da justiça e misericórdia,
fundamentos da prosperidade e
pilares da fé.

Em nome de todas as pessoas de boa
vontade, presentes em todos os
cantos da terra.

Em nome de Deus e de tudo isto, (…)
declaramos adotar a cultura do
diálogo como caminho; a



colaboração comum como conduta; o
conhecimento mútuo como método e
critério”.[285]

***

286. Neste espaço de reflexão sobre a
fraternidade universal, senti-me
motivado especialmente por São
Francisco de Assis e também por
outros irmãos que não são católicos:
Martin Luther King, Desmond Tutu,
Mahatma Mohandas Gandhi e muitos
outros. Mas quero terminar
lembrando outra pessoa de profunda
fé, que, a partir da sua intensa
experiência de Deus, realizou um
caminho de transformação até se
sentir irmão de todos. Refiro-me ao
Beato Carlos de Foucauld.

287. O seu ideal de uma entrega total
a Deus encaminhou-o para uma
identificação com os últimos, os mais
abandonados no interior do deserto
africano. Naquele contexto,
afloravam os seus desejos de sentir



todo o ser humano como um
irmão,[286] e pedia a um amigo:
“Peça a Deus que eu seja realmente o
irmão de todos”.[287] Enfim queria
ser “o irmão universal”.[288] Mas
somente identificando-se com os
últimos é que chegou a ser irmão de
todos. Que Deus inspire este ideal a
cada um de nós. Amém.

Oração ao Criador

Senhor e Pai da humanidade,

que criastes todos os seres humanos
com a mesma dignidade,

infundi nos nossos corações um
espírito fraterno.

Inspirai-nos o sonho de um novo
encontro, de diálogo, de justiça e de
paz.

Estimulai-nos a criar sociedades mais
sadias e um mundo mais digno,



sem fome, sem pobreza, sem
violência, sem guerras.

Que o nosso coração se abra

a todos os povos e nações da terra,

para reconhecer o bem e a beleza

que semeastes em cada um deles,

para estabelecer laços de unidade, de
projetos comuns,

de esperanças compartilhadas.
Amém.

Oração cristã ecumênica

Deus nosso, Trindade de amor,

a partir da poderosa comunhão da
vossa intimidade divina

infundi no meio de nós o rio do amor
fraterno.

Dai-nos o amor que transparecia nos
gestos de Jesus,



na sua família de Nazaré e na
primeira comunidade cristã.

Concedei-nos, a nós cristãos, que
vivamos o Evangelho

e reconheçamos Cristo em cada ser
humano,

para O vermos crucificado nas
angústias dos abandonados

e dos esquecidos deste mundo

e ressuscitado em cada irmão que se
levanta.

Vinde, Espírito Santo! Mostrai-nos a
vossa beleza

refletida em todos os povos da terra,

para descobrirmos que todos são
importantes,

que todos são necessários, que são
rostos diferentes



da mesma humanidade amada por
Deus. Amém.

Dado em Assis, junto do túmulo de
São Francisco, na véspera da
Memória litúrgica do referido Santo, 3
de outubro do ano 2020, oitavo do
meu pontificado.

Franciscus

[1] Admoestações, 6, 1: Fonti
francescane, 155. Tradução da
expressão italiana: “Todos irmãos”.

[2] Ibid., 25: o. c., 175.

[3] São Francisco de Assis, Regra não
bulada dos Frades Menores, 16, 3.6: 
Fonti francescane, 42-43.

[4] Eloi Leclerc ofm,Exilio y ternura
(Madrid 1987), 205.



[5] Francisco – Ahmad Al-Tayyeb, 
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 21.

[6] Francisco, Discurso no encontro
ecumênico e inter-religioso com os
jovens (Skopje – Macedônia do Norte
7 de maio de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
14/V/2019), 13.

[7] Francisco, Discurso no Parlamento
Europeu (Estrasburgo 25 de
novembro de 2014): AAS 106 (2014),
996.

[8] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomático, (Santiago –
Chile 16 de janeiro de 2018): AAS 110
(2018), 256.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190507_macedoniadelnord-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-francesco_20180116_cile-santiago-autorita.html


[9] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 19: 
AAS 101 (2009), 655.

[10] Exort. ap. pós-sinodal Christus
vivit (25 de março de 2019), 181.

[11] Card. Raúl Silva Henríquez sdb, 
Homilia no Te Deumem Santiago do
Chile (18 de setembro de 1974).

[12] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 57: AAS 107
(2015), 869.

[13] Idem, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 120.

[14] Idem, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (13 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 83 84.

[15] Cf. Idem, Discurso à Fundação
“Centesimus annus pro Pontifice” (25

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#57
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/may/documents/papa-francesco_20130525_centesimus-annus-pro-pontifice.html


de maio de 2013): Insegnamenti I,1
(2013), 238.

[16] Cf. São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 14: AAS 59 (1967), 264.

[17] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 22: 
AAS 101 (2009), 657.

[18] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades e o corpo
diplomático (Tirana – Albânia 21 de
setembro de 2014): AAS 106 (2014),
773.

[19] Idem, Mensagem aos
participantes na Conferência
internacional sobre “Os direitos
humanos no mundo contemporâneo:
conquistas, omissões, negações” (10
de dezembro de 2018): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
11/XII/2018), 16.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html


[20] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
212: AAS 105 (2013), 1108.

[21] Idem, Mensagem para o 48º Dia
Mundial da Paz de 2015 (8 de
dezembro de 2014), 3-4: AAS 107
(2015), 69-71.

[22] Ibid., 5: o. c., 72.

[23] Idem, Mensagem para o 49º Dia
Mundial da Paz de 2016 (8 de
dezembro de 2015), 2: AAS 108
(2016), 49.

[24] Idem, Mensagem para o 53º Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 1: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/XII/2019), 8.

[25] Francisco, Discurso sobre as
armas nucleares (Nagasaki – Japão 24
de novembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
03/XII/2019), 9.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html


[26] Idem, Discurso aos professores e
estudantes do Colégio São Carlos de
Milão (6 de abril de 2019): 
L’Osservatore Romano (08-09/IV/
2019), 6.

[27] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 21.

[28] Francisco,Discurso ao mundo
acadêmico e cultural (Cagliari – Itália
22 de setembro de 2013): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 29/IX/2013), 8.

[29] Idem, Carta “Humana
communitas” ao Presidente da
Academia Pontifícia para a Vida por
ocasião do XXV aniversário da sua
instituição (6 de janeiro de 2019), 2.6:
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 22/I/2019), 8-9.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130922_cultura-cagliari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190106_lettera-accademia-vita.html


[30] Idem, Vídeo-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[31] Homilia durante o Momento
extraordinário de oração em tempos
de epidemia (27 de março de 2020): 
L’Osservatore Romano (29/III/2020),
10.

[32] Francisco,Homilia durante a
Santa Missa (Skopje – Macedônia do
Norte 7 de maio de 2019): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 14/V/2019), 11.

[33] Cf. Eneida I, 462: “Sunt lacrimae
rerum et mentem mortalia tangunt –
são lágrimas das coisas, as peripécias
dos mortais confrangem a alma”.

[34] ”Historia (…)magistra
vitae” (Cícero, De Oratore, 2, 36).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190507_omelia-macedoniadelnord.html


[35] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 204: AAS 107
(2015), 928.

[36] Idem, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit (25 de março de 2019),
91.

[37] Ibid., 92.

[38] Ibid., 93.

[39] Bento XVI, Mensagem para o 99º
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado em 2013 (12 de outubro de
2012): AAS 104 (2012), 908.

[40] Francisco, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit (25 de março de 2019),
92.

[41] Idem, Mensagem para o 106º Dia
Mundial do Migrante e do Refugiado
em 2020 (13 de maio de 2020): 
L’Osservatore Romano (16/V/2020), 8.

[42] Idem, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#204
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/messages/migration/documents/hf_ben-xvi_mes_20121012_world-migrants-day.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20200513_world-migrants-day-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html


Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 124.

[43] Idem, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (13 de janeiro de 2014): AAS 106
(2014), 84.

[44] Idem, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 123.

[45] Francisco, Mensagem para o 105º
Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado em 2019 (27 de maio de
2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 04/VI/2019),
12.

[46] Idem, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit (25 de março de 2019),
88.

[47] Ibid., 89.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/january/documents/papa-francesco_20140113_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20190527_world-migrants-day-2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


[48] Francisco, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de março de 2018), 115.

[49] Do filme de Wim WendersO
Papa Francisco – Um homem de
palavra. A esperança é uma
mensagem universal (2018).

[50] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomático, (Tallinn –
Estónia 25 de setembro de 2018): 
L’Osservatore Romano (27/IX/2018), 9.

[51] Cf. Francisco, Homilia durante o
Momento extraordinário de oração
em tempos de epidemia (27 de março
de 2020): L’Osservatore Romano (29/
III/2020), 10; Idem, Mensagem para o
4º Dia Mundial dos Pobres (13 de
junho de 2020), 6: L’Osservatore
Romano (14/VI/2020), 8.

[52] Idem, Discurso no encontro com
os jovens do Centro Cultural Padre
Félix Varela (Havana – Cuba 20 de
setembro de 2015): L’Osservatore

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Suporta%C3%A7%C3%A3o,_paci%C3%AAncia_e_mansid%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Suporta%C3%A7%C3%A3o,_paci%C3%AAncia_e_mansid%C3%A3o
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_autorita-tallinn-estonia.html
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://opusdei.org/pt-br/article/momento-extraordinario-de-oracao-presidido-pelo-papa-francisco/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/poveri/documents/papa-francesco_20200613_messaggio-iv-giornatamondiale-poveri-2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html


Romano (ed. semanal portuguesa de
24/IX/2015), 9.

[53] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporâneo Gaudium et spes, 1.

[54] Adversus haereses 2, 25, 2: PG
7/1, 708-709.

[55] Talmud Bavli (Talmud de
Babilônia), Shabbat, 31 a.

[56] Francisco, Discurso no encontro
com os assistidos nas obras
sociocaritativas da Igreja (Tallinn -
Estónia 25 de setembro de 2018): 
L’Osservatore Romano (27/IX/2018), 8.

[57] Idem, Vídeo-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[58] Homiliae in Matthaeum, 50, 3-4: 
PG 58, 508.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180925_assistiti-tallinn-estonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html


[59] Francisco, Mensagem por
ocasião do Encontro dos Movimentos
Populares, em Modesto, Estados
Unidos d’América (10 de fevereiro de
2017): AAS 109 (2017), 291.

[60] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
235: AAS 105 (2013), 1115.

[61] São João Paulo II, Alocução do
Ângelus rezado com os inválidos
(Osnabrück – República Federal da
Alemanha 16 de novembro de 1980): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 23/XI/1980), 20.

[62] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
sobre a Igreja no mundo
contemporâneo Gaudium et spes, 24.

[63] Gabriel Marcel, Du refus à
l’invocation (Paris 1940), 50.

[64] Francisco, Alocução do Angelus
(10 de novembro de 2019): 

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170210_movimenti-popolari-modesto.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2019/documents/papa-francesco_angelus_20191110.html


L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 12/XI/2019), 3.

[65] Cf. São Tomás de Aquino, 
Scriptum super Sententiis, lib. III, dist.
27, q. 1, a. 1, ad 4: “Dicitur amor
extasim facere, et fervere, quia quod
fervet extra se bullit et exhalat – diz-
se que o amor produz êxtase e
efervescência, contanto que o
efervescente ferva fora de si e
expire”

[66] Karol Wojtila, Amore e
responsabilità (Casale Monferrato
1983), 90.

[67] Karl Rahner, Kleines
Kirchenjahr. Ein Gang durch den
Festkreis (Friburgo 1981), 30.

[68] Regula, 53, 15: “Pauperum et
peregrinorum maxime susceptioni
cura sollicite exhibeatur”.

[69] Cf. Summa theologiae II-II, q. 23,
art. 7; Santo Agostinho, Contra



Julianum, 4, 18: PL 44, 748: “De
quantos prazeres se privam os
avarentos, para aumentar os seus
tesouros ou com medo de os ver
diminuir!”

[70] ”Secundum acceptionem
divinam”: São Boaventura, Scriptum
super Sententiis, lib. III, dist. 27, a. 1,
q. 1, concl. 4.

[71] Bento XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
15: AAS 98 (2006), 230.

[72] Summa theologiae II-II, q. 27, art.
2, resp.

[73] Cf. ibid. I-II, q. 26, art. 3, resp.

[74] Ibid., q. 110, art. 1, resp.

[75] Francisco, Mensagem para o 47º
Dia Mundial da Paz de 2014 (8 de
dezembro de 2013), 1: AAS 106
(2014), 22.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


[76] Cf. Idem, Alocução do Ângelus
(29 de dezembro de 2013): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 02/I/2014), 12; 
Discurso ao corpo diplomático
acreditado junto da Santa Sé (12 de
janeiro de 2015): AAS 107 (2015), 165.

[77] Francisco, Mensagem para o Dia
Internacional das Pessoas com
Deficiência (3 de dezembro de 2019): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/XII/2019), 4.

[78] Idem, Discurso no Encontro em
prol da liberdade religiosa (Filadélfia
– Estados Unidos d’América 26 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1050-1051.

[79] Idem, Discurso no Encontro com
os jovens (Tóquio – Japão 25 de
novembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
03/XII/2019), 14.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20191203_messaggio-disabilita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150926_usa-liberta-religiosa.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191125_giovani-tokyo.html


[80] Nestas considerações, deixo-me
inspirar pelo pensamento de Paul
Ricoeur, “Lesocius et le prochain”, in:
Idem, Histoire et vérité (Paris 1967),
113-127.

[81] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
190: AAS 105 (2013), 1100.

[82] Ibid., 209: o. c., 1107.

[83] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 129: AAS 107
(2015), 899.

[84] Idem, Mensagem para o evento
“Economy of Francesco” (1 de maio
de 2019): Insegnamenti II,2 (2014),
625-626; L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 21/V/2019), 7.

[85] Idem, Discurso no Parlamento
Europeu (Estrasburgo 25 de
novembro de 2014): AAS 106 (2014),
997.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Cuidar_da_fragilidade
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2019/documents/papa-francesco_20190501_giovani-imprenditori.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


[86] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 229: AAS 107 (2015),
937.

[87] Francisco, Mensagem para o 49º
Dia Mundial da Paz de 2016 (8 de
dezembro de 2015), 6: AAS 108
(2016), 57-58.

[88] A solidez está na raiz
etimológica da palavra
solidariedade. Esta, segundo o
significado ético-político assumido
nos últimos dois séculos, gera uma
construção social segura e firme.

[89] Francisco, Homilia na Santa
Missa (Havana – Cuba 20 de
setembro de 2015): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
24/IX/2015), 6.8.

[90] Idem, Discurso aos participantes
no Encontro mundial dos Movimentos
populares (28 de outubro de 2014): 
AAS 106 (2014), 851-852.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150920_cuba-omelia-la-habana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


[91] Cf. São Basílio, Homilia 21. Quod
rebus mundanis adhaerendum non sit,
3 e 5: PG 31, 545-549; Regulae brevius
tractatae, 92: PG 31, 1145-1148; São
Pedro Crisólogo, Sermo 123: PL 52,
536-540; Santo Ambrósio, De Nabuthe
27.52: PL 14, 738-739; Santo
Agostinho, In Iohannis Evangelium 6,
25: PL 35, 1436-1437.

[92] De Lazarum Concio 2, 6: PG 48,
992D.

[93] Regula pastoralis 3, 21: PL 77, 87.

[94] Carta enc. Centesimus annus (1
de maio de 1991), 31: AAS 83 (1991),
831.

[95] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 93: AAS 107
(2015), 884.

[96] São João Paulo II, Carta enc. 
Laborem exercens (14 de setembro de
1981), 19: AAS 73 (1981), 626.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html


[97] Cf. Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 172.

[98] Carta enc. Populorum progressio
(26 de março de 1967), 22: AAS 59
(1967), 268.

[99] São João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 33: AAS 80
(1988), 557.

[100] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 95: AAS 107
(2015), 885.

[101] Ibid., 129: o. c., 899.

[102] Cf. São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 15: AAS 59 (1967), 265;
Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 16: 
AAS 101 (2009), 652.

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#95
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[103] Cf. Francisco, Carta enc. 
Laudato si’ (24 de maio de 2015), 93: 
AAS 107 (2015), 884-885; Idem, Exort.
ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), 189-190: AAS 105
(2013), 1099-1100.

[104] Conferência dos Bispos
católicos dos Estados Unidos, Open
wide our Hearts: The enduring Call to
Love. A Pastoral Letter against
Racism (novembro de 2018).

[105] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 51: AAS 107
(2015), 867.

[106] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), 6: 
AAS 101 (2009), 644.

[107] São João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 35: AAS 83 (1991), 838.

[108] Francisco, Discurso sobre as
armas nucleares (Nagasáqui - Japão

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Unidos_a_Deus,_ouvimos_um_clamor
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-arminucleari-nagasaki.html


24 de novembro de 2019): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 03/XII/2019), 9.

[109] Cf. Bispos Católicos do México e
dos Estados Unidos, Carta pastoral 
Strangers no longer: together on the
journey of hope (janeiro de 2003).

[110] Francisco, Catequese na
Audiência Geral (3 de abril de 2019): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/IV/2019), 3.

[111] Cf. Francisco, Mensagem para o
104º Dia Mundial do Migrante e do
Refugiado (14 de janeiro de 2018): 
AAS 109 (2017), 918-923.

[112] Francisco – Ahmad Al-Tayyeb, 
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 22.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2019/documents/papa-francesco_20190403_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/migration/documents/papa-francesco_20170815_world-migrants-day-2018.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


[113] Francisco, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (11 de janeiro de 2016): AAS 108
(2016), 124.

[114] Ibid.: o. c., 122.

[115] Francisco, Exort. ap. pós-
sinodal Christus vivit (25 de março de
2019), 93.

[116] Ibid., 94.

[117] Idem, Discurso no Encontro
com as autoridades e o corpo
diplomático (Sarajevo – Bósnia-
Herzegovina 6 de junho de 2015): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 11/VI/2015), 3.

[118] Francisco em diálogo com
Reyes Alcaide, Latinoamérica.
Conversaciones con Hernán Reyes
Alcaide (Buenos Aires 2017), 105.

[119] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/january/documents/papa-francesco_20160111_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 22.

[120] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 67: 
AAS 101 (2009), 700.

[121] Ibid., 60: o. c., 695.

[122] Ibid., 67: o. c., 700.

[123] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 447.

[124] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
234: AAS 105 (2013), 1115.

[125] Ibid., 235: o. c., 1115.

[126] Ibidem: o. c., 1115.

[127] São João Paulo II, Discurso aos
representantes do mundo da cultura
(Buenos Aires – Argentina 12 de abril

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte


de 1987), 4: L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 10/V/
1987), 8.

[128] Cf. Idem, Discurso aos Cardeais
e à Cúria (21 de dezembro de 1984),
4: AAS 76 (1984), 506.

[129] Exort. ap. pós-sinodal Querida
Amazônia (2 de fevereiro de 2020),
37.

[130] Georg Simmel, Brücke und Tür.
Essays des Philosophen zur
Geschichte, Religion, Kunst und
Gesellschaft (Estugarda 1957), 6.

[131] Cf. Jaime Hoyos-Vásquez,
“Lógica de las relaciones sociales.
Reflexión onto-lógica”, in Revista
Universitas Philosophica 15-16
(dezembro 1990 a junho 1991),
Bogotá, 95-106.

[132] Antonio Spadaro sj, “Le orme di
un pastore. Una conversazione con
Papa Francesco”, in Jorge Mario

https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/


Bergoglio – Papa Francisco,Nei tuoi
occhi è la mia parola. Omelie e
discorsi di Buenos Aires 1999-2013
(Milão 2016), XVI; cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium (24 de
novembro de 2013), 220-221: AAS 105
(2013), 1110-1111.

[133] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 204: AAS
105 (2013), 1106.

[134] Cf. ibid., 204: o. c., 1105-1106.

[135]Ibid., 202: o. c., 1105.

[136] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 128: AAS 107 (2015),
898.

[137] Francisco, Discurso ao corpo
diplomático acreditado junto da Santa
Sé (12 de janeiro de 2015): AAS 107
(2015), 165; cf. Idem, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#128
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150112_corpo-diplomatico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html


outubro de 2014): AAS 106 (2014),
851-859.

[138] Algo parecido podemos dizer
da categoria bíblica “Reino de Deus”.

[139] Paul Ricoeur, “Lesocius et le
prochain”, in: Idem, Histoire et vérité
(Paris 1967), 122.

[140] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 129: AAS 107
(2015), 899.

[141] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 35: 
AAS 101 (2009), 670.

[142] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014):AAS 106 (2014),
858.

[143] Ibidem.

[144] Idem, Discurso aos
participantes no Encontro mundial

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html


dos Movimentos Populares (5 de
novembro de 2016): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
10/XI/2016), 10.

[145] Ibid.: o. c., 12.

[146] Ibidem.

[147] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 189: AAS 107 (2015),
922.

[148] Discurso à Organização das
Nações Unidas (Nova Iorque –
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1037.

[149] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 175: AAS 107
(2015), 916-917.

[150] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 de junho de 2009), 67: 
AAS 101 (2009), 700-701.

[151] Ibid., 67: o. c., 700.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#175
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


[152] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 434.

[153] Francisco, Discurso à
Organização das Nações Unidas
(Nova Iorque – Estados Unidos
d’América 25 de setembro de 2015): 
AAS 107 (2015), 1037 e 1041.

[154] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 437.

[155] São João Paulo II, Mensagem
para o 37º Dia Mundial da Paz de
2004 (8 de dezembro de 2003), 5: AAS
96 (2004), 117.

[156] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 439.

[157] Cf. Conferência dos Bispos de
França (Comissão Social), Declaração 
Réhabiliter la politique (17 de
fevereiro de 1999).

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20031216_xxxvii-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html


[158] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maio de 2015), 189: AAS 107 (2015),
922.

[159] Ibid., 196: o. c., 925.

[160] Ibid., 197: o. c., 925.

[161] Ibid., 181: o. c., 919.

[162]Ibid., 178: o. c., 918.

[163] Conferência Episcopal
Portuguesa, Carta pastoral 
Responsabilidade solidária pelo bem
comum (15 de setembro de 2003), 20;
cf. Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 159: AAS 107
(2015), 914.

[164] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 191: AAS 107
(2015), 923.

[165] Pio XI, Discurso à Federação
Universitária Católica Italiana (18 de
dezembro de 1927): L’Osservatore
Romano (23/XII/1927), 3.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#189
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#196
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#197
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#181
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#178
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#159
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#191


[166] Cf. Idem, Carta enc. 
Quadragesimo anno (15 de maio de
1931), 88: AAS 23 (1931), 206-207.

[167] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 205: AAS
105 (2013), 1106.

[168] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[169]Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24 de maio de 2015), 231: AAS 107
(2015), 937.

[170] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[171] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 207.

[172] São João Paulo II, Carta enc. 
Redemptor hominis (4 de março de
1979), 15: AAS 71 (1979), 288.

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribui%C3%A7%C3%A3o_das_entradas
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html


[173] Cf. São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 44: AAS 59 (1967), 279.

[174] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 207.

[175] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 2: AAS
101 (2009), 642.

[176] Ibid., 3: o. c., 643.

[177] Ibid., 4: o. c., 643.

[178] Ibidem.

[179] Ibid., 3: o. c., 643.

[180] Ibid., 3: o. c., 642.

[181] A doutrina moral católica, na
esteira do ensinamento de São Tomás
de Aquino, prevê esta distinção de
ato “elícito” e ato “imperado” [cf. 
Summa theologiae, I-II, q. 8-17; veja-
se também Marcellino Zalba sj, 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


Theologiae moralis summa. Theologia
moralis fundamentalis. Tractatus de
virtutibus theologicis, I (Madrid
1952), 69; Antonio Royo Marín op, 
Teología de la Perfección Cristiana
(Madrid 1962), 192-196].

[182] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 208.

[183] Cf. São João Paulo II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 de
dezembro de 1987), 42: AAS 80
(1988), 572-574; Idem, Carta enc. 
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 11: AAS 83 (1991), 806-807.

[184] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
852.

[185] Francisco, Discurso no
Parlamento Europeu (Estrasburgo –

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


França 25 de novembro de 2014): 
AAS 106 (2014), 999.

[186] Idem, Discurso no encontro com
as autoridades e o corpo diplomático
(Bangui – República Centro-Africana
29 de novembro de 2015): AAS 107
(2015), 1320.

[187] Idem, Discurso à Organização
das Nações Unidas (Nova Iorque –
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1039.

[188] Francisco, Discurso aos
participantes no Encontro mundial
dos Movimentos Populares (28 de
outubro de 2014):AAS 106 (2014),
853.

[189] Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 21.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151129_repubblica-centrafricana-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141028_incontro-mondiale-movimenti-popolari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


[190] René Voillaume, Frère de tous
(Paris 1968), 12-13.

[191] Francisco, Vídeo-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de
2017):L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 04/V/2017),
17.

[192] Idem, Catequese na Audiência
Geral (18 de fevereiro de 2015): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 19/II/2015), 20.

[193] Idem, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
274: AAS 105 (2013), 1130.

[194] Ibid., 279: o. c., 1132.

[195] Francisco, Mensagem para o 52º
Dia Mundial da Paz de 2019 (8 de
dezembro de 2018), 5: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
18-25/XII/2018), 9.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2015/documents/papa-francesco_20150218_udienza-generale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_prazer_espiritual_de_ser_povo
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_ac%C3%A7%C3%A3o_misteriosa_do_Ressuscitado_e_do_seu_Esp%C3%ADrito
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


[196] Francisco, Discurso no encontro
com a classe dirigente (Rio de Janeiro
– Brasil 27 de julho de 2013): AAS 105
(2013), 683-684.

[197] Francisco, Exort. ap. pós-
sinodal Querida Amazonia (2 de
fevereiro de 2020), 108.

[198] Filme de Wim WendersO Papa
Francisco – Um homem de palavra. A
esperança é uma mensagem universal
(2018).

[199] Francisco, Mensagem para o 48º
Dia Mundial das Comunicações
Sociais (24 de janeiro de 2014): AAS
106 (2014), 113.

[200] Conferência dos Bispos
Católicos da Austrália (Departamento
para a Justiça Social), Making it real:
genuine human encounter in our
digital world (novembro de 2019), 5.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130727_gmg-classe-dirigente-rio.html
https://opusdei.org/pt-br/document/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/documents/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html


[201] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 123: AAS 107
(2015), 896.

[202] São João Paulo II, Carta enc. 
Veritatis splendor (6 de agosto de
1993), 96: AAS 85 (1993), 1209.

[203] Como cristãos, acreditamos
também que Deus dá a sua graça
para se poder agir como irmãos.

[204] Vinicius de Moraes, “Samba da
Bênção”, no disco Um encontro no
“Au bon Gourmet” (Rio de Janeiro 02/
VIII/1962).

[205] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
237: AAS 105 (2013), 1116.

[206] Ibid., 236: o. c., 1115.

[207] Ibid., 218: o. c., 1110.

[208] Francisco, Exort. ap. pós-
sinodal Amoris laetitia (19 de março
de 2016), 100: AAS 108 (2016), 351.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_todo_%C3%A9_superior_%C3%A0_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III._O_bem_comum_e_a_paz_social
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


[209] Francisco, Mensagem para o 53º
Dia Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 2: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-27/XII/2019), 9.

[210] Conferência Episcopal do
Congo, Message au Peuple de Dieu et
aux femmes et aux hommes de bonne
volonté (09/V/2018).

[211] Francisco, Alocução na Liturgia
de Reconciliação (Villavicencio –
Colômbia 8 de setembro de 2017): 
AAS 109 (2017), 1063-1064 e 1066.

[212] Idem, Mensagem para o 53º Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 3: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-27/XII/2019), 9.

[213] Conferência dos Bispos da
África do Sul, Pastoral letter on
christian hope in the current crisis
(maio de 1986).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170908_viaggioapostolico-colombia-incontrodipreghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html


[214] Conferência dos Bispos
católicos da Coreia, Appeal of the
Catholic Church in Korea for Peace on
the Korean Peninsula(15 de agosto de
2017).

[215] Francisco, Discurso no encontro
com a sociedade civil (Quito –
Equador 7 de julho de 2015): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/VII/2015), 10.

[216] Idem, Discurso no encontro
inter-religioso com os jovens (Maputo
– Moçambique 5 de setembro de
2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 10/IX/2019),
4.

[217] Francisco, Homilia “dignidade
da pessoa e direitos humanos”
(Cartagena das Índias – Colômbia 10
de setembro de 2017): AAS 109
(2017), 1086.

[218] Idem, Discurso no Encontro
com as autoridades, o corpo

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150707_ecuador-societa-civile.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_giovani-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html


diplomático e representantes da
sociedade civil (Bogotá – Colômbia 7
de setembro de 2017): AAS 109
(2017), 1029.

[219] Conferência Episcopal da
Colômbia, Por el bien de Colombia:
diálogo, reconciliación y desarrollo
integral (26 de novembro de 2019), 4.

[220] Francisco, Discurso no encontro
com as autoridades, o corpo
diplomático e alguns representantes
da sociedade civil (Maputo –
Moçambique 5 de setembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/IX/2019), 3.

[221] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida (29
de junho de 2007), 398.

[222] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
59: AAS 105 (2013), 1044.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/september/documents/papa-francesco_20170907_viaggioapostolico-colombia-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/papa-francesco_20190905_autorita-mozambico.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_%C3%A0_desigualdade_social_que_gera_viol%C3%AAncia


[223] Carta enc. Centesimus annus (1
de maio de 1991), 14: AAS 83 (1991),
810.

[224] Francisco, Homilia na Missa
pelo progresso dos povos (Maputo –
Moçambique 6 de setembro de 2019):
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 10/IX/2019), 12.

[225] Idem, Discurso na cerimónia de
chegada (Colombo – Sri Lanka 13 de
janeiro de 2015): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
15/I/2015), 3.

[226] Idem, Discurso no Centro de
Assistência “Betânia” (Tirana –
Albânia 21 de setembro de 2014): 
Insegnamenti II/2 (2014), 288; 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 25/IX/2014), 13.

[227] Idem, Vídeo-mensagem ao
encontro internacional TED2017 em
Vancouver (26 de abril de 2017): 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190906_omelia-mozambico.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/january/documents/papa-francesco_20150113_srilanka-filippine-benvenuto.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-bambini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170426_videomessaggio-ted-2017.html


L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 04/V/2017), 16.

[228] Pio XI, Carta enc. Quadragesimo
anno (15 de maio de 1931), 114: AAS
23 (1931), 213.

[229] Exort. ap. Evangelii gaudium
(24 de novembro de 2013), 228: AAS
105 (2013), 1113.

[230] Francisco,Discurso no encontro
com as autoridades, a sociedade civil
e o corpo diplomático (Riga – Letónia
24 de setembro de 2018): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 27/IX/2018), 10.

[231] Idem, Discurso na Cerimónia de
Boas-Vindas (Tel Aviv – Israel 25 de
maio de 2014): Insegnamenti II/1
(2014), 604; L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 31/V/
2014), 7-8.

https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/pt/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19310515_quadragesimo-anno.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_unidade_prevalece_sobre_o_conflito
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_autorita-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-cerimonia-benvenuto-tel-aviv.html


[232] Idem, Invocação na Visita ao
Memorial de Yad Vashem (26 de maio
de 2014): AAS 106 (2014), 228.

[233] Discurso no Memorial da Paz
(Hiroxima – Japão 24 de novembro
de 2019): L’Osservatore Romano (ed.
semanal portuguesa de 03/XII/2019),
12.

[234] Francisco,Mensagem para o 53º
Dia Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 2: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/XII/2019), 8.

[235] Conferência dos Bispos da
Croácia, Letter on the Fiftieth
Anniversary of the End of the Second
World War (1 de maio de 1995).

[236] Francisco,Homilia na Santa
Missa(Amã – Jordânia 24 de maio de
2014): Insegnamenti II/1 (2014), 593; 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 31/V/2014), 3.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140526_terra-santa-memoriale-yad-vashem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/november/documents/papa-francesco_20191124_messaggio-incontropace-hiroshima.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2014/documents/papa-francesco_20140524_terra-santa-omelia-amman.html


[237] Idem, Mensagem para o 53º Dia
Mundial da Paz de 2020 (8 de
dezembro de 2019), 1: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
17-24/XII/2019), 8.

[238] Idem, Discurso à Organização
das Nações Unidas (Nova Iorque –
Estados Unidos d’América 25 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1041-1042.

[239] Catecismo da Igreja Católica,
2039.

[240]Ibidem.

[241] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015), 104: AAS 107
(2015), 888.

[242] Mesmo Santo Agostinho, que
elaborou uma ideia da “guerra justa”
que hoje já não defendemos, disse
que “matar a guerra com a palavra e
alcançar e conseguir a paz com a paz
e não com a guerra, é maior glória do

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20191208_messaggio-53giornatamondiale-pace2020.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#104


que a dar aos homens com a
espada” (Epistula 229, 2: PL 33, 1020).

[243] Carta enc. Pacem in terris (11 de
abril de 1963), 127: AAS 55 (1963),
291.

[244] Francisco, Mensagem à
Conferência da ONU finalizada a
negociar um instrumento
juridicamente vinculante sobre a
proibição das armas nucleares (23 de
março de 2017): AAS 109 (2017),
394-396.

[245] Cf. São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 51: AAS 59 (1967), 282.

[246] Cf. Carta enc. Evangelium vitae
(25 de março de 1995), 56: AAS 87
(1995), 463-464.

[247] Francisco, Discurso na
comemoração do 25º aniversário do
Catecismo da Igreja Católica (11 de

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/october/documents/papa-francesco_20171011_convegno-nuova-evangelizzazione.html


outubro de 2017): AAS 109 (2017),
1196.

[248] Cf. Congr. para a Doutrina da
Fé, Carta aos Bispos a respeito da
nova redação do n.º 2267 do
Catecismo da Igreja Católica sobre a
pena de morte (1 de agosto de 2018): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 09/VIII/2018), 6-7 e 10.

[249] Francisco, Discurso a uma
delegação da Associação
Internacional de Direito Penal (23 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
840.

[250] Conselho Pontifício “Justiça e
paz”, Compêndio da Doutrina Social
da Igreja, 402.

[251] São João Paulo II, Discurso à
Associação Nacional Italiana dos
Magistrados (31 de março de 2000),
4: AAS 92 (2000), 633.

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/08/02/0556/01210.html#letterapo
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2000/jan-mar/documents/hf_jp-ii_spe_20000331_magistrati.html


[252] Divinae Institutiones 6, 20, 17: 
PL 6, 708.

[253] Epistula 97 (responsa ad
consulta bulgarorum), 25: PL 119,
991.

[254]Epistula ad Marcellinum 133,
1.2: PL 33, 509.

[255] Francisco, Discurso a uma
delegação da Associação
Internacional de Direito Penal (23 de
outubro de 2014): AAS 106 (2014),
840-841.

[256] Ibid.: o. c., 842.

[257] Ibidem.

[258] São João Paulo II, Carta enc. 
Evangelium vitae (25 de março de
1995), 9: AAS 87 (1995), 411.

[259] Conferência dos Bispos
Católicos da Índia, Response of the
church in India to the present day
challenges (9 de março de 2016).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/october/documents/papa-francesco_20141023_associazione-internazionale-diritto-penale.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html


[260] Francisco, Homilia na Missa
matutina de Santa Marta (17 de maio
de 2020).

[261] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 19: 
AAS 101 (2009), 655.

[262] São João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1 de maio de
1991), 44: AAS 83 (1991), 849.

[263] Francisco, Discurso no Encontro
Inter-religioso (Tirana – Albânia 21
de setembro de 2014): Insegnamenti
II/2 (2014), 277; L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
25/IX/2014), 11.

[264] Francisco – Ahmad Al-Tayyeb, 
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 21.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/cotidie/2020/documents/papa-francesco-cotidie_20200517_spiritosanto-accesso-al-padre.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-leaders-altre-religioni.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


[265] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
256: AAS 105 (2013), 1123.

[266] Bento XVI, Carta enc. Deus
caritas est (25 de dezembro de 2005),
28: AAS 98 (2006), 240.

[267] ”O ser humano é um animal
político” (Aristóteles, Política,
parágrafo 1253a, linhas 1-3).

[268] Bento XVI, Carta enc. Caritas in
veritate (29 de junho de 2009), 11: 
AAS 101 (2009), 648.

[269] Francisco, Discurso no encontro
com a comunidade católica (Rakovsky
– Bulgária 6 de maio de 2019): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 07/V/2019), 9.

[270] Idem, Homilia durante a Santa
Missa (Santiago de Cuba 22 de
setembro de 2015): AAS 107 (2015),
1005.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/may/documents/papa-francesco_20190506_bulgaria-cattolici.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150922_cuba-omelia-santiago.html


[271] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. sobre
as relações da Igreja com as religiões
não-cristãs Nostra aetate, 2.

[272] Francisco, Discurso no encontro
ecumênico (Riga - Letónia 24 de
setembro de 2018): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
27/IX/2018), 11.

[273] Idem, “Lectio divina” na
Pontifícia Universidade Lateranense
(26 de março de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
09/IV/2019), 6.

[274] São Paulo VI, Carta enc. 
Ecclesiam suam (6 de agosto de 1964),
54 (101): AAS 56 (1964), 650.

[275] Francisco, Discurso às
autoridades (Belém – Palestina 25 de
maio de 2014): Insegnamenti II/1
(2014), 597; L’Osservatore Romano
(ed. semanal portuguesa de 31/V/
2014), 5.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180924_incontroecumenico-riga-lettonia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/march/documents/papa-francesco_20190326_lectiodivina-univlateranense.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita-palestinesi.html


[276] Enarrationes in Psalmos 130, 6: 
PL 37, 1707.

[277] Papa Francisco e Patriarca
Ecumênico Bartolomeu,Declaração
conjunta (Jerusalém – Israel 25 de
maio de 2014), 5: L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
31/V/2014), 22.

[278] Do filme de Wim WendersO
Papa Francisco – Um homem de
palavra. A esperança é uma
mensagem universal (2018).

[279] Francisco, Exort. ap. pós-
sinodal Querida Amazônia (2 de
fevereiro de 2020), 106.

[280] Idem, Homilia durante a Santa
Missa (Colombo – Sri Lanka 14 de
janeiro de 2015): AAS 107 (2015), 139.

[281] Francisco – Ahmad Al-Tayyeb, 
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-dichiarazione-congiunta.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#106
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20150114_srilanka-filippine-omelia-canonizzazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 22.

[282] Francisco,Discurso no encontro
com as autoridades e o corpo
diplomático (Sarajevo – Bósnia-
Herzegovina 6 de junho de 2015): 
L’Osservatore Romano (ed. semanal
portuguesa de 11/VI/2015), 3.

[283] Idem,Discurso no Encontro
internacional organizado pela
Comunidade de Santo Egídio (30 de
setembro de 2013): Insegnamenti I/2
(2013), 301-302; L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
06/X/2013), 11.

[284] Francisco – Ahmad Al-Tayyeb, 
Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da
convivência comum (Abu Dhabi 4 de
fevereiro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. semanal portuguesa de
05/II/2019), 22.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/june/documents/papa-francesco_20150606_sarajevo-autorita.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/september/documents/papa-francesco_20130930_incontro-pace-s-egidio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


[285] Ibidem.

[286] Cf. Carlos de Foucauld, 
Meditação sobre o Pai Nosso (23 de
janeiro de 1897): Opere spirituali
(Roma 1983), 555-562.

[287] Idem, Carta a Henry de Castries
(29 de novembro de 1901).

[288] Idem, Carta a Madame de
Bondy (7 de janeiro de 1902). Assim o
designava também São Paulo VI,
elogiando o seu serviço: Carta enc. 
Populorum progressio (26 de março
de 1967), 12: AAS 59 (1967), 263.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
(15/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/

	Carta Encíclica Fratelli Tutti

