
opusdei.org

Francisco - Bento:
continuidade ou
ruptura?

Os gestos e palavras do Papa
Francisco mostram claramente
a sua relação pessoal de
carinho e a sua admiração por
Bento XVI, junto a uma
evidente mudança de estilo.
Mas e o Magistério do Papa
Atual? É muito diferente do seu
predecessor? Existe algum
ponto em comum entre 'a
cultura do descarte' e a
'ditadura do relativismo'?
Artigo do Vigário Regional do
Opus Dei na Argentina,
publicado na revista 'Palabra'.



08/12/2014

Já passaram muitos meses desde a
eleição de Francisco como sucessor
de Bento XVI. A mudança de estilo é
bastante evidente, como o foi, em seu
tempo, a mudança de imagem do
Pontífice na pessoa de São João XXIII,
tão diferente de Pio XII, ou a
diferença de personalidade entre
Paulo VI – mais reservado e
intelectual – e o carismático "Papa
Bom". Este mesmo fato repetiu-se
quando São João Paulo II sucedeu ao
recém-elevado aos altares Bem-
aventurado Paulo VI – passando
pelos trinta e três dias do sorriso do
Papa Luciani, que amortizou a
mudança– e, por último, quando
Bento XVI sucedeu ao santo papa
polaco.

As mudanças de estilo dos Papas são
parte intrínseca do componente



humano da Igreja. Os exemplos das
últimas décadas que citamos
correspondem a uma das épocas
históricas mais positivas para o
pontificado romano. Esta diversidade
é uma riqueza, pois o estilo de uma
pessoa tem muito a ver com sua
própria idiossincrasia e com as
tradições culturais que existem por
trás de uma personalidade.
Ultimamente, a Igreja foi enriquecida
com a tradição eslava de Karol
Wojtyla, a centro-europeia de Joseph
Ratzinger e, agora, com a latino-
americana de Jorge Mario Bergoglio.

Partindo do ponto de vista do
carisma individual, o conhecido
jornalista norte-americano John
Allen arriscou uma comparação
musical: João Paulo II é "rock and
roll", Bento XVI, "clássico", e
Francisco, "popular". E, claro, longe
das diferenças pessoais, sabemos que
João Paulo II nomeou bispo e cardeal
a Jorge Bergoglio, que Bento se alegra



com o seu papado e que, por sua vez,
Francisco decorava uma parede de
seu simples quarto portenho com um
retrato do papa alemão.

É realmente digno de destacar o
carinho e a admiração de Francisco
por seu predecessor. Permito-me
contar uma lembrança pessoal. Em
agosto de 2008 acompanhei o então
Cardeal Bergoglio em um breve
passeio de carro por Buenos Aires.
Nesta oportunidade confiou-me que
o que mais admirava no Papa Bento
era sua humildade e o seu
magistério. Recordando estas
palavras depois da renúncia do Papa
Ratzinger, percebi a profundidade
que continham: Bento XVI
efetivamente passará para a história
precisamente pela sua humildade e
pelo seu magistério.

Mudança de estilo e relação pessoal
de carinho e admiração em relação a
Bento XVI aparecem claramente nas



palavras e nos gestos de Francisco.
Porém, o que se pode dizer do
magistério pontifício atual em
relação ao anterior? A cultura do
descarte e a ditadura do relativismo
possuem algo em comum?

A ditadura do relativismo

Na segunda-feira, 18 de abril de 2005,
o Cardeal Joseph Ratzinger presidiu a
Santa Missa que dava início ao
Conclave para escolher o sucessor do
falecido Papa João Paulo II. Em sua
homilia, o Decano do Colégio
Cardinalício colocou em relevo quais
eram as circunstâncias culturais que
deveria enfrentar o futuro sucessor
de São Pedro – sem saber que nesse
momento ele mesmo era o principal
destinatário de sua mensagem –. Em
um parágrafo afirmava: « Quantos
ventos de doutrina conhecemos
nestes últimos decênios, quantas
correntes ideológicas, quantas modas
do pensamento... A pequena barca



do pensamento de muitos cristãos foi
muitas vezes agitada por estas ondas
lançada de um extremo ao outro: do
marxismo ao liberalismo, até à
libertinagem, ao coletivismo radical;
do ateísmo a um vago misticismo
religioso; do agnosticismo ao
sincretismo e por aí adiante. Cada
dia surgem novas seitas e realiza-se
quanto diz São Paulo acerca do
engano dos homens, da astúcia que
tende a levar ao erro (cf. Ef 4, 14). Ter
uma fé clara, segundo o Credo da
Igreja, muitas vezes é classificado
como fundamentalismo. Enquanto o
relativismo, isto é, deixar-se levar
"aqui e além por qualquer vento de
doutrina", aparece como a única
atitude à altura dos tempos
hodiernos. Vai-se constituindo uma
ditadura do relativismo que nada
reconhece como definitivo e que
deixa como última medida apenas o
próprio eu e as suas vontades».



A ditadura do relativismo ou, dito de
modo positivo, a necessidade e
urgência de recuperar a confiança na
possibilidade de alcançar a verdade
através da fé e da razão numa
sociedade pluralista, foi o ponto
central do magistério do pontificado
anterior. Os famosos discursos de 
Ratisbona, Westminster Hall e 
Bundestagsão amostras magníficas
deste interesse e preocupação,
incorporando a ideia do secularismo
sadio como superação do laicismo e
do fundamentalismo.

O relativismo é a crise da verdade
porque se considera que o ser
humano não é capaz de conectar-se
ao verdadeiro, à ética universal, a
umas ideias básicas compartilháveis
por todos, independentemente da
história ou da cultura. Isto não é,
exclusivamente, um tema de lógica
ou filosofia do conhecimento. É uma
atitude geral perante o grande
desafio da verdade. Esquece-se que

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin_po.html


Jesus disse: «a verdade vos fará
livres» e se considera a verdade
como um teto que limita nossas
possibilidades e nosso
desenvolvimento pessoal ou, no
coletivo, nosso florescimento
cultural. Nesta perspectiva, a
verdade é uma restrição do nosso
potencial criativo. No entanto a
verdade é necessária para edificar
algo duradouro, um ponto firme
sobre o qual se desenvolva a
criatividade social e individual.
Quanto mais firme for essa base,
mais alta a construção, mais
possibilidades, mais liberdade de
projetos, de ideias, de propostas, A
verdade, nesta linha, é o fundamento
de nosso progresso e de nossa
inovação.

Às vezes, corre-se o risco de que a
verdade leve a contemplar «a
humanidade a partir de um castelo
de vidro para julgar e classificar as
pessoas» – tomando as palavras de



Francisco no encerramento do
sínodo sobre a família–. Porém, no 
discurso não pronunciado em La
Sapienza de Roma, Bento XVI reflete
com Santo Agostinho sobre o fato de
que a verdade teórica – com suas
abstrações, juízos e classificações, –
por si só leva à tristeza, e que a
verdade íntegra consiste no
conhecimento do bem, portanto, « A
verdade torna-nos bons », e desta
maneira, nos introduz na caridade e
na acolhida ao próximo.

A cultura do descarte

Francisco, partindo de perspectivas
distintas, desenvolveu por seu lado o
que ele chama a «cultura do
descarte»: uma sociedade que deixa
de lado os anciãos, enfermos e
jovens, porque centrou sua atenção
no próprio eu, exaltando o deus-
dinheiro, o deus-prazer e o deus-
poder. Na Evangelii Gaudium o
afirma sem rodeios: frente à alegria

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20080117_la-sapienza_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20080117_la-sapienza_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20080117_la-sapienza_po.html


que produz o encontro com Jesus, «o
grande risco do mundo atual, com
sua múltipla e avassaladora oferta de
consumo, é uma tristeza
individualista que brota do coração
comodista e mesquinho, da busca
desordenada de prazeres
superficiais, da consciência isolada».

Deste modo, estamos também frente
à denúncia de uma ditadura; neste
caso, não no âmbito das ideias, mas
no material: « A adoração do antigo
bezerro de ouro (cf. Ex 32, 1-35)
encontrou uma nova e cruel versão
no fetichismo do dinheiro e na
ditadura duma economia sem rosto e
sem um objetivo verdadeiramente
humano » (Evangelii Gaudium, 55).
Esta ditadura «reduz o ser humano a
apenas uma de suas necessidades: o
consumo», algo que poderia
assimilar-se ao imanente «o eu e as
suas vontades » de Bento XVI.



Francisco denuncia o flagelo que
sofre a dignidade humana, não no
abstrato, mas na carne que sofre dos
pobres e excluídos. Dos excluídos do
mundo europeu que repele os
imigrantes africanos em Lampedusa;
dos marginalizados das grandes
cidades emergentes que se
amontoam em bairros miseráveis,
favelas ou barracos; das vítimas das
novas formas de escravidão, como o
tráfico de pessoas, as crianças
soldados ou a triste história daqueles
que caem nas garras das drogas. Este
grito profético ressoa nos ouvidos do
mundo e correm pelos corredores
rumores de premio Nobel ao mesmo
tempo em que uma enchente de
revistas o exalta em suas capas. No
entanto, a idolatria do material
permanece intacta, pois suas raízes
profundas a sustentam em pé.

Em uma entrevista concedida a
Henrique Cymerman, Francisco
expôs com clareza as consequências



sociais destas atitudes idolátricas:
«Caímos num pecado de idolatria, a
idolatria do dinheiro. A economia
move-se pelo afã de ter mais e,
paradoxalmente, alimenta-se uma
cultura do descartável. Descartam-se
os jovens quando se limita a
natalidade. Descartam-se também os
idosos porque deixaram de servir,
não produzem, são uma classe
passiva... E descartando os jovens e
os idosos, descarta-se o futuro de um
povo porque os jovens impulsionam
fortemente para frente e porque os
idosos nos dão a sabedoria, têm a
memória desse povo e devem
transmiti-la aos jovens.

[...] Descartamos toda uma geração
para manter um sistema econômico
que já não se aguenta, um sistema
que para sobreviver deve fazer a
guerra, como sempre fizeram os
grandes impérios. [...] Este
pensamento único tira-nos a riqueza
da diversidade de pensamento e,



portanto, de um diálogo entre as
pessoas.

As pessoas são o alimento do sistema.
A imagem recorda o filme "Matrix",
na qual os seres humanos são
utilizados como baterias de uma
grande máquina elétrica que
alcançou a autoconsciência. Muitos
deles vivem em um mundo ilusório,
como uma prisão confortável. Max
Weber, no princípio do século XX,
definiu como jaula de ferro a um
mercado carente de valores.

Duas faces de uma mesma
realidade

Estas duas ditaduras denunciadas
pelos pontífices são, por sua vez,
distintos aspectos de uma mesma
realidade. Num importante discurso
pronunciado nas primeiras semanas
de seu pontificado, ao corpo
diplomático credenciado ante a
Santa Sé, Francisco estabeleceu esta
vinculação entre sua preocupação



pela pobreza e o magistério sobre a
verdade de Bento XVI. Em primeiro
lugar afirmava: «Como sabeis, há
vários motivos que, ao escolher o
meu nome, me levaram a pensar em
Francisco de Assis, uma figura bem
conhecida mesmo além das
fronteiras da Itália e da Europa,
inclusive entre os que não professam
a fé católica. Um dos primeiros é o
amor que Francisco tinha pelos
pobres. Ainda há tantos pobres no
mundo! E tanto sofrimento passam
estas pessoas! A exemplo de
Francisco de Assis, a Igreja tem
procurado, sempre e em todos os
cantos da terra, cuidar e defender
quem passa indigência e penso que
podereis constatar, em muitos dos
vossos países, a obra generosa dos
cristãos que se empenham na ajuda
aos doentes, aos órfãos, aos sem-
abrigo e a quantos são
marginalizados, e deste modo
trabalham para construir sociedades
mais humanas e mais justas».



Após descrever uma vez mais o
problema da cultura do descarte, no
próximo parágrafo demonstra a
ponte com o pontificado precedente:
«Mas há ainda outra pobreza: é a
pobreza espiritual dos nossos dias,
que afeta gravemente também os
países considerados mais ricos. É
aquilo que o meu Predecessor, o
amado e venerado Bento XVI, chama
a «ditadura do relativismo», que
deixa cada um como medida de si
mesmo, colocando em perigo a
convivência entre os homens. E
assim chego a segunda razão do meu
nome. Francisco de Assis diz-nos:
trabalhai por edificar a paz. Mas,
sem a verdade, não há verdadeira
paz. Não pode haver verdadeira paz,
se cada um é a medida de si mesmo,
se cada um pode reivindicar sempre
e só os direitos próprios, sem se
importar ao mesmo tempo do bem
dos outros, do bem de todos, a
começar da natureza comum a todos
os seres humanos nesta terra».



Não há paz, não há progresso
humano possível, se as pessoas não
se preocuparem com o bem estar dos
outros. João Paulo II sintetizou-o na
histórica frase «a paz é obra da
solidariedade», que deu sequência a
de seus predecessores Pio XII e Paulo
VI, que haviam anunciado «a paz é
obra da justiça» e «o
desenvolvimento é o novo nome da
paz», respectivamente. O raciocínio
concatenado do magistério pontifício
fundamenta-se no princípio central
da dignidade humana: só com a
doação de si mesmo aos outros é
possível construir um mundo onde
triunfe a fraternidade.

Por isso, para poder superar a crise
de pobreza e de valores que estamos
vivendo há anos, a sociedade atual
necessita redescobrir a sua verdade
mais profunda: o respeito absoluto
pelos direitos humanos de cada
pessoa, que é única e irrepetível. Sem
esta base, uns instrumentalizarão a



outros para seus próprios fins, e os
seres humanos serão usados em
lugar de respeitados, serão tratados
como coisas, que se podem descartar
quando não servem mais.

Do meu ponto de vista, o Papa
Francisco refere-se
permanentemente ao relativismo
através de uma proposta superadora
que se expressa na denúncia da
consequência direta do relativismo: o
domínio dos poderosos, a cultura do
descarte e da indiferença, a
burocratização da fé. Diante disto
promove uma cultura do encontro e
do compromisso.

Na Evangelii Gaudium constata «um
aumento progressivo do relativismo;
que provoca uma desorientação
generalizada». E mais à frente,
explica: «Este relativismo prático é
agir como se Deus não existisse,
decidir como se os pobres não
existissem, sonhar como se os outros



não existissem, trabalhar como se
aqueles que não receberam o
anúncio não existissem». Vive um
«come e bebe, divirta-se», fruto
obscuro de uma autonomia ilusória
que se desliga de qualquer
responsabilidade perante os demais.
Diante disto, surge com Martin Buber
esse grande início caimita [de Caim]
da ética que nos lembra que somos
os "guardiões de nossos irmãos", que
existem laços fraternos que nos
unem aos outros, não somos
indivíduos isolados, que podemos
pensar somente no « próprio eu e as
suas vontades ». Estamos chamados à
caridade para construir o bem
comum, a caritas in veritate –
encíclica social de Bento XVI–, a
caridade na verdade.

Em resumo, pode-se afirmar que
Bento XVI indica que sem um
fundamento verdadeiro, o mundo
fica órfão de instâncias de apelação e
nas mãos dos poderosos: os pobres e



os fracos têm as portas da dignidade
fechadas para si, não há princípios
para apoiar suas reivindicações.

Francisco, em sua própria
linguagem, denuncia com força que o
verdadeiro nome do relativismo é a
cultura do descarte, o triunfo do
poder e do dinheiro sobre a
dignidade, sobre o verdadeiramente
humano, sobre a verdade. São passos
de um mesmo processo, duas faces
de uma mesma realidade, que nos
chama a superar com o amor e a
doação, o perdão, a generosidade e a
gratuidade.

Para terminar, gostaria de contar um
fato interessante. Faz mais ou menos
um mês, tive a imensa felicidade de
visitar o Papa em Santa Marta.
Recebeu-me como um pai recebe a
seu filho. Animado pela confiança
que reinou nesse cativante encontro,
arrisquei-me a pedir-lhe que me
confirmasse uma ideia que estamos



desenvolvendo junto a outros
intelectuais argentinos e se sintetiza
em que a cultura do descarte é uma
consequência da ditadura do
relativismo. Francisco, com um
sorriso e com certa ênfase,
respondeu-me o seguinte (não são,
evidentemente, palavras textuais): «É
assim. "Se não há verdade, prevalece
em cada um o seu próprio interesse,
que produz a consequência nefasta
de descartar aos mais fracos». E
voltou a fazer referência à
desocupação juvenil na Europa, que
tanto o preocupa.

Dizem que uma vez o Papa emérito
Bento XVI afirmou que ele falava à
cabeça e Francisco, ao coração.
Unamo-nos aos dois em uma leitura
de continuidade, porque é terrível
uma pessoa sem cabeça, e mais
ainda, sem coração.

****



Artigo completo de Mons. Mariano
Fazio, Vigário Regional do Opus Dei
na Argentina, incluído na edição 619
da Revista Palabra (novembro 2014).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/francisco-
bento-continuidade-ou-ruptura/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/francisco-bento-continuidade-ou-ruptura/
https://opusdei.org/pt-br/article/francisco-bento-continuidade-ou-ruptura/
https://opusdei.org/pt-br/article/francisco-bento-continuidade-ou-ruptura/

	Francisco - Bento: continuidade ou ruptura?

