
opusdei.org

Formação da
personalidade (6):
Formar o caráter na
virtude

A maturidade cristã implica
tomar as rédeas de nossa vida,
perguntar-nos, de verdade,
diante de Deus, o que ainda nos
falta.

13/07/2015

«Tendo ele saído para se pôr a
caminho, veio alguém correndo e,
dobrando os joelhos diante dele,
suplicou-lhe: "Bom Mestre, que farei



para alcançara vida eterna?» [1].
Nós, discípulos do Senhor,
presenciamos a cena com os
Apóstolos, e talvez nos
surpreendamos diante da resposta:
«Por que me chamas bom? Só Deus é
bom» [2]. Jesus não dá uma resposta
direta. Com suave pedagogia divina,
quer conduzir aquele jovem para o
sentido último de suas aspirações:
«Jesus mostra que a pergunta do
jovem é, na verdade, uma pergunta
religiosa, e que a bondade que atrai e
simultaneamente vincula o homem,
tem a sua fonte em Deus, mais, é o
próprio Deus, o único que é digno de
ser amado “com todo o coração, com
toda a alma e com toda a mente”». [3]

Para entrar na Vida

Logo, o Senhor retorna àquela
consulta audaz: o que devo fazer?
«Se queres entrar na vida, – responde
– observa os mandamentos» [4]. Tal
como o apresentam os evangelhos, o



jovem é um judeu piedoso que
poderia ter ido embora satisfeito com
esta resposta; o Mestre confirmou
suas convicções, porque o remete aos
mandamentos que observou desde a
sua adolescência [5]. Porém, quer
ouvi-lo da boca deste novo Rabi que
ensina com autoridade. Intui, e não
se engana, que pode abrir-lhe
horizontes inéditos. «Quais?» [6],
pergunta. Jesus recorda-lhe os
deveres relacionados com o próximo:
«Não matarás, não cometerás
adultério, não furtarás, não dirás
falso testemunho, honra teu pai e tua
mãe, amarás teu próximo como a ti
mesmo» [7]. São os preceitos – a
chamada segunda tábua – que
protegem «bem da pessoa, imagem
de Deus, mediante a proteção dos
seus bens» [8]. Constituem a primeira
etapa, a via para liberdade, não a
liberdade perfeita, como observa
Santo Agostinho [9]; dito de outro
modo, são a fase inicial no caminho



do amor, mas não no amor maduro,
plenamente realizado.

Que me falta ainda?

O jovem conhece e vive estas
prescrições, mas algo em seu interior
pede-lhe mais; tem que haver – pensa
– algo mais que possa fazer. Jesus lê
no seu coração: «fixou nele o olhar,
amou-o» [10]. E lança o maior desafio
de sua vida: «Uma só coisa te falta;
vai, vende tudo o que tens e dá-o aos
pobres e terás um tesouro no
céu» [11]. Jesus Cristo pôs aquele
homem perante a sua consciência, a
sua liberdade, o seu desejo de ser
melhor. Não sabemos até que ponto
entendeu as exigências do Mestre,
apesar de que pela sua pergunta –
que me falta ainda? –, parece que
teria esperado outras “coisas para
fazer”. As suas disposições são boas,
embora talvez ainda não houvesse
entendido a necessidade de



interiorizar o sentido dos
mandamentos do Senhor.

A vida a que Deus chama não
consiste somente em fazer coisas
boas, mas em «ser bons», virtuosos.
Como costumava precisar nosso
Padre [12], não basta ser bonzinhos,
mas retos, de acordo com o
panorama imenso – “só Deus é
bom” [13] – que Jesus abre diante de
nós.

A maturidade cristã implica tomar as
rédeas da nossa vida, perguntar-nos
de verdade, diante de Deus, o que
ainda nos falta. Estimula-nos a sair
do cômodo refúgio de quem é um 
cumpridor da lei para descobrir que
o que importa é seguir Jesus, apesar
dos próprios erros. Deixamos então
que seus ensinamentos transformem
nosso modo de pensar e de sentir.
Experimentamos que nosso coração,
antes pequeno e encolhido, se dilata
com a liberdade que Deus pôs nele:



«correrei pelo caminho de vossos
mandamentos, porque sois vós que
dilatais meu coração» [14]

O desafio da formação moral

O jovem não esperava que “a coisa
que faltava” era precisamente pôr a
sua vida aos pés de Deus e dos
outros, perdendo sua segurança de 
cumpridor. E se afastou triste, como
acontece a todo aquele que prefere
seguir exclusivamente a sua própria
rota, em vez de deixar que Deus o
guie e surpreenda. Deus nos chamou
para viver com sua liberdade – «hac
libertate nos Christus liberavit» [15] –
e, no fundo, nosso coração não se
conforma com menos.

Amadurecer é aprender a viver de
acordo com ideais altos. Não se trata
simplesmente de conhecer uns
preceitos ou adquirir uma visão cada
vez mais afinada das repercussões
dos nossos atos. Decidir-se a ser bons
– santos, em última instância – supõe



identificar-se com Cristo, sabendo
descobrir as razões do estilo de vida
que Ele nos propõe. Implica,
portanto, conhecer o sentido das
normas morais, que nos ensinam a
que bens devemos aspirar, como
devemos viver para alcançar uma
existência plena. E isto se consegue
incorporando as virtudes cristãs ao
nosso modo de ser.

Os pilares do caráter

O saber moral não é um discurso
abstrato, nem uma técnica. A
formação da consciência requer um
fortalecimento do caráter que se
apoia sobre as virtudes como seus
pilares. Estas assentam a
personalidade, estabilizam-na,
transmitem-lhe equilíbrio.
Capacitam-nos a sair de nós mesmos,
do egocentrismo, e dirigir o foco dos
nossos interesses para fora de nós,
para Deus e para os outros. A pessoa
virtuosa está centrada, possui



medida em todo, é reta, íntegra. Em
troca, quem carece de virtudes
dificilmente será capaz de
empreender grandes projetos ou de
realizar grandes ideais. Sua vida será
feita de improvisações e oscilações,
de modo que não será confiável, nem
sequer para si mesma.

Cultivar as virtudes expande a nossa
liberdade. A virtude não tem nada a
ver com o acostumar-se ou com a
rotina. É claro que não basta uma
única ação para que um hábito
operativo bom arraigue, para que se
solidifique no nosso modo de ser e
leve- nos a realizar o bem com mais
facilidade. A repetição sucessiva
ajuda os hábitos a se estabilizarem:
tornamo-nos bons sendo bons.
Repetir a resolução de estudar na
hora marcada, por exemplo, faz que
a segunda vez nos custe menos que a
primeira, e a terceira menos que a
segunda, mas é preciso perseverar
na determinação de começar a



estudar para manter o hábito de
estudo, senão este se perde.

A renovação do espírito

As virtudes, humanas e
sobrenaturais, orientam-nos para o
bem, para o que satisfaz as nossas
aspirações. Ajudam-nos a alcançar a
autêntica felicidade, que consiste em
unir-se a Deus: «Ora, a vida eterna
consiste em que conheçam a ti, um só
Deus verdadeiro, e a Jesus Cristo que
enviaste» [16]. Conferem facilidade
para atuar de acordo com os
preceitos morais, que não são vistos
somente como normas a cumprir,
mas como um caminho que conduz à
perfeição cristã, à identificação com
Jesus Cristo de acordo com o estilo de
vida das bem-aventuranças, que são
como o retrato de seu rosto e «falam
de atitudes e disposições de fundo da
existência» [17] que levam à vida
eterna.



Abre-se, então, um caminho de
crescimento na vida cristã, segundo
as palavras de São Paulo:
«transformai-vos pela renovação do
vosso espírito, para que possais
discernir qual é a vontade de Deus, o
que é bom, o que lhe agrada e o que é
perfeito» [18]. A graça muda o modo
de julgarmos os diversos
acontecimentos, e dá-nos critérios
novos para atuar. Progressivamente,
aprendemos a ajustar nosso modo de
ver as coisas à vontade de Deus, que
se expressa também na lei moral, de
modo que amamos o bem, a vida
santa, e saboreamos «o que é bom, o
que lhe agrada e o que é
perfeito» [19]. Alcança-se uma
maturidade moral e afetiva com
sentido cristão, que leva a apreciar
com facilidade o que é
autenticamente nobre, verdadeiro,
justo e belo, e a repelir o pecado, que
ofende a dignidade dos filhos de
Deus.



Este caminho leva a formar, como
dizia São Josemaria, uma «alma de
critério» [20]. Mas, quais são as
características deste critério? Em
outro momento, ele mesmo
acrescenta: «o critério implica
maturidade, firmeza de convicções,
conhecimento suficiente da doutrina,
delicadeza de espírito, educação da
vontade» [21]. Que grande retrato da
personalidade cristã! Uma 
maturidade que nos ajuda a tomar
decisões com liberdade interior e
fazê-las próprias, ou seja, com a
responsabilidade de quem sabe
prestar conta delas. Ter convicções
fortes seguras, baseadas num
conhecimento profundo da doutrina
cristã que alcançamos através de
aulas ou palestras de formação,
leituras, reflexão e, especialmente,
do exemplo dos outros, pois as
«verdadeiras estrelas da nossa vida
são as pessoas que souberam viver
com retidão» [22]. Isto é combinado
com a delicadeza de espírito, que se



traduz em afabilidade com as
pessoas, e com a educação da
vontade, que consiste em viver uma
vida virtuosa. Uma «alma de
critério», portanto, sabe perguntar-se
nas diversas circunstâncias: o que
espera Deus de mim? Pede luzes ao
Espírito Santo, recorre aos princípios
que assimilou, aconselha-se com
quem pode ajudá-lo, e sabe atuar em
consequência.

Fruto do amor

Assim entendido, o comportamento
moral – que se concretiza em viver os
mandamentos com a força da virtude
– é fruto do amor, que nos
compromete na busca e promoção do
bem. Um amor assim vai além do
sentimento, que por sua própria
natureza é flutuante e fugaz: não
depende dos humores do momento,
do que me agrada, ou do que gostaria
em determinada circunstância. Pelo
contrário, amar e ser amado supõe



uma doação de si, que se fundamenta
na alegria que um coração sente ao
saber-se amado por Deus e ao aspirar
aos grandes ideais pelos quais vale à
pena empenhar a liberdade: «Na
entrega voluntária, em cada instante
dessa dedicação, a liberdade renova
o amor, e renovar-se é ser
continuamente jovem, generoso,
capaz de grandes ideais e de grandes
sacrifícios» [23]

A perfeição cristã não se limita ao
cumprimento de umas normas, mas
também não consiste no
desenvolvimento isolado de
capacidades como o autocontrole ou
a eficiência. Impulsiona a entrega da
liberdade ao Senhor, a responder ao
seu convite: «vem e segue-me» [24],
com a ajuda de sua graça. Trata-se de
viver segundo o Espírito [25],
movidos pela caridade, de modo que
se deseja servir aos outros, e se
compreende que a lei de Deus é o
melhor caminho para praticar esse



amor escolhido livremente. Não é
questão de cumprir regras, mas de
aderir a Jesus, de compartilhar a sua
vida e o seu destino, obedecendo
amorosamente à vontade do Pai.

Sem ser perfeccionistas

Este empenho por amadurecer em
virtudes é alheio a qualquer desejo
narcisista de perfeição. Lutamos por
amor a nosso Pai Deus, é nEle que
temos nosso olhar fixo e não em nós
mesmos. Convém, portanto,
descartar a tendência ao 
perfeccionismo, que talvez poderia
surgir se considerássemos a nossa
luta interior erroneamente de acordo
com critérios de eficácia, precisão,
rendimento..., muito em voga em
alguns contextos profissionais, mas
que diluem a vida moral cristã. A
santidade consiste principalmente
em amar a Deus.

De fato, a maturidade leva a
harmonizar o desejo de atuar bem,



com as limitações reais que
experimentamos em nós mesmos e
nas outras pessoas. Em algumas
ocasiões podemos sentir vontade de
dizer com São Paulo: «Não entendo,
absolutamente, o que faço, pois não
faço o que quero; faço o que
aborreço (...). Sou um homem infeliz!
Quem me livrará deste corpo que me
acarreta a morte?» [26]. Sem dúvida,
não perdemos a paz, pois Deus nos
diz o mesmo que ao Apóstolo: «Basta-
te a minha graça» [27]. Enchamo-nos
de agradecimento e esperança, pois o
Senhor conta com as nossas
limitações, contanto que nos
impulsionem a converter-nos, a
recorrer à sua ajuda.

De novo aqui, o cristão encontra uma
explicação na primeira resposta de
Jesus ao jovem: «Só Deus é
bom» [28]. Da bondade de Deus
vivemos nós, seus filhos. Ele nos dá a
força para orientar toda nossa vida
para o que realmente é valioso,



compreender o que é bom e amá-lo,
de nos prepararmos para a missão
que Ele nos confiou.

J.M. Barrio e R. Valdés

[1]Mc 10, 17.

[2]Mc 10, 18.

[3]São João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor (6-08-1993), n. 9. Cf. Mt 22,
37.

[4]Mt 19, 17.

[5]Cf. Mc 10, 20.

[6]Mt 19, 18.

[7]Mt 19, 18-19.

[8]São João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, n. 13.



[9]Cf. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. em Veritatis
splendor, n. 13).

[10]Mc 10, 21.

[11]Ibid.

[12]Cf. Caminho, n. 337.

[13]Mt 19, 17.

[14]Sl 118 (119), 32.

[15]Gal 5, 1

[16]Jo 17, 3.

[17]São João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor, n. 16.

[18]Rm 12, 2.

[19]Ibid.

[20]Caminho, ao leitor.

[21]Questões atuais do cristianismo,
n. 93.



[22]Bento XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), n. 49.

[23]Amigos de Deus, n. 31.

[24]Mc 10, 21.

[25]Cf. Ga 5, 16.

[26]Rm 7, 15.24

[27]2 Cor 12, 9.

[28]Mt 19, 17.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/formar-o-
carater-na-virtude/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/formar-o-carater-na-virtude/
https://opusdei.org/pt-br/article/formar-o-carater-na-virtude/
https://opusdei.org/pt-br/article/formar-o-carater-na-virtude/

	Formação da personalidade (6): Formar o caráter na virtude

