
opusdei.org

Sobre a formação
profissional (2):
formação para ser
Cristo no trabalho

Uma ajuda para nos
identificarmos com Cristo no
trabalho é alimentar a
dimensão espiritual,
aprofundar intelectualmente na
própria atividade, capacitar-nos
para fazer o bem, crescer em
amizade e adquirir mais
competência.

15/02/2022



Quem não sonhou alguma vez em
viver uma grande aventura? Uma
aventura com descobertas
inimagináveis e que faça brilhar o
potencial, desconhecido até então,
para superar limitações pessoais,
uma aventura cheia de encontros e
compartilhada com outros
companheiros de viagem. É disso que
trata a santidade que cada um sonha
em alcançar: uma grande aventura
de relação com Deus no meio do
mundo.

Para um comerciante, uma
engenheira, uma estudante ou um
agente de saúde, esta aventura da
santidade desenvolve-se em torno do
seu trabalho profissional, dia a dia,
com esforço, com entusiasmo, com
vontade ou sem, colaborando com
outros colegas lado a lado ou em 
smart working. Para muitas pessoas,
o trabalho é o eixo, o centro ao redor
do qual giram a santidade e o
apostolado no meio do mundo, e o



seu alcance se reflete na seguinte
expressão de São Josemaria: 
santificar o trabalho, santificar-se no
trabalho e santificar os outros com o
trabalho.

Este lema é uma declaração de
intenções e uma meta na qual está
implícita a necessidade de ter
recursos para realiza-la. Quem sai
para correr sem tênis ou começa um
projeto sem um investimento? Aqui
não se trata de recursos isolados,
ferramentas ou estratégias, mas de
formar-se em todas as dimensões
vitais para chegar a ser Cristo no
trabalho.

Nosso encontro pessoal com Deus
no trabalho

A dimensão mais evidente é a
espiritual, pois se concentra em viver
o trabalho com amor, como lugar de
encontro com meu Pai Deus,
procurando apresentar-lhe uma 
oferenda agradável[1],unida ao



sacrifício do Filho na cruz que se
atualiza em cada celebração da
Missa[2]. Trata-se de buscar, de modo
ativo, fazer juntos a tarefa, por
Cristo, com Cristo e em Cristo[3],como
ocasião de serviço, um serviço direto
– como é o caso de tantas profissões:
cozinheiros, entregadores,
professores, psicólogos – ou indireto,
porque todo trabalho é serviço à
sociedade. Isto se estende às ações
concretas de todo o dia até chegar a
fazer, como ensinava São Josemaria,
da mesa de estudo, do escritório, da
cátedra, da oficina ou do campo, um
altar no qual Deus nos espera cada
dia[4], onde vamos depositando, uma
após outra, as horas de nossa
existência.

A dimensão espiritual significa
também, por nossa parte, o esforço
para não esquecer que o importante
em nosso trabalho não é o que nós
fazemos, e sim o que Deus realiza
através de nós. Levantamos muitas



vezes o coração para glorificar,
agradecer, pedir perdão e pedir
ajuda a Deus em correspondência
com os fins da Missa (adoração, ação
de graças, reparação e petição[5]). E
nos damos conta de que Deus nos vê,
nos ouve e nos sorri, pois contempla
o esforço que fazemos para amá-lo.

A perseverança no trabalho implica
cansaço, fadiga; uma fadiga física
para quem trabalha no setor da
construção ou esculpindo uma obra
de arte, uma fadiga mental para
quem perscruta uma tela para criar
um novo algoritmo ou deve atender
com amabilidade o passageiro
seguinte. A formação espiritual ajuda
a encarar este esforço como uma
oportunidade de estar mais perto de
Cristo, que carregou sobre si nossas
misérias[6], mais perto de Deus
Redentor. Em suma, o trabalho
santificado (por Cristo, com Cristo e
em Cristo) nasce do amor, manifesta o
amor e se ordena ao amor[7].O amor



de Cristo ao Pai e a nós – seus irmãos,
os homens – é princípio vivificador e
unificador de toda sua atividade e
missão; e também o é de nosso
trabalho, quando cuidamos do
mundo e dos outros, tentando imitar
a Jesus, fazendo-nos um com Ele.

A compreensão intelectual do
sentido do trabalho.

Se tivéssemos que definir o que dá
sentido à nossa existência, o que nos
configura como pessoas, o que nos
encaixa no mundo, um dos aspectos
que sublinharíamos é nosso
trabalho. Mesmo se aquele que
estamos realizando agora não for “o
trabalho dos meus sonhos”. Por
contraste, como seria nossa vida sem
trabalhar? A vocação que Deus nos dá
é muito formosa: criar, recriar,
trabalhar, indicava o Papa Francisco; 
o trabalho envolve o homem em tudo:
em seu pensamento, em sua ação, em
tudo[8].Este papel fundamental do



trabalho na hora de dar sentido à
nossa existência, requer um
aprofundamento do ponto de vista
filosófico e teológico. É esta a
formação de que necessitamos do
ponto de vista intelectual: quanto
mais compreendermos esta realidade
– que Deus tomou o homem e o
colocou no jardim do Éden para que o
trabalhasse e o guardasse[9],quer
dizer, o sentido vocacional do
trabalho humano – mais
entenderemos a dignidade que ela
traz consigo, porque nos faz parecer-
nos com Deus, manifesta nosso ser à
sua imagem e semelhança[10].

Esta abordagem pode ser feita a
partir de diversas disciplinas, para
compreender com mais
profundidade a Criação, a dimensão
redentora dos anos em que Cristo
esteve trabalhando com José, o
sacrifício da Cruz, a ação do Espírito
Santo na história, o papel dos leigos
na cristianização da sociedade, etc.



Tem especial importância,
evidentemente, tudo o que diz
respeito à virtude da justiça e às
exigências morais de cada profissão.
O estudo nos oferece, por isso,
perspectivas novas para entender
como santificar o próprio trabalho e
reforçar o nosso desejo de fazê-lo.

A par do que ficou dito, está sempre
presente a necessidade de
aprofundar na dimensão social e de
transformação do mundo que a
própria dedicação profissional
possui. Devemos receber uma tal
formação que suscite em nossas
almas, na hora de acometer o
trabalho profissional de cada um, o
instinto e a sã inquietação de
conformar essa tarefa às exigências
da consciência cristã, aos imperativos
divinos que devem reger na sociedade
e nas atividades dos homens [11],em
palavras de São Josemaria. Quem
tem experiência do trabalho como
lugar de santificação deseja que essa



experiência chegue a todas as
pessoas, não só proporcionando
meios espirituais para dar sentido ao
trabalho de cada um, mas agindo
para que todos tenham trabalhos
dignos e significativos.

Mais capazes para o bem

A realização cotidiana do trabalho
proporciona uma oportunidade para
o exercício das virtudes humanas. É
um lugar de treino muito útil para
todos aqueles que querem melhorar
como pessoas: como em toda
academia, para atingir um nível alto
de satisfação é necessário frequentá-
la com constância, embora neste caso
uma grande dose de ajuda
sobrenatural seja acrescentada pela
graça.

A formação humana, hoje e agora,
ajuda a colocar o foco da atenção em
virtudes que nos capacitam para
tornar realidade esse desejo de servir
as outras pessoas, virtudes que



poderíamos chamar de sociais. Por
exemplo, poderíamos incentivar a
prática da escuta interessada e ativa
no trabalho, com desejo de aprender
dos outros. Na relação com cada
pessoa, como explica o Papa ao falar
da conversa entre Jesus e o jovem
rico: quando ouvimos com o coração
sucede o seguinte: o outro se sente
acolhido, não julgado, livre para
contar a própria experiência de vida e
o próprio caminho espiritual[12].E
também em sentido mais amplo: O
Espírito nos pede que nos ponhamos à
escuta das perguntas, dos anseios, das
esperanças de cada Igreja, de cada
povo e nação. E também à escuta do
mundo, dos desafios e das mudanças
que nos apresenta. Não façamos
isolamento acústico no coração, não
nos blindemos dentro de nossas
certezas. As certezas nos fecham
muitas vezes. Escutemo-nos[13].

Muito unida a este aspecto, a virtude
da humildade leva-nos a reconhecer



que necessitamos dos outros, bem
como a perceber como podemos
colaborar e fazê-lo generosamente. A
capacidade de colaborar com outros
e de contar com todos é uma
exigência do nosso mundo de
trabalho; se bem que se possa
aprender técnicas e habilidades, a
virtude cristã acrescenta além disso
uma atitude vital, um interesse vital
pela outra pessoa, querendo – e, com
a prática, sabendo – estimular a
liberdade e a responsabilidade de
cada um e pondo em jogo seus
talentos.

Outra virtude que se desenvolve é o
compromisso, uma palavra que, às
vezes, provoca pavor. O que teria
que levar-nos à reflexão é, no
entanto, as consequências do medo
do compromisso. Como posso
construir algo valioso que
permaneça no tempo sem
compromisso? É possível atingir uma
meta sem abrir mão de outras



possibilidades pelo caminho?
Sabemos bem a resposta e não há
dúvida de que, da mesma forma que
em outros campos pessoais, também
no trabalho o compromisso pode ser
árduo, porque implica renúncias ou
requer um esforço contínuo.

O compromisso também é
imprescindível para viver a
honradez, a justiça e a
responsabilidade pessoal. Dá
capacidade de ser fiel ao que a
própria consciência indica como
justo, embora, inclusive, estejam
estendidos comportamentos
contrários em nosso ambiente
profissional. Reforça a preocupação
ativa para humanizar os ambientes
de trabalho e promover condições
dignas de trabalho para todos.

Desfrutar com os outros

Nas relações interpessoais, a
benevolência e a magnanimidade
com os outros são qualidades muito



apreciadas. Em uma sociedade
individualista e competitiva como a
nossa, são virtudes que manifestam a
caridade, e um cristão quer
desenvolvê-las e transmiti-las em seu
ambiente sem cair na ingenuidade
ou na simples filantropia e correndo
o risco de que, às vezes, a bondade
seja vista como uma fraqueza.
Aprender a pedir desculpas, a
retificar, e sobretudo a perdoar. Ser
honesto consigo mesmo e com os
outros. Ser sincero e leal nas relações
com os colegas. Tratar os clientes
com afabilidade e paciência. A lista
de virtudes pode ser infinita, se
quisermos, e o desejo de ser melhor e
ter mais afeto aos companheiros de
viagem faz parte dessa aventura que
a vida profissional representa.

O âmbito do próprio trabalho
constitui o ambiente natural para
que se criem muitas e sólidas
amizades, como recorda o Prelado do
Opus Dei em sua carta de 1/11/2019[14],

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-amizade-prelado-opus-dei/


assim como para semear a paz e a
alegria tão próprias do espírito
cristão. São Josemaria, citado pelo
Prelado, explica assim: Bem se pode
dizer, filhos da minha alma, que o
maior fruto do labor do Opus Dei é
aquele que obtêm os seus membros
pessoalmente, com o apostolado do
exemplo e da amizade leal com os
seus companheiros de profissão: na
universidade ou na fábrica, no
escritório, na mina ou no campo[15].É
um espaço para compartilhar
anseios, colaborar mutuamente e
dedicar muitas horas ao
desenvolvimento de uma tarefa
comum; isto fortalece os vínculos e
dá espaço ao conhecimento mútuo,
ao mesmo tempo impede a
instrumentalização das relações, que
as reduziria a procura de vantagens,
na cultura do êxito imediato. O
nascimento de uma amizade tem
muito de dom inesperado[16],recorda o
Prelado, este dom de Deus que nos
transmite consolo e alegria[17]e



recorda o amor gratuito da Trindade
por cada um. Ao mesmo tempo uma
tarefa se torna grata e
compartilhada, pois a própria
amizade é um diálogo, no qual damos
e recebemos luz; no qual surgem
projetos, em um mútuo abrir-se
horizontes; no qual nos alegramos
pelo que é bom e nos apoiamos no que
é difícil; no qual passamos um bom
momento, porque Deus nos quer
contentes[18].

E com competência profissional

Além da formação nas virtudes, a
formação profissional é parte
fundamental para a própria
santificação e ferramenta específica
para enfrentar os desafios culturais e
sociais da sociedade de hoje. A
competência profissional é essencial
para que se possa santificar um
trabalho, já que se deve
primeiramente realizá-lo bem, tão
bem quanto qualquer pessoa; e se for



possível, melhor, pois vai ao lado dos
nossos desejos de aperfeiçoar a
criação, adorar o Criador e colaborar
como corredentores[19], pondo em
exercício a alma sacerdotal
adquirida no Batismo, sendo Cristo
no trabalho.

São Josemaria insistia com os
primeiros da Obra que a formação
intelectual e profissional leva a 
procurar as alturas, não as
planícies[20], na própria profissão e
ofício. Ou seja, estimular cada pessoa
para desenvolver plenamente a sua
própria personalidade e capacidades
no campo onde possa contribuir
mais com a sociedade, ajudando a
humanizar o próprio ambiente.

A capacitação e as qualificações
profissionais são adquiridas nas
instituições criadas para este fim:
universidades, escolas técnicas,
academias, plataformas on-line de
formação, instituições públicas que



oferecem cursos de atualização ou
inserção profissional... A oferta é
ampla e variada e é preciso decidir-
se a aproveitá-la. A ambição de
chegar mais alto de um cristão
implica uma contínua e exigente
capacitação profissional para estar
atualizado, uma obrigação de
adquirir uma formação profissional
conveniente, que se adquire nos
mesmos lugares que os outros
cidadãos[21].

A formação que a Prelazia
proporciona

De tudo o que foi dito deduz-se que
quem procura ser santo no meio do
mundo necessita de uma formação
que repercuta em todos os âmbitos
que entram em jogo no próprio
exercício profissional e ajude cada
pessoa a viver com maturidade esse
caminho de identificação com Cristo.
É isto que a Prelazia proporciona.



Em primeiro lugar somos
estimulados a amar nossa profissão,
como lugar de encontro com Deus e
participação da sua obra criadora, de
forma prática. Pode ajudar
perguntar-nos ao longo do dia como
estamos transformando o mundo
hoje. A resposta talvez diga respeito
a não reagir com agressividade a
uma situação tensa quando um prazo
se aproxima, agradecer a ajuda de
uma colega, conceder uma licença
maternidade sem ameaçar a
reincorporação da mãe, tantos
momentos e decisões em que somos
chamados a transformar o mundo,
melhorar o nosso ambiente e
contribuir para levá-lo a Deus.

A formação recebida ajuda, além
disso, a desempenhar o nosso
trabalho de modo coerentemente
cristão, isto é, de acordo com a
deontologia própria da profissão e
com a iniciativa de quem procura
colaborar na construção de uma



sociedade mais humana. E recorda
que é preciso estudar, conhecer e
exercitar os requisitos éticos e
morais com sentido de missão, sendo
exemplar no exercício profissional.
Este aspecto vai requerer um maior
investimento de tempo e esforço por
parte de advogados, ginecologistas,
funcionários de alfandega ou
investidores de bolsa, mas é
igualmente importante para aqueles
que cuidam de pessoas idosas, são
estagiários numa rádio local ou
preparam comida para entrega.

Além disso, a formação estimula o
desejo de empregar os meios para
capacitar-se devidamente de modo
que cada um promova um
crescimento na cultura própria de
cada ofício, profissão ou atividade
que desempenha, criando
associações profissionais ou
participando ativamente delas,
dedicando tempo para conhecer
melhor a própria profissão,



individualmente ou em companhia
de outros. Isto requer tempo e
energias, que não sobram, mas que é
um enriquecimento necessário. São
Josemaria dizia: Dou tanta
importância à cultura profissional de
um cabelereiro como de um
pesquisador; de um estudante
universitário como de uma
empregada doméstica. Trata-se de ter
a cultura do próprio ofício,
correspondente à vocação
profissional de cada um[22].

A formação facilita a aquisição de
valores específicos para a própria
profissão ou ofício: o valor da vida e
da saúde, nas profissões relacionadas
com a medicina; a solidariedade de
bombeiros e ajudantes; a igualdade
para os empresários e para aqueles
que trabalham em sindicatos.... Há
valores que, sendo universais e
necessários em todos os trabalhos,
sobressaem em alguns de modo
especial e devem ser acompanhados



pelas competências necessárias para
vivê-los. Ao fazê-lo pela glória de
Deus e o bem das almas, o nosso
trabalho alcança um valor
sobrenatural que permite a
identificação com Cristo.

O acompanhamento espiritual que a
Prelazia proporciona, ajuda a
enfrentar com realismo –
maturidade humana e sobrenatural –
as oportunidades e exigências que a
vida oferece, também durante o
caminho sobrenatural ao longo dos
anos, com esperança, discernimento
e sentido sobrenatural.

Por último, a identificação com a
missão apostólica leva a
entusiasmar-se em poder colaborar
mais no sustento econômico pessoal,
contribuindo assim com o bem-estar
da própria família e com os
apostolados da Obra.

Percorremos todos os aspectos da
formação que ajudam a fazer que o



nosso trabalho seja o trabalho de um
cristão, cuja centralidade São
Josemaria sintetizava com as
seguintes palavras: Vamos pedir luz a
Jesus Cristo Senhor Nosso e suplicar-
lhe que nos ajude a descobrir a cada
instante esse sentido divino que
transforma a nossa vocação
profissional no eixo sobre o qual
assenta e gira a nossa chamada à
santidade[23].

[1] Cfr.Catecismo da Igreja Católica, n.
2569.

[2] Cfr.Catecismo da Igreja Católica, n.
1350.

[3] Cfr. Oração Eucarística, doxologia
final.

[4] Cfr. São Josemaria, Entrevistas, n.
114.

[5] Cfr.Catecismo da Igreja Católica,
nn. 1407 e 1414.



[6] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 95.

[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 48.

[8] Francisco “O trabalho é a vocação
do homem”, homilia em Santa Marta,
1º de maio de 2020.

[9] Gênesis 2, 15.

[10] Cfr. Gênesis 1, 26.

[11] São Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
15, em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, III, Rialp, Madri
2013, p. 574.

[12] Francisco, Homilia, Missa na
abertura do sínodo dos bispos,
10/10/2021.

[13] Ibid.

[14] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral, 1-XI-2019, n. 20



[15] São Josemaria, Carta n. 6, n. 55.

[16] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral 1-
XI-2019, n. 20.

[17] Id. , n. 23.

[18] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral 9-
I-2018, n. 14

[19] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral 14-II-2017, n. 17.

[20] Cfr. Ana Sastre, Tiempo de
Caminar, Rialp, Madrid 1989, citação
18, p.232: (Fonte: São Josemaria, Hoja
de Noticias (complementos) de julho
de 1939 (AGP, série A.2, leg. 10, carp.
2). “Não passeis pela carreira como
se toda ela fosse uma planície.
Procurai as alturas. Tende
personalidade. Traçai o vosso sulco.
E que os sulcos de todos façam com
que o campo do Pai de famílias seja
produtivo”.



[21] Cfr. Prelazia da Santa Cruz e Opus
Dei, Ratio Institutionis, Roma 2007, n.
14.

[22] São Josemaria, Anotações de um
círculo breve, 19-IV-1964; em
“Meditaciones”, vol. I, pp. 606-607
(AGP, biblioteca, PO6).

[23] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
62.

Maeves Javaloyes

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/formacao-
profissional-2-formacao-para-ser-cristo-

no-trabalho/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/formacao-profissional-2-formacao-para-ser-cristo-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/formacao-profissional-2-formacao-para-ser-cristo-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/formacao-profissional-2-formacao-para-ser-cristo-no-trabalho/
https://opusdei.org/pt-br/article/formacao-profissional-2-formacao-para-ser-cristo-no-trabalho/

	Sobre a formação profissional (2): formação para ser Cristo no trabalho

