
opusdei.org

Forças invisíveis: os
anjos, o demônio e o
inferno

Os anjos aparecem como
“espíritos servidores” (Hb 1,14)
e esses serviços podem ser
resumidos em duas ações:
louvar incessantemente a Deus
e cuidar dos homens, exercendo
assim uma participação na
providência salvífica de Deus.

26/11/2019

Hoje em dia nos vemos facilmente
induzidos a pensar que só existe o



que podemos experimentar, que o
mundo verdadeiramente real é
constituído pelo que se vê e se toca,
seja diretamente ou virtualmente,
através da tela de um dispositivo. Ao
mesmo tempo, percebemos que é
muito difícil que algumas coisas que
acontecem neste mundo se devam
unicamente a causas visíveis e
experimentais, dada sua entidade
fora do comum. Ou seja, acontecem
coisas visíveis e tangíveis que têm
sua origem em algo que não se vê e
nem se toca. E isso acontece tanto
para coisas boas quanto para coisas
ruins. No primeiro caso,
comentamos: isso não é humano, é
divino, é bom demais para ser
humano (um milagre, por exemplo);
no outro caso, dizemos: isso é
diabólico, é muito ruim para se dever
exclusivamente ao poder de um
indivíduo (um assassinato brutal, por
exemplo). Em ambos os casos,
pensamos que sem uma força sobre-



humana determinadas ações não
poderiam acontecer.

Seres puramente espirituais

A crença na existência de forças
invisíveis sempre supôs, desde
antigamente, um desafio para a
razão humana. Em nossa sociedade
avançada, quando parece que se
trata de uma crença destinada a
desaparecer por seu caráter mítico e
simbólico, misteriosamente
reaparece na cultura de diversos
modos (no cinema ou literatura), e
inclusive nos testemunhos de
pessoas que narram fatos
portentosos que atribuem a seres
que estão além da nossa percepção
sensível (que pode se aplicar tanto à
oração de intercessão como às
práticas esotéricas ou ao
espiritismo).

Um conhecido exegeta do século
passado afirmava, na sua tentativa
de desmitificar o Novo Testamento



para torná-lo “mais razoável” para o
homem contemporâneo, que não
podia acender a luz ou escutar o
rádio e continuar acreditando no
mundo dos anjos e dos demônios. O
que será que ele diria, se tivesse
conhecido a internet, as redes sociais
e os smartphones? O avanço
tecnológico, que nos permite
dominar cada vez mais os nossos
limites espaço-temporais, é algo que
nos afasta ou quem sabe nos
aproxima do mundo espiritual? O
que a fé cristã diz sobre tudo isso?

Diante dessa questão, a primeira
coisa é dizer com clareza que é
necessário afirmar a existência de
Deus para explicar a existência do
mundo, já que Ele o criou, mas não
se pode dizer o mesmo de outros
seres, mesmo que sejam superiores a
nós. Baseado em que só Deus é
Criador, o cristianismo descartou
desde o princípio a ideia de
divindades intermediárias como se



Deus, que é puro espírito, não
pudesse ter nenhuma relação com o
que está distante dele, ou seja, o
material.

De qualquer forma, embora só Deus
seja necessário, o cristianismo, que
compartilhava elementos de outras
cosmovisões, conseguiu, pouco a
pouco, encontrar uma explicação
racional para a existência dos seres
puramente espirituais. Neste ponto, a
reflexão de São Tomás de Aquino foi
de grande ajuda, pois na época
patrística se suscitaram numerosas
controvérsias. Graças à sua
metafísica do ser, o Aquinate
conseguiu explicar que é possível
que existam seres criados puramente
espirituais[1]. Alguém poderia
pensar que isso acontece plenamente
na alma humana, mas o homem tem
uma natureza que também é
corpórea. Assim como na criação de
Deus há seres puramente materiais, e
outros compostos de matéria e



espírito, é muito conveniente,
segundo o princípio da ordem do
universo e da perfeição da própria
criação, que haja seres puramente
espirituais[2].

A mediação para chegar a Deus

Na realidade, estas reflexões têm o
seu ponto de partida e de chegada na
narração bíblica da História da
Salvação, na qual aparecem junto a
Deus, único Senhor e Criador, outros
seres cuja força e influência, positiva
ou negativa, são percebidas neste
mundo. Os anjos aparecem como
“espíritos servidores” (Hb 1,14) e
esses serviços podem ser resumidos
em duas ações: cantar e voar[3]. Eles
cantam, ou seja, louvam
incessantemente a Deus,
constituindo os coros celestiais aos
que a liturgia da Igreja se une de
muitos modos. Por isso não é de se
estranhar que, quando se desvaloriza
a dimensão litúrgico-sacramental da



fé, a doutrina dos anjos fique de lado.
Por outro lado, os anjos voam, ou
seja, são enviados por Deus para
cuidar dos homens, exercendo assim
uma participação na providência
salvífica de Deus. Assim, o Novo
Testamento os mostra
acompanhando os momentos mais
importantes da vida de Cristo e da
Igreja nascente. De maneira análoga,
custodiam a vida de cada pessoa e
instituição, por isso a tradição cristã
fala da existência de um anjo da
guarda[4]. Portanto, a visão cristã
está caracterizada pela mediação: a
grandeza do Criador se mostra
precisamente em que seu projeto
está pensado para se cumprir com a
cooperação de suas criaturas livres.
E, quanto mais elevadas, mais
partícipes serão de seu governo
sobre a criação. Nós também
percebemos que às vezes é mais fácil
fazer as coisas diretamente do que
conseguir que outros as façam
livremente, mas esta última



possibilidade é sinal de maior
perfeição, como mostra, por
exemplo, a experiência de governo
em uma família ou de vários tipos de
instituições.

Por tudo isso se entende que os anjos,
como seres pessoais e livres, tiveram,
por assim dizer, a sua própria
história, da qual a Bíblia nos fala de
modo sucinto que alguns se
rebelaram contra Deus para
sempre[5]. Na realidade, a existência
do diabo e dos seus aliados, afirmada
pela Igreja desde o princípio e
confirmada em nossos dias em
diversas ocasiões pelo Papa
Francisco[6], constitui a face oculta
de uma mensagem de esperança: o
mal que todos nós vemos no mundo,
e não só o que é produzido pelos
outros, mas também o que nós
mesmos cometemos, é algo que nos
supera, que em certo sentido provém
de um princípio que está além (“não
nos deixeis cair em tentação, mas



livrai-nos do mal”) e, ao mesmo
tempo, que não é divino e, por tanto,
não é originário, não é necessário.
Como se sabe, os relatos de muitas
tradições culturais tentam explicar a
origem do bem e do mal que existe
no mundo – e dentro de nós – e, para
isso, recorrem a uma oposição
originária de princípios contrários.
Isto significaria que o mal é tão
radical quanto o bem, que sempre
existiu, existe e existirá por aí, e que,
em suma, não pode ser sanado. Isto
leva inexoravelmente a uma visão
desesperada do ser humano[7].

O cristianismo diz, no entanto, que só
o bem é originário, e que a existência
do mal, que ninguém pode negar, foi
resultado do mau uso da liberdade
das criaturas, em primeiro lugar, das
angelicais. Por isso sentimos com
força o poder do mal no mundo e na
história, de forma que às vezes
parece invencível. O anúncio cristão,
cheio de esperança, é a afirmação de



que Deus colocou um remédio, que
Ele mesmo assumiu esse mal em seu
Filho, encarnado e morto numa cruz,
para que todos aqueles que se
unirem a Ele possam vencê-lo,
associando-se ao triunfo pascal da
sua ressurreição. Este triunfo, depois
da Ascenção de Jesus Cristo aos céus,
muitas vezes mostra-se pequeno e
vulnerável na história, inclusive
invisível, mas é real, cresce
misteriosamente e só no fim se
mostrará com todo o seu esplendor.
O próprio Deus não deixa de oferecer
manifestações visíveis do seu poder
em sua providência salvífica na
história, mediante os sacramentos, a
efusão de múltiplas graças que
atuam de modo mais ou menos
escondido, mas real, na vida das
pessoas, servindo-se da cooperação
dos anjos, dos santos e de tantas
pessoas.

Misericórdia e inferno



Se Deus é tão bom e misericordioso
que toma a iniciativa para curar as
suas criaturas, por que não faz a
mesma coisa com os anjos caídos?
Parece que a existência do inferno
como castigo perpétuo para os
demônios e todos aqueles homens
que morrem afastados de Deus
contradiz a noção de cura e sustento,
que a Igreja ensina. Parece que o
inferno implica eternizar
precisamente o que a fé a cristã diz
que não é eterno, mas que tem
origem na história. Se o mal teve um
início, supõe-se que também terá fim,
para que ao final, como diz são
Paulo, “Deus seja tudo em
todos” (1Cor 15,28). De fato, desde
Orígenes, não faltaram dentro da
Igreja em épocas diferentes, também
em nossos dias, vozes que se
levantaram, inspirando-se nessas
palavras de são Paulo, para sugerir
uma reconciliação universal no final
dos tempos. Se Deus é
misericordioso, como pode permitir



que haja pessoas que sejam
condenadas para sempre longe
d’Ele?

No entanto, algo dentro de nós diz
que a vida das pessoas, humanas ou
angelicais, têm um dom inestimável,
que é a liberdade, um dom que o
próprio Deus nos deu e que não pode
tirá-lo sem violentar a natureza que
Ele mesmo criou. Não é possível que
Deus não leve a sério a liberdade de
suas criaturas. E, ao mesmo tempo,
dentro de nós existe um forte sentido
de justiça, que clama para que o
impertinente mal cometido não fique
impune[8]; algo nos diz que não é
possível que a imoralidade triunfe,
como infelizmente acontece tantas
vezes na história do nosso mundo,
onde nem sempre se faz justiça, pior
ainda, são cometidas autênticas
injustiças que fazem parte desse mal
de que estamos falando. Se Deus é
realmente Deus, onipotente e bom,
não pode tratar do mesmo modo os



que se comportaram bem e os que se
obstinaram em cometer males
terríveis sem se arrepender[9]. Esta é
uma convicção das grandes tradições
religiosas da humanidade: que Deus
é remunerador. Claramente, nesta
terra, o castigo tem uma finalidade
terapêutica, mas quando acaba o
tempo para entrar na dimensão
definitiva da existência, o tempo do
arrependimento também termina,
pois de algum modo a decisão
tornou-se eterna: eis aqui o enorme
poder da liberdade.

O cristianismo, um dualismo de
liberdades

Com efeito, encontramo-nos, no fim
das contas, diante do mistério da
liberdade, tanto de Deus quanto das
suas criaturas. Deus criou
livremente, sem coerções, de modo
que a existência das criaturas é fruto
de uma livre vontade divina de amar
e ser amado. Um filósofo moderno



explica como a onipotência se
manifesta de modo mais pleno na
criação de seres livres[10]. Trata-se
de um risco que Deus quis correr,
como dizia São Josemaria[11], pois a
liberdade das suas criaturas é real e
a prova disso é que podem escolher
não só não amar, como inclusive
odiar o seu Criador. E não só por um
espaço de tempo, mas também para
sempre. Por isso, Bento XVI falava da
nossa liberdade como uma
“onipotência invertida”[12]. O
homem realmente é dono da sua
liberdade, e pode decidir usá-la para
o ódio e a destruição.

Por isso, é verdade que o
cristianismo, em certo sentido, é um
dualismo, pois sustenta que a
História é o cenário de um drama, de
uma luta entre o bem e o mal, entre a
graça e o pecado. No entanto, não diz
que os dois poderes tenham a mesma
categoria, e sim que um deles
permite a existência do outro sem



aniquilá-lo. Trata-se, como diz
Ratzinger, de um dualismo de
liberdades ou existencial, mas não de
um dualismo ontológico[13]. Apenas
o bem é originário.

Começamos afirmando que para
muitos só existe o que pode ser
experimentado por meio dos
sentidos. Sugerimos também que
talvez nossos avanços tecnológicos
expressem de alguma forma uma
proximidade a uma condição de vida
que supera os limites espaço-
temporais da nossa condição neste
mundo. Como mostramos, a
existência de forças invisíveis nos
leva a considerar que, em virtude da
nossa espiritualidade, que inclui o
grande dom da liberdade, não
estamos necessariamente fadados a
um mundo de experiência visível
mas caduca, mas que possuímos um
ser aberto a um mundo real e mais
amplo, o mundo da esperança. Esta
realidade se manifesta aos olhos da



fé, misturada com este mundo, onde
o bem e o mal convivem e crescem
juntos – como o trigo e o joio da
parábola de Jesus (cfr. Mt 13,24-30) –
e que se manifestará plenamente no
final da História, quando chegar o
tempo da colheita e o Senhor do
mundo julgar com misericórdia as
suas criaturas livres.

Santiago Sanz

Leituras recomendadas

E. Peterson, El libro de los ángeles,
Rialp, Madrid 1957.

São João Paulo II, Creo en Dios Padre,
Palabra, Madrid 1990, pp. 157-170.

Bento XVI, Enc. Spe salvi, 30-X-2007.

S.-T. Bonino, Angels and Demons. A
Catholic Introduction, The Catholic
University of America Press,
Washington D.C. 2016.



[1] “Embora, no anjo não haja
composição de forma e de matéria,
há, todavia, nele ato e potência. E isto
pode ser manifestado considerando
as coisas materiais, nas quais se
descobre uma dupla composição. A
primeira, de matéria e forma, pelas
quais uma natureza é constituída.
Mas a natureza assim composta não
é o seu ser, senão o do seu ato; por
onde, tal natureza está para o seu ser
como a potência para o ato. Logo,
eliminada a matéria, e posto que a
forma mesma subsista sem a
matéria, contudo ainda permanece a
relação da forma com o seu ser,
como a da potência com o ato. E tal
composição é a que se deve admitir
nos anjos. (...) Mas, em Deus, não
difere a essência, da existência, como
antes se demonstrou. Por onde, só
Deus é ato puro” (São Tomás de
Aquino, STh, I, q. 50, a.2, ad 3).



[2] Cfr. Santo Tomás de Aquino, STh,
I, q. 50, a. 1; q. 51, a. 1.

[3] Estas expressões podem ser
encontradas em J. Ratzinger, 
Allgemeine Schöpfungslehre,
Regensburg 1976, pp. 61-64.

[4] “Ninguém poderá negar que cada
fiel tem a seu lado um anjo como
protetor e pastor para conduzir a sua
vida” (São Basílio, Contra Eunomio,
3,1).

[5] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
nn. 391-392.

[6] “Não admitiremos a existência do
demônio, se nos obstinarmos a olhar
a vida apenas com critérios
empíricos e sem uma perspectiva
sobrenatural. A convicção de que
este poder maligno está no meio de
nós é precisamente aquilo que nos
permite compreender por que, às
vezes, o mal tem uma força
destruidora tão grande. É verdade



que os autores bíblicos tinham uma
bagagem conceitual limitada para
expressar algumas realidades e que,
nos tempos de Jesus, podia-se
confundir, por exemplo, uma
epilepsia com a possessão do
demônio. Mas isto não deve levar-
nos a simplificar demasiado a
realidade afirmando que todos os
casos narrados nos Evangelhos eram
doenças psíquicas e que, em última
análise, o demônio não existe ou não
intervém. A sua presença consta nas
primeiras páginas da Sagrada
Escritura, que termina com a vitória
de Deus sobre o demônio. De fato,
quando Jesus nos deixou a oração do
Pai-Nosso, quis que a concluíssemos
pedindo ao Pai que nos livrasse do
Maligno. A expressão usada não se
refere ao mal em abstrato; a sua
tradução mais precisa é “o Maligno”.
Indica um ser pessoal que nos
atormenta. Jesus ensinou-nos a pedir
cada dia esta libertação para que o
seu poder não nos domine”. (Papa



Francisco, Exort. Ap., Gaudete et
exsultate, 19/03/2018, n. 160).

[7] Cfr. Bento XVI, Audiência geral,
3/12/2008.

[8] “Há algo na própria consciência
moral do homem que reage diante da
perda de tal perspectiva: o Deus que
é amor não é também justiça
definitiva? Pode aceitar estes crimes
terríveis, podem eles passar
impunes? A pena definitiva não é de
algum modo necessária para
alcançar o equilíbrio moral na
história tão intrincada da
humanidade? Um inferno não é de
alguma forma ‘a última tábua de
salvação’ para a consciência moral
do homem?” (são João Paulo II, 
Cruzando o limiar da esperança,
Francisco Alves, São Paulo 1994, pg.
174)

[9] “Pode haver pessoas que
destruíram totalmente em si próprias
o desejo da verdade e a



disponibilidade para o amor; pessoas
nas quais tudo se tornou mentira;
pessoas que viveram para o ódio e
espezinharam o amor em si mesmas.
Trata-se de uma perspectiva terrível,
mas algumas figuras da nossa mesma
história deixam entrever, de forma
assustadora, perfis deste gênero. Em
tais indivíduos, não haveria nada de
remediável e a destruição do bem
seria irrevogável: é já isto que se
indica com a palavra inferno” (Bento
XVI, Enc. Spe Salvi, 3/10/2007, n. 45)

[10] Cfr. S. Kierkegaard, Diário, vol. 1,
VII A 181 (edição de C. Fabro,
Morcelliana, Brescia 1962, pp.
512-513).

[11] “Deus quis que fôssemos seus
cooperadores, quis correr o risco da
nossa liberdade” (são Josemaria, É
Cristo que passa, n.113); cfr. Idem,
“As riquezas da fé”, em Os domingos
de ABC, 2/11/1969, pp. 4-7.



[12] Bento XVI, Mensagem Urbi et
Orbi, 25/12/2012.

[13] Cfr. S. Sanz, Joseph Ratzinger y la
doctrina de la creación. Los apuntes
de Münster de 1964 (II). Algunos
temas fundamentales, “Revista
Española de Teología” 74 (2014), pp.
201-248 [231].

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/forcas-
invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-

inferno/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-br/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-br/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/
https://opusdei.org/pt-br/article/forcas-invisiveis-os-anjos-o-demonio-e-o-inferno/

	Forças invisíveis: os anjos, o demônio e o inferno

