opusdei.org

Fé e vida em Sao
Josemaria

O cristianismo € antes de tudo,
na sua esséncia, um encontro
vital com Cristo Ressuscitado,
presente na Sua Igreja e Senhor
da Histdria, um encontro “que
traz um horizonte novo a vida”

17/11/2020

1. Introducao: porqué o Ano da Fé?

No inicio da Carta Apostolica em
forma de motu proprio Porta Fidei
diz-se: “A porta da fé (cf. Act 14,27)
que introduz na vida de comunhdo


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_po.html

com Deus e permite a entrada na sua
Igreja, esta sempre aberta para
nos”[1]. Fé e vida ficam assim logo
proximas no incipit do documento
com o qual o Santo Padre promulgou
0 Ano da Fé. A vida de que se fala é a
de comunhdo com Deus. A
preocupacdo fundamental do
documento, em coeréncia com tudo o
que Bento XVI ensinou ao longo do
seu pontificado, é impedir que o
cristianismo possa ser confundido
com uma simples doutrina filosofica
ou moral: é antes de tudo, na sua
esséncia, um encontro vital com
Cristo Ressuscitado, presente na Sua
Igreja e Senhor da Historia, um
encontro “que traz um horizonte
novo a vida”[2].

Este novo horizonte da vida de
comunhdo com Deus, aberto pela fé,
€ a propria fonte da pregacdo e do
apostolado de Paulo e Barnabé, que,
ja regressados a Antioquia, de onde
tinham saido para a sua missao,



“reuniram a igreja e contaram tudo o
que o Senhor tinha feito por seu
intermédio e como tinha aberto a
porta da fé aos gentios” (Act 14,27).
Portanto, é o proprio Deus que abre a
porta da fé atuando na vida dos seus
apostolos e dos seus santos.

A imagem da porta é frequente na
linguagem do Evangelho: a porta esta
muitas vezes fechada, como no caso
das virgens néscias (cf. Mt 25,10) ou
no caso do homem e seus filhos que
ja se tinham deitado (cf. Lc 11,7). De
qualquer modo a porta € estreita e o
dono da casa pode fecha-la (cf. Lc
13,24-25 e Mt 7,13-14). Mas Deus abre
aquela porta, e a vida e a experiéncia
de Paulo assim o manifestam; por
isso escreve aos Corintios “se abriu
para mim uma porta larga e
promissora” (1Cor 16,9), e pede o0s
Colossenses que orem para que Deus
“que abra uma porta para a nossa
pregacao, a fim de podermos



anunciar o mistério de Cristo” (Col
4,3).

O Evangelho de Jodo acrescenta um
elemento essencial: ndo s6 Deus, mas
também o Bom Pastor abre a porta,
que se manifesta pelo fato de passar
pela porta, e se identifica com a
propria porta (cf. Jo 10,2-10). A partir
desta perspectiva Cristo é a Porta,
porque leva a vida plena e eterna
que o Pai outorga. A referéncia da
Escritura a porta da fé remete,
portanto, a uma perspectiva
eminentemente teologica: a fé
compromete e envolve a vida
precisamente porque doa a vida,
uma vida que nunca tera fim. Por
isso, “atravessar esta porta implica
embrenhar-se num caminho que
dura a vida inteira”[3].

De acordo com as intencdes do Santo
Padre, o Ano da Fé deveria ter como
fim precisamente a recuperacao do
lago forte entre fé e vida: ndo se vive



a fé hoje porque ja ndo se entende
que € essencial para a vida, ja ndo se
reconhece como um fator
significativo para a existéncia.

Esta verdade — a conexao entre fé e
vida — ocupa um lugar central no
Magistério de Bento XVI: “Desde o
principio do meu ministério como
Sucessor de Pedro, lembrei a
necessidade de redescobrir o
caminho da fé para fazer brilhar,
com evidéncia sempre maior, a
alegria e o renovado entusiasmo do
encontro com Cristo”[4].

Hoje a religido, e de modo especial o
catolicismo, pode ser percebida, no
contexto de uma cultura difundida,
como um fator inimigo da alegria.
Tudo o que nos atrai parece ser
proibido precisamente porque nos
atrai. A fé é apresentada como
necessariamente oposta aos desejos
do homem e a uma vida em
plenitude. A referéncia a Nietzsche



na primeira citacdo de Deus Caritas
est é, neste sentido, muito
explicita[5].

Mas, porque a fé hoje é entendida
como inimiga da vida? Bento XVI
responde indicando que a causa esta
numa relevancia insuficiente
atribuida a dimensdao teologal no
anuncio cristdo. E preciso destacar,
pelo contrario, o primado do dom e
realcar que o elemento essencial do
esforgo do cristdo é a disposicao para
receber. Neste sentido, na Porta Fidei
o Papa afirma com forca: “Com
efeito, a fé cresce quando é vivida
como experiéncia de um amor
recebido e é comunicada como
experiéncia de graca e de alegria”[6].

Mais do que a exigéncia de ser
coerente, o que faz com que a fé seja,
de um modo natural, guia para a
existéncia € a consciéncia da beleza
do dom e da alegria do encontro: “A
fé ‘que atua pelo amor’ (Gal 5,6),



torna-se um novo critério de
entendimento e de acdo que muda
toda a vida do homem (cf. Rom 12,2;
Col 3,9-10; Efe 4,20-29; 2 Cor 5,17)”[7].

As virtudes teologais sdo a vida de
Deus que irrompe pela graca na vida
do homem que se abre a elas. Sdo
Tomads, por exemplo, afirma que a fé
“é 0 habito da mente, pelo qual se
tem um inicio da vida eterna em noés,
fazendo o entendimento assentir a
coisas que ndo vé”[8].

O movimento parte, pois, da Vida de
Deus, que se d4, para a vida do
homem, que chega a ser opus Dei.
Bento XVI exprime esta dindmica de
modo particularmente luminoso, se
nos aproximarmos dos ensinamentos
e da experiéncia de Sdo Josemaria
Escriva a luz da Porta Fidei: “De fato,
nos nossos dias ressoa ainda, com a
mesma forga, este ensinamento de
Jesus: ‘Trabalhai, ndo pelo alimento
que desaparece, mas pelo alimento



que perdura e da a vida eterna’ (Jo 6,
27). E a questdo, entdo posta por
aqueles que O escutavam, é a mesma
que colocamos nds hoje também:
‘Que havemos nos de fazer para
realizar as obras de Deus?’ (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: ‘A
obra de Deus € esta: crer n’Aquele
que Ele enviou’ (Jo 6, 29). Por isso,
crer em Jesus Cristo é o caminho
para se poder chegar definitivamente
a salvacao”[9].

2. Vida de fé em Sao Josemaria

Como Paulo, também Sao Josemaria
experimentou que Deus lhe tinha
aberto a porta da fé, ao descobrir que
a sua vontade é que se abram “os
caminhos divinos da terra”[10],
fazendo aparecer aquele “algo de
santo, de divino, escondido nas
situacdes mais comuns”[11] e a
“vibracdo de eternidade” que cada
instante encerra[12]. Por isso
chamava a Madri a sua



“Damasco”[13], lugar onde recebeu
luz clara sobre a sua vocacdo e a sua
missdo de fundar o Opus Dei. A
santidade a que Deus o chamava
estava contida na vida cotidiana e no
amor ao mundo. A obra que Deus
cumpre nele realiza-se na existéncia
concreta, transformada assim em
lugar de encontro com Deus. Fazer a
obra de Deus estd, na experiéncia de
Sao Josemaria, essencialmente
fundamentado em ser “obra de
Deus”.

O primado da dimensdo teologal é
absoluto, ja que o proprio crer, como
ensina Jo 6,29 acima citado, é obra de
Deus: a condicdo necessdaria para
fazer a obra de Deus é permitir cada
vez mais que a propria vida seja obra
de Deus por meio da fé[14]. Esta é em
si um dom de Deus, que, através do
batismo, comunica a sua vida e a sua
santidade a cada cristao.



Ndao nos deve estranhar, portanto,
comprovar que a grande frequéncia
da palavra “fé” nos escritos
publicados por Sdo Josemaria
manifeste imediatamente uma
evidente correlacdo com a
terminologia relativa a vida[15].
Fala-se de “viver de fé” e de ter uma
“fé viva”. Esta afirmacao pode ser
ilustrada recorrendo ao final da
homilia intitulada “Amar o mundo
apaixonadamente”, pronunciada na
Universidade de Navarra em 8 de
Outubro de 1967. Também entdo se
celebrava um Ano da Fé, promulgado
por Paulo VI, ao qual o Fundador do
Opus Dei se refere explicitamente:

“Agora peco que se unam com o
salmista @ minha oracdo e ao meu
louvor: magnificate Dominum
mecum, et extollamus nomen eius
simul [Ps. XXXIII, 4]; engrandecei o
Senhor comigo, e enaltecamos seu
nome todos juntos. Quer dizer, meus
filhos: vivamos de fé [...]



Fé, virtude que nas, os cristaos, tanto
necessitamos, de modo especial neste
ano da Fé promulgado por nosso
amadissimo Santo Padre o Papa
Paulo VI: porque, sem a fé, falta o
proprio fundamento para a
santificacdo da vida ordinaria.

Fé viva neste momento, porque nos
abeiramos do mysterium fidei, da
Sagrada Eucaristia; porque vamos
tomar parte nesta Pascoa do Senhor,
que resume e realiza as
misericordias de Deus para com 0s
homens [...]

Fé, finalmente, filhas e filhos
queridissimos, para demonstrar ao
mundo que tudo isso ndo sdo
cerimonias e palavras, mas uma
realidade divina, apresentando aos
homens o testemunho de uma vida
ordinaria santificada, em Nome do
Pai e do Filho e do Espirito Santo e de
Santa Maria”[16].



Santificar a vida cotidiana é possivel
precisamente gracas a fé, e equivale
a viver de fé e a ter uma fé viva[17],
com referéncia explicita a doutrina
paulina de Gal 3,11: “O justo vivera
da fé”. Tudo estd fundamentado na
dimensdao teologal, como indica Sdo
Josemaria com uma sugestiva
expressao “Os atos de Fé, Esperanca e
Amor sdo valvulas por onde se
expande o fogo das almas que vivem
vida de Deus”[18].

“Vida de fé” é o significativo titulo de
uma homilia incluida em Amigos de
Deus e dedicada a esta virtude
teologal: nela, a aparente auséncia de
milagres na época atual, comparada
com a dos primeiros tempos do
cristianismo, € atribuida
precisamente ao fato de os cristdos
ndo viverem uma vida de fé[19]. Pelo
contrario, a fé é viva, quando “se
converte num novo critério de
pensamento e de a¢do que muda a
vida inteira do homem?”, de acordo



com a ja citada expressao de Porta
Fidei. A fé é viva quando é operativa,
quando se manifesta e leva a
escolhas concretas, a propdsitos que
orientam a existéncia real do
cristdo[20]. Pelo contrario, a fé esta
morta, porque permanece num
plano simplesmente socioldgico,
como se se tratasse de uma doutrina
abstrata ou de uma série de tradicdes
morais que ndo tém em si um valor
absoluto. Joseph Ratzinger explica-o
bem, quando indica que os
conteudos da fé ndo sdo como a
tabela periddica dos elementos, cujo
conhecimento ndo afeta diretamente
a existéncia do homem. A fé, pelo
contrario, diz respeito a verdades
perante as quais nao é possivel ndo
tomar posicao. Por isso ndo se pode
dizer que existam verdadeiros
agnosticos: com efeito, eles sdo na
realidade ateus praticos, porque para
viver tém de tomar decisdes
concretas que decidem que nao
sejam conformes a fé[21].



Em outras palavras, para viver é
preciso em qualquer caso ter uma fé,
porque inevitavelmente se escolhe
dar um sentido a prépria existéncia.
Deste modo os ensinamentos de Sdo
Josemaria ndo podem estar mais
afastados do pelagianismo e do
moralismo. O cristdo ndo pode
limitar-se as obras, nem o homem
pode conquistar a salvacdo s6 com as
suas virtudes humanas ou com o seu
proprio trabalho. Diz-se, pelo
contrario, com extrema clareza que o
ato de crer ndo se limita ao aspecto
intelectual, a aceitacdo de algumas
verdades que tém pouco a ver com a
vida, mas, pelo contrario, o préprio
ato se reflete na vida do crente,
porque a fé comunica a vida
sobrenatural, e permite pensar de
acordo com a “légica de Deus”[22].
Tudo se p6e em relacdo com Cristo e
estabelece-se com Ele uma relacao
pessoal: “Ndo tem fé ‘viva’ aquele
que ndo tem uma entrega atual a
Jesus Cristo”[23].



E exatamente o cristo-centrismo
radical que permite a Sdo Josemaria
falar de modo tdo audaz em
santificar e amar o mundo[24].0
texto seguinte parece muito
revelador:

“Quando a fé fraqueja, o homem
tende a imaginar Deus como se
estivesse longe e mal se preocupasse
com os seus filhos. Pensa na religido
como algo justaposto, para quando
ndo ha outro remédio; sem saber por
qué, espera manifestacoes
aparatosas, acontecimentos insolitos.
Em contrapartida, quando a fé vibra
na alma, descobre-se que 0s passos
do cristdo ndo se separam da propria
vida humana corrente e habitual. E
que essa santidade grande, que Deus
nos reclama, se encerra aqui e agora,
nas coisas pequenas de cada
jornada”[25].

O anuncio solene do chamamento
universal a santidade apresenta-se,



portanto, como um aprofundar na fé
como “novo critério de pensamento e
de acdo que muda a vida inteira do
homem?”, ja que nasce do encontro
com Cristo na vida de cada dia. A
reducdo da fé a pura tradigdo
socioldgica, com a consequente
separacdo da vida real, estd unida a
uma reducao do seu ambito ao
dominio do extraordinario, do que
ndo é normal. Pelo contrario, acolher
o chamamento universal a santidade
implica dar nova vida a propria fé
para se abrir ao Deus proximo:

“Nao queiramos enganar-nos... Deus
ndo é uma sombra, um ser
longinquo, que nos cria e depois nos
abandona; ndo é um amo que se vai e
ndo volta mais. Ainda que nédo o
percebamos com 0s nossos sentidos,
a sua existéncia é muito mais
verdadeira que a de todas as
realidades que tocamos e vemos.
Deus esta aqui, conosco, presente,
vivo. Ele nos vé, nos ouve, nos dirige,



e contempla nossas menores agoes,
as nossas intencdes mais escondidas.

Acreditamos nisto..., mas vivemos
como se Deus néo existisse! Porque
ndo temos para Ele nem um
pensamento, nem uma palavra;
poque nao lhe obedecemos, nem
tratamos de dominar nossas paixdes;
porque ndo lhe obedecemos, nem
tratamos de dominar as nossa
paixdes; porque ndo Lhe
manifestamos amor, nem O
desagravamos...

Vamos continuar a viver com uma fé
morta?”’[26].

A fé tem de ser viva porque Cristo
ndo é uma figura que passou. Nao é
uma recordacdo, uma tradicdo, mas
estd vivo, hoje, agora[27]. E viver de
fé quer dizer no fundo chama-Lo de
voce tu, dirigir-se a Ele, manter uma
relacdo pessoal com Ele. Esta
doutrina coloca a fé em ligacao
direta com os desejos mais profundos



do homem. Ndo nega, ndo elimina,
antes satisfaz os mais secretos
impulsos do coracdo: “Nossa fé ndo
desconhece nada das coisas belas,
generosas, genuinamente humanas
que ha aqui em baixo”[28]. Por isso
se acusava Sao Josemaria de pregar
sobre a vida e ndo sobre a morte,
como era entdo costume[29].

Deste modo, na homilia “Vida de fé”,
os textos da Escritura de que parte,
sdo os relatos dos milagres de Jesus
que sai ao encontro dos desejos dos
homens, como no caso de Bartimeu,
0 cego de Jericd, em Mc 10, ou da
hemorroisa em Mt 9, e finalmente do
pai do jovem lunatico em Mc 9. Como
escreveu Joseph Ratzinger, “a sede de
Infinito pertence a propria natureza
do homem, mais ainda ela é a sua
propria esséncia”[30], de modo que
todos os amores e desejos auténticos
encontram o seu sentido somente no
Amor divino:



“Vive a tua fé, alegre, grudado a Jesus
Cristo. Ama-O de verdade — de
verdade, de verdade! —, e assim seras
protagonista da grande Aventura do
Amor, porque estaras cada dia mais
apaixonado”[31].

O coracgdo do homem pede um
auténtico “para sempre” — até
Nietzsche deixou escrito que “toda a
alegria quer a eternidade”[32] — mas
tudo isto é mentira se 0 homem nao
reconhece nos amores da terra, nos
anseios do seu cora¢ao, um caminho
que leva, tal como o rio a fonte, ao
Amor de Deus, a Cristo, Amor dos
amores:

“Mentem os homens, quando dizem
“para sempre” em coisas temporais.
S6 é verdade, com uma verdade total,
0 “para sempre” referido a Deus. E
assim deves tu viver, com uma fé que
te ajude a sentir sabores de mel,
doguras de céu, ao pensares na



eternidade, que é, de verdade, para
sempre”[33].

Em conclusdo pode afirmar-se que a
proposta de fé de Sdo Josemaria fala
a vida, dirige-se aos amores dos
homens. Face a uma fé concebida
apenas como fendmeno socioldgico
ou tradicional, a sua pregacao
interpela o coracdo do homem
porque nasce de uma fé “vivida
como experiéncia de um amor
recebido”[34]. Jesus é apresentado,
no sentido pessoal do verbo, como se
apresenta um amigo, como o Amor
dos amores, a fonte e o sentido de
todo o amor auténtico e puro.

O chamamento universal a santidade
tem como alicerce, com efeito, a
seguranca da proximidade de Deus
na vida concreta, ali onde estao as
aspiracoes e desejos do homem.
Amar o mundo apaixonadamente é
possivel por meio da fé, gracas a um
aprofundamento na fé.



Precisamente o primado da
dimensdo teologal e o cristo-
centrismo permitem apresentar a fé
de modo que corresponda aos
anseios do homem. Mas, quais sdo os
fundamentos teoldgicos desta
perspectiva?

3. Fé de filho e fé de pai

Este aprofundamento na dimenséo
teologal da fé, que permite abrir-se a
santificacdo da vida diaria e mostra,
portanto, como a propria fé
corresponde aos desejos mais
profundos e nobres do coragao do
homem, tem profundas raizes
teoldgicas. Estas raizes tocam aqueles
elementos doutrinais que estarao
cada vez mais no centro da atencao
dos tedlogos ao longo do séc. XX,
precisamente com o intuito de
refletir sobre o chamado universal a
santidade.

Nos ensinamentos de Sdo Josemaria
estes elementos estdo nitidamente



presentes, em primeiro lugar, pela
luz que o carisma imprimiu na sua
alma e, além disso, gragas a
profundidade de compreensdo da
tradicdo da Igreja permitida por esta
luz. Concretamente, sdo bem
evidentes elementos dogmaticos
caracteristicos do pensamento
patristico, que sempre apresentou
conjuntamente a fé e a vida.

Sobressai especialmente a profunda
convic¢ao da filiacdo divina, que
Cristo nos outorgou, e que inclusive
se expressa com termos mais
orientais tais como divinizac¢do[35];
esta filiacdo aponta para a clara
percepcdo da conexdo entre as
missdes divinas e as processoes
intratrinitarias, assim como para o
vinculo entre o ato criador e a
geracdo eterna do Filho. Sdo
Josemaria afirma, comentando Gal
3,26: “todos vos sois filhos de Deus
mediante a fé. Que poder o0 nosso!
Poder de saber que somos e de ser



filhos de Deus”[36]. E tira as
consequéncias daquele mistério que
em termos patristicos é identificado
com a distin¢cdo sem separacio e a
unido sem confusdo de economia e
imanéncia divinas, da agdo de Deus e
do Seu ser. Na histéria da salvacao
percebe-se constantemente a
dimensdo trinitaria, que permite
reconhecer o sentido do criado no
Verbo Encarnado. Em palavras do
grande teologo francés Jean
Daniélou: “Desde as proprias origens
profundas de todas as coisas aparece
essa relacdo intima de toda a criagao
com o Verbo. Pode-se afirmar que
nesse sentido a criacdo ndo € sendo
uma irradiagdo da geracgao
eterna”[37]. Por isso, Sdo Josemaria
afirma:

“Nao ha situacdo terrena, por mais
insignificante e vulgar que pareca,
que ndo possa ser ocasido de um
encontro com Cristo e etapa do nosso
caminhar para o reino dos céus”[38].



Ser contemplativo no meio do
mundo quer dizer reconhecer, gracas
ao dom da fé e ao desvelo por este
dom, que tudo fala de Cristo, que Ele
€ Quem da sentido a historia e ao
mundo. Nada do que é auténtico lhe
pode ser estranho, de modo que nao
€ necessario abandonar a vida
comum para chegar a ser santo. De
novo segundo palavras de Jean
Daniélou: Cristo “coincide de certo
modo com a propria realidade do ser
criado na sua totalidade. Afastar-se
de Cristo significa afastar-se da
realidade. Nao consiste em ir além,
antes pelo contrario é fechar-se a
vida”[39].

A doutrina da fé ndo é s6 um
conjunto de ensinamentos que se
deve aprender, mas antes uma luz
que ilumina a realidade, luz que
procede dos olhos de Cristo. A unido
de fé e vida é, pois, reflexo do cristo-
centrismo de Sdo Josemaria e da sua
profunda experiéncia do papel da



filiacdo divina, verdadeiro centro de
toda a mensagem crista e ponto de
unido entre o tempo e o eterno. No
Verbo Encarnado, no Seu Coracdo,
encontram-se os dois movimentos: de
Deus que busca o homem, e do
homem que com o0s seus anseios
busca, também de modo
inconsciente, Deus, o Amor dos
amores. Por isso a fé nunca se
apresenta s0 como uma doutrina,
antes é vitalmente reconduzida a
Cristo:

“A fé é virtude sobrenatural que
inclina a nossa inteligéncia a assentir
as verdades reveladas, a responder
‘sim’ a Cristo, Aquele que nos deu a
conhecer plenamente o designio
salvifico da Trindade
Beatissima”[40].

O assentimento da mente é
inseparavel do assentimento do
coracao que se realiza no encontro
com Cristo, vivo e ressuscitado, no



hoje do cristdo[41]. O ato de fé é
pensamento e conhecimento que
nascem da relacdo com a Pessoa de
Jesus, do didlogo e da abertura a Ele.
Entre os Padres da Igreja, Santo
Agostinho explicou este aspecto
distinguindo trés dimensdes do ato
de crer: é preciso crer que Deus
existe, credere Deum; mas faz falta
também crer em Deus que se revela,
credere Deo; e tudo culmina no
credere in Deum, quer dizer, na
adesdo pessoal a Deus, numa
fidelidade que redunda em tender
continuamente com a propria vida
para Ele[42]. Neste sentido, a visdo
de Sdo Josemaria é profundamente
moderna e autenticamente fiel a
tradicdo patristica[43], da qual evoca
o “apofatismo”, isto é, a afirmacdo de
que o conhecimento do proprio ser
de Deus esta além das capacidades
humanas. Pense-se na belissima
resposta que deu num encontro
multitudindrio na Venezuela, em
1975:



“E quando eles te disserem que nado
entendem a Trindade e a Unidade,
responde-lhes que eu também néo
entendo, mas que a amo e venero. Se
compreendesse a grandeza de Deus,
se Deus coubesse nesta pobre cabeca,
o meu Deus seria muito pequeno..., e,
no entanto, cabe — quer caber — no
meu corac¢ao, cabe na profundidade
imensa da minha alma, que é
imortal”[44].

A dimenséo intelectual ndo pode
esgotar o conhecimento de Deus, que
ndo € redutivel a um conceito ou a
uma ideia. O mistério cristdo capta-
se em plenitude no conhecimento
pessoal de Deus que habita na alma
do batizado. Deste modo, a dupla - fé
e coracgdo — repete-se nos seus
escritos: trata-se de “ver a verdade e
ama-la”’[45], de amar e crer[46]. A
dimensao doutrinal ndo é sacrificada
em um impulso que se expde ao
sentimentalismo, nem a fé é reduzida
a simples férmulas intelectuais,



desligadas da vida. A original
formula “piedade de meninos e
doutrina segura de teologos”[47],
apontada como caminho seguro para
os seus filhos espirituais, manifesta
esta mesma profunda harmonia que
desde os primeiros cristdos alimenta
a fidelidade da Igreja e tem o seu
fundamento precisamente na filiacdo
divina. Crer é em primeiro lugar
dom, é a presenca de Deus no
coracdo do homem, a sua vinda.

Percebe-se deste modo que um
elemento essencial do
aprofundamento na compreensdo da
dimensao teologal da fé seja o
realismo radical da afirmacdo da
inabitacdo trinitaria no homem. Este
ultimo esta chamado a ser uma so
coisa com Cristo, Que € a sua
verdadeira identidade. So se pode
viver de fé vivendo a vida dos filhos
de Deus, para ser outro Cristo[48].
Sao Josemaria recorre por isso a
forte expressao alter Christus, ipse



Christus[49]: “a urgéncia divina de
ser cada um outro Cristo, ipse
Christus, o proprio Cristo”[50].

Uma fé que se converte num “novo
critério de pensamento e de acao”,
que é fé plena na encarnacao, na sua
realidade, no seu sentido cosmico. O
sentido do mundo € o Filho
Encarnado e o homem é chamado a
reconduzir tudo a Cristo, que devolve
tudo ao Pai. Isso quer dizer
reconhecer a méo da Trindade na
Criacdo, a partir do Filho Encarnado,
que da sentido ao mundo, ao Pai,
origem de todas as coisas. Como ja
escreveu Jean Mouroux: “a nossa fé é
cristoldgica; e, porque € cristologica,
é trinitaria”[51].

Ser contemplativos no meio do
mundo significa, portanto, ver o
mundo com olhos trinitarios, um
olhar que a unido pessoal com Cristo
torna possivel. Deste modo pode
encontrar-se o sentido da criagdo e



da histdria na liberdade dos filhos de
Deus.

“Em todos os mistérios da nossa fé
catolica paira esse cantico a
liberdade. A Santissima Trindade tira
do nada o mundo e o homem, num
livre esbanjamento de amor”[52].

A Encarnacdo confirma o Amor
divino, revelando que a verdadeira
lei que governa o mundo néo € a
necessidade cega, nem uma razao
absoluta e desencarnada, mas a
liberdade e a confianca do Pai que
cria cada coisa no Filho e pelo
Filho[53]. Assim, Sd0 Josemaria
declarava numa entrevista em
Espanha em 1969:

“Deus, ao criar-nos, correu o risco e a
aventura da nossa liberdade. Ele quis
uma histdria que seja uma historia
verdadeira, feita de auténticas
decisdes, e ndo uma ficcdo nem um
jogo. Cada homem tem de fazer a
experiéncia da sua pessoal



autonomia, com o que isso supde de
acasos, de tentativas e, em certas
ocasioes, de incertezas”[54].

Por isso, o santo de Barbastro tinha a
“certeza da indeterminacao da
Histdria, aberta a multiplas
possibilidades, que Deus ndo quis
limitar”[55].

Esta profunda compreensdo da fé
converte-se em vida na resposta de
Sdo Josemaria, que se sentia filho de
Deus a tal ponto que chegava a ser
pai de outros filhos, e os formava de
modo a chegarem por sua vez a ser
pais. Mas formar na liberdade e
fazer crescer, exige a fé no unico Pai
que sempre atua, gera e protege. Um
texto magnifico de 1937 — com a
linguagem em codigo necessaria ao
longo da guerra civil para enganar a
censura — mostra a fortaleza e a
profundidade desta fé vivida:

“Eu... ndo digo nada — escreve aos
seus filhos de Madri. Tenho o



costume de calar-me e de dizer quase
sempre: ‘Bem, ou muito bem’.
Ninguém podera dizer com verdade,
no final do dia, que fez isto ou aquilo,
ndo ja por ordem, mas nem sequer
por insinuacgdo do avd. Limito-me,
quando penso que devo falar, a
estabelecer claramente e bem
definidos os dados de cada problema:
de nenhum modo — mesmo que a
veja patente —dou a solugdo concreta
para cada caso. Tenho outro
caminho, para influir com suavidade
e eficacia nas vontades dos meus
filhos e netos: incomodar-me e
importunar o meu velho Amigo D.
Manuel. Oxald ndo perca eu o
compasso, e saiba deixar agir
liberrimamente os meus... até que
chegue a hora de puxar as rédeas!
Que chegara! Evidentemente — creio
que me conheceis -, apesar da
fraqueza do meu coracgdo, nunca
serei capaz de sacrificar a vida — nem
um minuto da vida — de ninguém,
para minha comodidade ou para



meu consolo. E isto, a tal extremo,
que me calarei (depois falarei com D.
Manuel) mesmo que as resolucgoes
dos meus filhos me parecam uma
verdadeira catastrofe”[56].

Sdo Josemaria mostra o seu modo de
agir e governar com fé, recorrendo a
Deus - D. Manuel, precisamente o
Emanuel - para respeitar a liberdade
dos seus filhos, que para crescerem,
para adquirirem a capacidade de
serem pais, tém de experimentar
também os seus proprios limites e os
seus erros. Para uma pessoa que ama
isto é doloroso, é um sofrimento
analogo as dores de parto, mas nao
ha outro caminho para de verdade
gerar outro, fazendo-o capaz de ser,
por sua vez, pai. Com efeito, é
proprio de um pai fazer o filho
descobrir a beleza da realidade, além
da percepcdo dos seus limites
pessoais e dos alheios. Deste modo “a
original visdo otimista da criacdo, o
‘amor ao mundo’ que palpita no



cristianismo”[57] apoiam-se
precisamente na fé de Sdo Josemaria
que o faz ser pai de modo tdo
manifesto.

A fé de filho, que € fé no Filho,
traduz-se de modo natural na fé de
pai que caracterizou a vida de Sdo
Josemaria, totalmente entregue a
Obra de Deus. Ele, que se sentia
muito filho, foi também muito pai. A
propria fecundidade apostolica pode
ser interpretada nesta perspectiva
teologal da fé, que o levou a chamar
muitas pessoas para serem santas no
mundo, e a abrir na historia concreta
e real um caminho de santidade, na
realizagdo da instituicdo.

4. Conclusao: vida trinitaria

O Santo Padre proclamou um Ano da
Fé para superar a crise entre fé e
vida: parece que hoje o cristianismo
e as verdades professadas no Credo
jd ndo tém valor para a existéncia
concreta do homem. Pelo contrario,



nos ensinamentos de Sdo Josemaria
encontra-se, mesmo a um nivel
meramente terminoldgico, uma
estreita conexao entre fé e vida, na
medida em que se apresenta a
vocacdo cristd como chamada a viver
de fé, a fundamentar a propria
existéncia na intimidade pessoal com
Cristo.

O convite a converter a fé em obras
nasce de uma profunda
compreensdo do primado da
dimensdo teologal, que permite
dirigir a mensagem cristd aos amores
e as aspiracoes mais profundas dos
homens. A possibilidade de amar
apaixonadamente o mundo e de
santificar todas as atividades e
dimensdes autenticamente humanas
da proépria existéncia, baseia-se num
aprofundar da compreensdo da
intima conexdo entre fé e vida. A
unidade de vida, constantemente
pregada por Sao Josemaria, ndo € so
coeréncia, antes brota de uma fé



profunda e operativa que abre a vida
do homem a prépria Vida de Deus.
Com efeito, “ha uma unica vida, feita
de carne e espirito, e essa é que tem
de ser —na alma e no corpo - santa e
plena de Deus, desse Deus invisivel,
que nds encontraremos nas coisas
mais visiveis e materiais”[58].

Tudo isto se fundamenta, de um
ponto de vista teoldgico, numa
compreensao cristologica da fé como
chamamento a identificacdo com
Cristo. A filiacdo divina passa para
primeiro plano, e permite ler o
mundo a partir da revelacdo
trinitaria. Se o Criador é o Deus Uno
e Trino, o sentido ultimo da criagao
jd ndo se pode compreender
plenamente sem a referéncia ao
mistério da propria Trindade. A
historia e a liberdade do homem
adquirem assim um valor
extraordinario.



A profundidade teoldgica da unido
de fé e vida no pensamento de Sdo
Josemaria é particularmente
evidente num dos seus ensinamentos
mais profundos e originais, que
citamos devido ao seu valor sintético:
0 convite concreto a aprender a viver
de fé contemplando a Sagrada
Familia[59], elevando-se a Trindade
do Céu a partir da existéncia
concreta e das mutuas relagdes entre
Maria, Jesus e José, a que ele chama
“a trindade da terra”. Este caminho,
baseado numa intuicdo que constitui
uma verdadeira sintese dogmatica
propria, destaca tanto o
cristocentrismo como a
profundidade na dimensao teologal
da fe:

“Tento chegar a Trindade do Céu
atraves dessa outra trindade, a da
terra: Jesus, Maria e José. E como se
estivessem mais acessiveis. Jesus,
que € perfectus Deusy perfectus
Homo. Maria, que é uma mulher, a



mais pura criatura, a maior: mais do
que Ela, s6 Deus. E José, que vem
logo depois de Maria: limpo, varonil,
prudente, integro. O, meu Deus! Que
modelos! S6 de olhar para eles, fico
com desejos de morrer de pena:
porque, Senhor, tenho-me portado
tdo mal... Ndo tenho sabido estar a
altura das circunstancias, divinizar-
me. E Tu me davas os meios: e me
das, e continuaras a dar-me...,
porque é a maneira divina que
devemos viver humanamente na
terra”[60].

O homem é chamado a viver a
propria vida de Deus, a vida da
Trindade Santissima, como
aconteceu na Sagrada Familia, em
que cada um vivia totalmente para o
outro, numa comunhdo de amor
perfeita, fundada na presenca de
Deus, da segunda Pessoa divina, na
terra. A partir das missoes, Sdo
Josemaria sobe as processdes divinas
imanentes, manifestando como a



vocagao crista ndo é um mero
esfor¢o humano para imitar modelos
inacessiveis, antes depende ou
consiste, muito mais, em que Deus
oferece sempre 0s meios que
permitem ao cristdo normal ser
divinizado na sua vida cotidiana,
trabalhando e amando as pessoas
que o Senhor colocou a seu lado.

Do ponto de vista dogmatico, 0s
ensinamentos de Sao Josemaria tém
profundas raizes nos Padres da
Igreja[61], naquele pensamento que
surgiu da vida dos primeiros
cristaos. Além disso, o primado da
dimensdo teologal e a conexdo entre
fé e vida apoiam-se na plena
percepc¢ao da transcendéncia do
mistério de Deus Uno e Trino, que na
linguagem patristica desemboca no
apofatismo. Precisamente esta
compreensao profunda do mistério
une a fé e a vida e permite explicitar
a ligacdo entre a acdo de Deus na
historia e a sua imanéncia trinitaria.



Deste modo, a proposito da
incompreensibilidade do mistério do
Deus Trino, Sdo Josemaria afirma:

“F justo que na imensa maravilha de
beleza e de sabedoria de Deus haja
coisas que, na terra, ndo
entendemos. Se as entendéssemos,
Deus seria um ser finito, ndo infinito,
caberia na nossa cabeca, que pobre
seria Deus! Portanto, vocé vai a José,
a Maria, a Jesus, e sabe que Jesus é
Deus, e que Deus € Trino em pessoas:
Pai, Filho e Espirito Santo, e adora a
Trindade e a Unidade, amas o
Espirito Santo ao amar Jesus
Cristo”[62].

A vida concreta de Jesus, Maria e José
sdo o0 unico caminho para chegar a
Trindade, porque so no mistério da
divino-humanidade de Cristo se tem
acesso a intimidade de Deus e se
pode participar da sua vida,
distinguindo e chamando de vocé



cada Pessoa Divina, como se pode
fazer com a trindade da terra.

Esta fé que abrange, portanto, os
amores do homem, os seus anseios
mais profundos, o seu trabalho e a
sua familia, encontra o seu modelo
mais perfeito e a sua realizagdo na
Sagrada Familia. Cada cristao pode,
assim, santificar-se como
contemplativo no meio do mundo,
aprendendo, por meio da
contemplacdo, a ter uma fé que se
converte em entendimento e critério
de acdo na vida, a partir do
pensamento concreto sempre
dirigido a Cristo, que caracterizou o
nosso Pai, José, e de modo muito
especial Maria, a qual é preciso
dirigir-se para aprender a
pronunciar aquele sim que une fé e
vida[63].

Artigo de Giulio Maspero, a
publicado na revista Romana,


https://es.romana.org/

Boletim da Prelazia da Santa Cruz e
Opus Dei.

[1] BENTO XVI, Carta Apostolica em
forma de “Motu proprio” Porta Fidei
com (que se inicia o Ano da Fé, 11-
X-2011, n. 1 (adiante sera citado
Porta Fidei).

[2] IDEM, Carta Enciclica Deus
Caritas est, 25-XII-2005, n. 1 (adiante,
Deus Caritas est).

[3] Porta Fidei, n. 1.
[4] Ibidem, n. 2.

[5] Cf. Deus Caritas est,n. 3, notan. 1
onde se cita a obra de F. NIETZSCHE
Além do Bem e do Mal, IV, 168.

[6] Porta Fidei, n. 7.

[7] Ibidem, n. 6.



[8] S. TOMAS DE AQUINO, Suma
Teologica, II-11, q. 4, a. 1, r.

[9] Porta Fidei, n. 3.

[10] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, E
Cristo que passa, n. 21 (adiante sera
citado so o titulo do livro).

[11] IDEM, Amar o mundo
apaixonadamente, em Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivad, n. 114
(adiante sera citado Entrevistas).

[12] Cf. IDEM, Amigos de Deus, n. 239
(adiante sera citado s6 o titulo do
livro).

[13] Cf. J. ECHEVARRIA, Um novo
Damasco (publicado originalmente
em Alfay Omega, 28-VII-2011).

[14] V. artigo do entao Card. JOSEPH
RATZINGER, com o titulo: Deixar
Deus trabalhar, em L'Osservatore
Romano, 6/10/2002.


https://opusdei.org/pt-br/article/a-jmj-um-novo-damasco/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-jmj-um-novo-damasco/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/

[15] Quanto uma apresentacao
sintética da vida de fé em Sao
Josemaria Escriva, pode-se consultar:
E. BURKHART - J. LOPEZ, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, Vol. II, Rialp, Madri
2011, pags. 346-364.

[16] SAO JOSEMARIA, Amar o mundo
apaixonadamente, em Entrevistas, n.
123.

[17] Cf. IDEM, Caminho, n. 578
eSulco, n. 459 (adiante citaremos s6 o
titulo do livro).

[18] Caminho, n. 667.
[19] Cf. Amigos de Deus, n. 190.

[20] Cf. Caminho, n. 317, 380 e 489;
Sulco, n. 46 e 945; Forja, n. 256 e 602.

[21] Cf. ]J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia 2005, pag. 19.

[22] E Cristo que passa, n. 172.



[23] Forja, n. 544.

[24] Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo: estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaria
Escrivd, Rialp, Madri 2000.

[25] Amigos de Deus, n. 312
[26] Sulco, n. 658.

[27] Cf. Caminho, n. 584; E Cristo que
passa, n. 102 e seguintes.

[28] E Cristo que passa, 1. 24

[29] Cf. A. VAZQUEZ DE PRADA,
OFundador do Opus Dei, Quadrante,
Sdo Paulo, 2004, vol. II.

[30] J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
cit., pag. 18.

[31] Forja, n. 448

[32] F. W. NIETZSCHE, Assim falou
Zaratustra, Edaf, Madri 1981, pag.
211.



[33] Amigos de Deus, n. 200.
[34] Porta Fidei, n. 7.

[35] D. RAMOS LISSON, Aspectos de
la divinizacion en el Beato Josemaria
Escriva de Balaguer, em ]J.L. ILLANES
(ed.), El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del Beato
Josemaria Escriva (1902-2002),
Universidad de Navarra, Pamplona
2003, pags. 483-499.

[36] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, Carta
24/10/1942, n. 68 (AGP, serie A.3, leg.
91, carp. 5, exp. 4).

[37] J. DANIELOU, La Trinidad y el
misterio de la existencia, Ed. Paulinas,
Madri 1969, pag. 92.

[38] E Cristo que passa, n. 22.

[39] J. DANIELOU, La Trinidad y el
misterio de la existencia, cit., pags.
97-98.

[40] Amigos de Deus, n. 191.



[41] Arturo Blanco sublinhou que Sao
Josemaria relacionou a fé com a
totalidade da pessoa humana e nédo
s6 com o entendimento: A. BLANCO,
Alcuni contributi del beato Josemaria
alla conprensione dei rapporti tra féde
e ragione, em: AA.VV., La grandezza
della vita cotidiana, vol. V/1, Edusc,
Roma 2004, pag. 259.

[42] Cf. Sto. Agostinho, Enarrationes
in Psalmos 130,1 e Tractatus in
Iohannem 29,6.

[43] O conceito de fé em Sao
Josemaria foi definido pelo seu
primeiro sucessor, Alvaro del
Portillo, como “viva e dindmica”: A.
DEL PORTILLO, Discurso de
conclusdo do Simpdsio teoldgico de
estudo sobre os ensinamentos do
Beato Josemaria Escriva (Roma, 12-14
de Outubro de 1993), em: AA.VV,,
Santidad y mundo, Eunsa, Pamplona
1996, pag. 292.



[44] SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
resposta a uma pergunta na
Venezuela, 9-11-1975: Catequese en
América, IIL, pag. 75 (AGP, Biblioteca,
P04).

[45] Sulco, n. 818.

[46] Cf. Forja, n. 215.

[47] Cf. E Cristo que passa, n. 10.
[48] Cf. Ibidem, n. 21.

[49] Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo, cit., pags. 227-254.

[50] Amigos de Deus, n. 6.

[51] J. MOUROUX, Je crois en toi, Cerf,
Paris 19612, p. 37.

[52] Amigos de Deus, n. 25.
[53] Cf. Col 1,15-20.

[54] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, artigo
em ABC, 2/11/1969.


https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/

[55] E Cristo que passa, n. 99.

[56] Citado em A. VAZQUEZ DE
PRADA, O Fundador do Opus Dei, vol.
11, p. 136.

[57] Forja, n. 703.

[58] SAO JOSEMARIA, “Amar o
mundo apaixonadamente”, em
Entrevistas, n. 114. Um comentdario
deste texto da homilia em:
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva. Edigdo critico-historica,
editada por J. L. ILLANES; A.
MENDIZ, Rialp, Madri 2012, pags.
477-478 y 486-489.

[59] Cf. E Cristo que passa, n. 22.

[60] SAO JOSEMARIA, meditacéo
Consumados na unidade, citada por S.
BERNAL, Mons. Josemaria Escriva de
Balaguer, Quadrante, Sdo Paulo,
1978, pag. 419.



[61] Quanto a este tema poderia
aprofundar-se a valiosa analise de
Cornelio Fabro no artigo dedicado a
Séo Josemaria: C. FABRO, “El temple
de un Padre de la Iglesia”, em AA.VV,,
Santos en el mundo: estudos sobre los
escritos del beato Josemaria Escriva,
Rialp, Madri 1993.

[62] SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
resposta a uma pergunta na
Argentina, 14-VI-1974: Catequese en
Ameérica, 1, pag. 449 (AGP, Biblioteca,
P04).

[63] Cf. Amigos de Deus, n. 284-286.

[ustracao: The Return of the Holy
Family from Egypt, Nationalmuseum,
Stockholm

By Bartolomé Esteban Murillo -
Nationalmuseum, Public Domain,
https://commons.wikimedia.org/


https://en.wikipedia.org/wiki/Nationalmuseum
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=52116226

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-
sao-josemaria/ (30/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/

	​Fé e vida em São Josemaria

