
opusdei.org

Fé e vida em São
Josemaria

O cristianismo é antes de tudo,
na sua essência, um encontro
vital com Cristo Ressuscitado,
presente na Sua Igreja e Senhor
da História, um encontro “que
traz um horizonte novo à vida”

17/11/2020

1. Introdução: porquê o Ano da Fé?

No início da Carta Apostólica em
forma de motu proprio Porta Fidei
diz-se: “A porta da fé (cf. Act 14,27)
que introduz na vida de comunhão

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_po.html


com Deus e permite a entrada na sua
Igreja, está sempre aberta para
nós”[1]. Fé e vida ficam assim logo
próximas no incipit do documento
com o qual o Santo Padre promulgou
o Ano da Fé. A vida de que se fala é a
de comunhão com Deus. A
preocupação fundamental do
documento, em coerência com tudo o
que Bento XVI ensinou ao longo do
seu pontificado, é impedir que o
cristianismo possa ser confundido
com uma simples doutrina filosófica
ou moral: é antes de tudo, na sua
essência, um encontro vital com
Cristo Ressuscitado, presente na Sua
Igreja e Senhor da História, um
encontro “que traz um horizonte
novo à vida”[2].

Este novo horizonte da vida de
comunhão com Deus, aberto pela fé,
é a própria fonte da pregação e do
apostolado de Paulo e Barnabé, que,
já regressados a Antioquia, de onde
tinham saído para a sua missão,



“reuniram a igreja e contaram tudo o
que o Senhor tinha feito por seu
intermédio e como tinha aberto a
porta da fé aos gentios” (Act 14,27).
Portanto, é o próprio Deus que abre a
porta da fé atuando na vida dos seus
apóstolos e dos seus santos.

A imagem da porta é frequente na
linguagem do Evangelho: a porta está
muitas vezes fechada, como no caso
das virgens néscias (cf. Mt 25,10) ou
no caso do homem e seus filhos que
já se tinham deitado (cf. Lc 11,7). De
qualquer modo a porta é estreita e o
dono da casa pode fechá-la (cf. Lc
13,24-25 e Mt 7,13-14). Mas Deus abre
aquela porta, e a vida e a experiência
de Paulo assim o manifestam; por
isso escreve aos Coríntios “se abriu
para mim uma porta larga e
promissora” (1Cor 16,9), e pede os
Colossenses que orem para que Deus
“que abra uma porta para a nossa
pregação, a fim de podermos



anunciar o mistério de Cristo” (Col
4,3).

O Evangelho de João acrescenta um
elemento essencial: não só Deus, mas
também o Bom Pastor abre a porta,
que se manifesta pelo fato de passar
pela porta, e se identifica com a
própria porta (cf. Jo 10,2-10). A partir
desta perspectiva Cristo é a Porta,
porque leva à vida plena e eterna
que o Pai outorga. A referência da
Escritura à porta da fé remete,
portanto, a uma perspectiva
eminentemente teológica: a fé
compromete e envolve a vida
precisamente porque doa a vida,
uma vida que nunca terá fim. Por
isso, “atravessar esta porta implica
embrenhar-se num caminho que
dura a vida inteira”[3].

De acordo com as intenções do Santo
Padre, o Ano da Fé deveria ter como
fim precisamente a recuperação do
laço forte entre fé e vida: não se vive



a fé hoje porque já não se entende
que é essencial para a vida, já não se
reconhece como um fator
significativo para a existência.

Esta verdade – a conexão entre fé e
vida – ocupa um lugar central no
Magistério de Bento XVI: “Desde o
princípio do meu ministério como
Sucessor de Pedro, lembrei a
necessidade de redescobrir o
caminho da fé para fazer brilhar,
com evidência sempre maior, a
alegria e o renovado entusiasmo do
encontro com Cristo”[4].

Hoje a religião, e de modo especial o
catolicismo, pode ser percebida, no
contexto de uma cultura difundida,
como um fator inimigo da alegria.
Tudo o que nos atrai parece ser
proibido precisamente porque nos
atrai. A fé é apresentada como
necessariamente oposta aos desejos
do homem e a uma vida em
plenitude. A referência a Nietzsche



na primeira citação de Deus Caritas
est é, neste sentido, muito
explícita[5].

Mas, porque a fé hoje é entendida
como inimiga da vida? Bento XVI
responde indicando que a causa está
numa relevância insuficiente
atribuída à dimensão teologal no
anúncio cristão. É preciso destacar,
pelo contrário, o primado do dom e
realçar que o elemento essencial do
esforço do cristão é a disposição para
receber. Neste sentido, na Porta Fidei
o Papa afirma com força: “Com
efeito, a fé cresce quando é vivida
como experiência de um amor
recebido e é comunicada como
experiência de graça e de alegria”[6].

Mais do que a exigência de ser
coerente, o que faz com que a fé seja,
de um modo natural, guia para a
existência é a consciência da beleza
do dom e da alegria do encontro: “A
fé ‘que atua pelo amor’ (Gal 5,6),



torna-se um novo critério de
entendimento e de ação que muda
toda a vida do homem (cf. Rom 12,2;
Col 3,9-10; Efe 4,20-29; 2 Cor 5,17)”[7].

As virtudes teologais são a vida de
Deus que irrompe pela graça na vida
do homem que se abre a elas. São
Tomás, por exemplo, afirma que a fé
“é o hábito da mente, pelo qual se
tem um início da vida eterna em nós,
fazendo o entendimento assentir a
coisas que não vê”[8].

O movimento parte, pois, da Vida de
Deus, que se dá, para a vida do
homem, que chega a ser opus Dei.
Bento XVI exprime esta dinâmica de
modo particularmente luminoso, se
nos aproximarmos dos ensinamentos
e da experiência de São Josemaria
Escrivá à luz da Porta Fidei: “De fato,
nos nossos dias ressoa ainda, com a
mesma força, este ensinamento de
Jesus: ‘Trabalhai, não pelo alimento
que desaparece, mas pelo alimento



que perdura e dá a vida eterna’ (Jo 6,
27). E a questão, então posta por
aqueles que O escutavam, é a mesma
que colocamos nós hoje também:
‘Que havemos nós de fazer para
realizar as obras de Deus?’ (Jo 6, 28).
Conhecemos a resposta de Jesus: ‘A
obra de Deus é esta: crer n’Aquele
que Ele enviou’ (Jo 6, 29). Por isso,
crer em Jesus Cristo é o caminho
para se poder chegar definitivamente
à salvação”[9].

2. Vida de fé em São Josemaria

Como Paulo, também São Josemaria
experimentou que Deus lhe tinha
aberto a porta da fé, ao descobrir que
a sua vontade é que se abram “os
caminhos divinos da terra”[10],
fazendo aparecer aquele “algo de
santo, de divino, escondido nas
situações mais comuns”[11] e a
“vibração de eternidade” que cada
instante encerra[12]. Por isso
chamava a Madri a sua



“Damasco”[13], lugar onde recebeu
luz clara sobre a sua vocação e a sua
missão de fundar o Opus Dei. A
santidade a que Deus o chamava
estava contida na vida cotidiana e no
amor ao mundo. A obra que Deus
cumpre nele realiza-se na existência
concreta, transformada assim em
lugar de encontro com Deus. Fazer a
obra de Deus está, na experiência de
São Josemaria, essencialmente
fundamentado em ser “obra de
Deus”.

O primado da dimensão teologal é
absoluto, já que o próprio crer, como
ensina Jo 6,29 acima citado, é obra de
Deus: a condição necessária para
fazer a obra de Deus é permitir cada
vez mais que a própria vida seja obra
de Deus por meio da fé[14]. Esta é em
si um dom de Deus, que, através do
batismo, comunica a sua vida e a sua
santidade a cada cristão.



Não nos deve estranhar, portanto,
comprovar que a grande frequência
da palavra “fé” nos escritos
publicados por São Josemaria
manifeste imediatamente uma
evidente correlação com a
terminologia relativa à vida[15].
Fala-se de “viver de fé” e de ter uma
“fé viva”. Esta afirmação pode ser
ilustrada recorrendo ao final da
homilia intitulada “Amar o mundo
apaixonadamente”, pronunciada na
Universidade de Navarra em 8 de
Outubro de 1967. Também então se
celebrava um Ano da Fé, promulgado
por Paulo VI, ao qual o Fundador do
Opus Dei se refere explicitamente:

“Agora peço que se unam com o
salmista à minha oração e ao meu
louvor: magnificate Dominum
mecum, et extollamus nomen eius
simul [Ps. XXXIII, 4]; engrandecei o
Senhor comigo, e enalteçamos seu
nome todos juntos. Quer dizer, meus
filhos: vivamos de fé [...]



Fé, virtude que nós, os cristãos, tanto
necessitamos, de modo especial neste
ano da Fé promulgado por nosso
amadíssimo Santo Padre o Papa
Paulo VI: porque, sem a fé, falta o
próprio fundamento para a
santificação da vida ordinária.

Fé viva neste momento, porque nos
abeiramos do mysterium fidei, da
Sagrada Eucaristia; porque vamos
tomar parte nesta Páscoa do Senhor,
que resume e realiza as
misericórdias de Deus para com os
homens [...]

Fé, finalmente, filhas e filhos
queridíssimos, para demonstrar ao
mundo que tudo isso não são
cerimônias e palavras, mas uma
realidade divina, apresentando aos
homens o testemunho de uma vida
ordinária santificada, em Nome do
Pai e do Filho e do Espírito Santo e de
Santa Maria”[16].



Santificar a vida cotidiana é possível
precisamente graças à fé, e equivale
a viver de fé e a ter uma fé viva[17],
com referência explícita à doutrina
paulina de Gal 3,11: “O justo viverá
da fé”. Tudo está fundamentado na
dimensão teologal, como indica São
Josemaria com uma sugestiva
expressão “Os atos de Fé, Esperança e
Amor são válvulas por onde se
expande o fogo das almas que vivem
vida de Deus”[18].

“Vida de fé” é o significativo título de
uma homilia incluída em Amigos de
Deus e dedicada a esta virtude
teologal: nela, a aparente ausência de
milagres na época atual, comparada
com a dos primeiros tempos do
cristianismo, é atribuída
precisamente ao fato de os cristãos
não viverem uma vida de fé[19]. Pelo
contrário, a fé é viva, quando “se
converte num novo critério de
pensamento e de ação que muda a
vida inteira do homem”, de acordo



com a já citada expressão de Porta
Fidei. A fé é viva quando é operativa,
quando se manifesta e leva a
escolhas concretas, a propósitos que
orientam a existência real do
cristão[20]. Pelo contrário, a fé está
morta, porque permanece num
plano simplesmente sociológico,
como se se tratasse de uma doutrina
abstrata ou de uma série de tradições
morais que não têm em si um valor
absoluto. Joseph Ratzinger explica-o
bem, quando indica que os
conteúdos da fé não são como a
tabela periódica dos elementos, cujo
conhecimento não afeta diretamente
a existência do homem. A fé, pelo
contrário, diz respeito a verdades
perante as quais não é possível não
tomar posição. Por isso não se pode
dizer que existam verdadeiros
agnósticos: com efeito, eles são na
realidade ateus práticos, porque para
viver têm de tomar decisões
concretas que decidem que não
sejam conformes à fé[21].



Em outras palavras, para viver é
preciso em qualquer caso ter uma fé,
porque inevitavelmente se escolhe
dar um sentido à própria existência.
Deste modo os ensinamentos de São
Josemaria não podem estar mais
afastados do pelagianismo e do
moralismo. O cristão não pode
limitar-se às obras, nem o homem
pode conquistar a salvação só com as
suas virtudes humanas ou com o seu
próprio trabalho. Diz-se, pelo
contrário, com extrema clareza que o
ato de crer não se limita ao aspecto
intelectual, à aceitação de algumas
verdades que têm pouco a ver com a
vida, mas, pelo contrário, o próprio
ato se reflete na vida do crente,
porque a fé comunica a vida
sobrenatural, e permite pensar de
acordo com a “lógica de Deus”[22].
Tudo se põe em relação com Cristo e
estabelece-se com Ele uma relação
pessoal: “Não tem fé ‘viva’ aquele
que não tem uma entrega atual a
Jesus Cristo”[23].



É exatamente o cristo-centrismo
radical que permite a São Josemaria
falar de modo tão audaz em
santificar e amar o mundo[24].O
texto seguinte parece muito
revelador:

“Quando a fé fraqueja, o homem
tende a imaginar Deus como se
estivesse longe e mal se preocupasse
com os seus filhos. Pensa na religião
como algo justaposto, para quando
não há outro remédio; sem saber por
quê, espera manifestações
aparatosas, acontecimentos insólitos.
Em contrapartida, quando a fé vibra
na alma, descobre-se que os passos
do cristão não se separam da própria
vida humana corrente e habitual. E
que essa santidade grande, que Deus
nos reclama, se encerra aqui e agora,
nas coisas pequenas de cada
jornada”[25].

O anúncio solene do chamamento
universal à santidade apresenta-se,



portanto, como um aprofundar na fé
como “novo critério de pensamento e
de ação que muda a vida inteira do
homem”, já que nasce do encontro
com Cristo na vida de cada dia. A
redução da fé a pura tradição
sociológica, com a consequente
separação da vida real, está unida a
uma redução do seu âmbito ao
domínio do extraordinário, do que
não é normal. Pelo contrário, acolher
o chamamento universal à santidade
implica dar nova vida à própria fé
para se abrir ao Deus próximo:

“Não queiramos enganar-nos... Deus
não é uma sombra, um ser
longínquo, que nos cria e depois nos
abandona; não é um amo que se vai e
não volta mais. Ainda que não o
percebamos com os nossos sentidos,
a sua existência é muito mais
verdadeira que a de todas as
realidades que tocamos e vemos.
Deus está aqui, conosco, presente,
vivo. Ele nos vê, nos ouve, nos dirige,



e contempla nossas menores ações,
as nossas intenções mais escondidas.

Acreditamos nisto..., mas vivemos
como se Deus não existisse! Porque
não temos para Ele nem um
pensamento, nem uma palavra;
poque não lhe obedecemos, nem
tratamos de dominar nossas paixões;
porque não lhe obedecemos, nem
tratamos de dominar as nossa
paixões; porque não Lhe
manifestamos amor, nem O
desagravamos...

Vamos continuar a viver com uma fé
morta?”[26].

A fé tem de ser viva porque Cristo
não é uma figura que passou. Não é
uma recordação, uma tradição, mas
está vivo, hoje, agora[27]. E viver de
fé quer dizer no fundo chama-Lo de
você tu, dirigir-se a Ele, manter uma
relação pessoal com Ele. Esta
doutrina coloca a fé em ligação
direta com os desejos mais profundos



do homem. Não nega, não elimina,
antes satisfaz os mais secretos
impulsos do coração: “Nossa fé não
desconhece nada das coisas belas,
generosas, genuinamente humanas
que há aqui em baixo”[28]. Por isso
se acusava São Josemaria de pregar
sobre a vida e não sobre a morte,
como era então costume[29].

Deste modo, na homilia “Vida de fé”,
os textos da Escritura de que parte,
são os relatos dos milagres de Jesus
que sai ao encontro dos desejos dos
homens, como no caso de Bartimeu,
o cego de Jericó, em Mc 10, ou da
hemorroísa em Mt 9, e finalmente do
pai do jovem lunático em Mc 9. Como
escreveu Joseph Ratzinger, “a sede de
Infinito pertence à própria natureza
do homem, mais ainda ela é a sua
própria essência”[30], de modo que
todos os amores e desejos autênticos
encontram o seu sentido somente no
Amor divino:



“Vive a tua fé, alegre, grudado a Jesus
Cristo. Ama-O de verdade – de
verdade, de verdade! –, e assim serás
protagonista da grande Aventura do
Amor, porque estarás cada dia mais
apaixonado”[31].

O coração do homem pede um
autêntico “para sempre” – até
Nietzsche deixou escrito que “toda a
alegria quer a eternidade”[32] – mas
tudo isto é mentira se o homem não
reconhece nos amores da terra, nos
anseios do seu coração, um caminho
que leva, tal como o rio à fonte, ao
Amor de Deus, a Cristo, Amor dos
amores:

“Mentem os homens, quando dizem
“para sempre” em coisas temporais.
Só é verdade, com uma verdade total,
o “para sempre” referido a Deus. E
assim deves tu viver, com uma fé que
te ajude a sentir sabores de mel,
doçuras de céu, ao pensares na



eternidade, que é, de verdade, para
sempre”[33].

Em conclusão pode afirmar-se que a
proposta de fé de São Josemaria fala
à vida, dirige-se aos amores dos
homens. Face a uma fé concebida
apenas como fenômeno sociológico
ou tradicional, a sua pregação
interpela o coração do homem
porque nasce de uma fé “vivida
como experiência de um amor
recebido”[34]. Jesus é apresentado,
no sentido pessoal do verbo, como se
apresenta um amigo, como o Amor
dos amores, a fonte e o sentido de
todo o amor autêntico e puro.

O chamamento universal à santidade
tem como alicerce, com efeito, a
segurança da proximidade de Deus
na vida concreta, ali onde estão as
aspirações e desejos do homem.
Amar o mundo apaixonadamente é
possível por meio da fé, graças a um
aprofundamento na fé.



Precisamente o primado da
dimensão teologal e o cristo-
centrismo permitem apresentar a fé
de modo que corresponda aos
anseios do homem. Mas, quais são os
fundamentos teológicos desta
perspectiva?

3. Fé de filho e fé de pai

Este aprofundamento na dimensão
teologal da fé, que permite abrir-se à
santificação da vida diária e mostra,
portanto, como a própria fé
corresponde aos desejos mais
profundos e nobres do coração do
homem, tem profundas raízes
teológicas. Estas raízes tocam aqueles
elementos doutrinais que estarão
cada vez mais no centro da atenção
dos teólogos ao longo do séc. XX,
precisamente com o intuito de
refletir sobre o chamado universal à
santidade.

Nos ensinamentos de São Josemaria
estes elementos estão nitidamente



presentes, em primeiro lugar, pela
luz que o carisma imprimiu na sua
alma e, além disso, graças à
profundidade de compreensão da
tradição da Igreja permitida por esta
luz. Concretamente, são bem
evidentes elementos dogmáticos
característicos do pensamento
patrístico, que sempre apresentou
conjuntamente a fé e a vida.

Sobressai especialmente a profunda
convicção da filiação divina, que
Cristo nos outorgou, e que inclusive
se expressa com termos mais
orientais tais como divinização[35];
esta filiação aponta para a clara
percepção da conexão entre as
missões divinas e as processões
intratrinitárias, assim como para o
vínculo entre o ato criador e a
geração eterna do Filho. São
Josemaria afirma, comentando Gal
3,26: “todos vós sois filhos de Deus
mediante a fé. Que poder o nosso!
Poder de saber que somos e de ser



filhos de Deus”[36]. E tira as
consequências daquele mistério que
em termos patrísticos é identificado
com a distinção sem separação e a
união sem confusão de economia e
imanência divinas, da ação de Deus e
do Seu ser. Na história da salvação
percebe-se constantemente a
dimensão trinitária, que permite
reconhecer o sentido do criado no
Verbo Encarnado. Em palavras do
grande teólogo francês Jean
Daniélou: “Desde as próprias origens
profundas de todas as coisas aparece
essa relação íntima de toda a criação
com o Verbo. Pode-se afirmar que
nesse sentido a criação não é senão
uma irradiação da geração
eterna”[37]. Por isso, São Josemaria
afirma:

“Não há situação terrena, por mais
insignificante e vulgar que pareça,
que não possa ser ocasião de um
encontro com Cristo e etapa do nosso
caminhar para o reino dos céus”[38].



Ser contemplativo no meio do
mundo quer dizer reconhecer, graças
ao dom da fé e ao desvelo por este
dom, que tudo fala de Cristo, que Ele
é Quem dá sentido à história e ao
mundo. Nada do que é autêntico lhe
pode ser estranho, de modo que não
é necessário abandonar a vida
comum para chegar a ser santo. De
novo segundo palavras de Jean
Daniélou: Cristo “coincide de certo
modo com a própria realidade do ser
criado na sua totalidade. Afastar-se
de Cristo significa afastar-se da
realidade. Não consiste em ir além,
antes pelo contrário é fechar-se à
vida”[39].

A doutrina da fé não é só um
conjunto de ensinamentos que se
deve aprender, mas antes uma luz
que ilumina a realidade, luz que
procede dos olhos de Cristo. A união
de fé e vida é, pois, reflexo do cristo-
centrismo de São Josemaria e da sua
profunda experiência do papel da



filiação divina, verdadeiro centro de
toda a mensagem cristã e ponto de
união entre o tempo e o eterno. No
Verbo Encarnado, no Seu Coração,
encontram-se os dois movimentos: de
Deus que busca o homem, e do
homem que com os seus anseios
busca, também de modo
inconsciente, Deus, o Amor dos
amores. Por isso a fé nunca se
apresenta só como uma doutrina,
antes é vitalmente reconduzida a
Cristo:

“A fé é virtude sobrenatural que
inclina a nossa inteligência a assentir
às verdades reveladas, a responder
‘sim’ a Cristo, Àquele que nos deu a
conhecer plenamente o desígnio
salvífico da Trindade
Beatíssima”[40].

O assentimento da mente é
inseparável do assentimento do
coração que se realiza no encontro
com Cristo, vivo e ressuscitado, no



hoje do cristão[41]. O ato de fé é
pensamento e conhecimento que
nascem da relação com a Pessoa de
Jesus, do diálogo e da abertura a Ele.
Entre os Padres da Igreja, Santo
Agostinho explicou este aspecto
distinguindo três dimensões do ato
de crer: é preciso crer que Deus
existe, credere Deum; mas faz falta
também crer em Deus que se revela, 
credere Deo; e tudo culmina no 
credere in Deum, quer dizer, na
adesão pessoal a Deus, numa
fidelidade que redunda em tender
continuamente com a própria vida
para Ele[42]. Neste sentido, a visão
de São Josemaria é profundamente
moderna e autenticamente fiel à
tradição patrística[43], da qual evoca
o “apofatismo”, isto é, a afirmação de
que o conhecimento do próprio ser
de Deus está além das capacidades
humanas. Pense-se na belíssima
resposta que deu num encontro
multitudinário na Venezuela, em
1975:



“E quando eles te disserem que não
entendem a Trindade e a Unidade,
responde-lhes que eu também não
entendo, mas que a amo e venero. Se
compreendesse a grandeza de Deus,
se Deus coubesse nesta pobre cabeça,
o meu Deus seria muito pequeno..., e,
no entanto, cabe – quer caber – no
meu coração, cabe na profundidade
imensa da minha alma, que é
imortal”[44].

A dimensão intelectual não pode
esgotar o conhecimento de Deus, que
não é redutível a um conceito ou a
uma ideia. O mistério cristão capta-
se em plenitude no conhecimento
pessoal de Deus que habita na alma
do batizado. Deste modo, a dupla – fé
e coração – repete-se nos seus
escritos: trata-se de “ver a verdade e
amá-la”[45], de amar e crer[46]. A
dimensão doutrinal não é sacrificada
em um impulso que se expõe ao
sentimentalismo, nem a fé é reduzida
a simples fórmulas intelectuais,



desligadas da vida. A original
fórmula “piedade de meninos e
doutrina segura de teólogos”[47],
apontada como caminho seguro para
os seus filhos espirituais, manifesta
esta mesma profunda harmonia que
desde os primeiros cristãos alimenta
a fidelidade da Igreja e tem o seu
fundamento precisamente na filiação
divina. Crer é em primeiro lugar
dom, é a presença de Deus no
coração do homem, a sua vinda.

Percebe-se deste modo que um
elemento essencial do
aprofundamento na compreensão da
dimensão teologal da fé seja o
realismo radical da afirmação da
inabitação trinitária no homem. Este
último está chamado a ser uma só
coisa com Cristo, Que é a sua
verdadeira identidade. Só se pode
viver de fé vivendo a vida dos filhos
de Deus, para ser outro Cristo[48].
São Josemaria recorre por isso à
forte expressão alter Christus, ipse



Christus[49]: “a urgência divina de
ser cada um outro Cristo, ipse
Christus, o próprio Cristo”[50].

Uma fé que se converte num “novo
critério de pensamento e de ação”,
que é fé plena na encarnação, na sua
realidade, no seu sentido cósmico. O
sentido do mundo é o Filho
Encarnado e o homem é chamado a
reconduzir tudo a Cristo, que devolve
tudo ao Pai. Isso quer dizer
reconhecer a mão da Trindade na
Criação, a partir do Filho Encarnado,
que dá sentido ao mundo, ao Pai,
origem de todas as coisas. Como já
escreveu Jean Mouroux: “a nossa fé é
cristológica; e, porque é cristológica,
é trinitária”[51].

Ser contemplativos no meio do
mundo significa, portanto, ver o
mundo com olhos trinitários, um
olhar que a união pessoal com Cristo
torna possível. Deste modo pode
encontrar-se o sentido da criação e



da história na liberdade dos filhos de
Deus.

“Em todos os mistérios da nossa fé
católica paira esse cântico à
liberdade. A Santíssima Trindade tira
do nada o mundo e o homem, num
livre esbanjamento de amor”[52].

A Encarnação confirma o Amor
divino, revelando que a verdadeira
lei que governa o mundo não é a
necessidade cega, nem uma razão
absoluta e desencarnada, mas a
liberdade e a confiança do Pai que
cria cada coisa no Filho e pelo
Filho[53]. Assim, São Josemaria
declarava numa entrevista em
Espanha em 1969:

“Deus, ao criar-nos, correu o risco e a
aventura da nossa liberdade. Ele quis
uma história que seja uma história
verdadeira, feita de autênticas
decisões, e não uma ficção nem um
jogo. Cada homem tem de fazer a
experiência da sua pessoal



autonomia, com o que isso supõe de
acasos, de tentativas e, em certas
ocasiões, de incertezas”[54].

Por isso, o santo de Barbastro tinha a
“certeza da indeterminação da
História, aberta a múltiplas
possibilidades, que Deus não quis
limitar”[55].

Esta profunda compreensão da fé
converte-se em vida na resposta de
São Josemaria, que se sentia filho de
Deus a tal ponto que chegava a ser
pai de outros filhos, e os formava de
modo a chegarem por sua vez a ser
pais. Mas formar na liberdade e
fazer crescer, exige a fé no único Pai
que sempre atua, gera e protege. Um
texto magnífico de 1937 – com a
linguagem em código necessária ao
longo da guerra civil para enganar a
censura – mostra a fortaleza e a
profundidade desta fé vivida:

“Eu... não digo nada – escreve aos
seus filhos de Madri. Tenho o



costume de calar-me e de dizer quase
sempre: ‘Bem, ou muito bem’.
Ninguém poderá dizer com verdade,
no final do dia, que fez isto ou aquilo,
não já por ordem, mas nem sequer
por insinuação do avô. Limito-me,
quando penso que devo falar, a
estabelecer claramente e bem
definidos os dados de cada problema:
de nenhum modo – mesmo que a
veja patente –dou a solução concreta
para cada caso. Tenho outro
caminho, para influir com suavidade
e eficácia nas vontades dos meus
filhos e netos: incomodar-me e
importunar o meu velho Amigo D.
Manuel. Oxalá não perca eu o
compasso, e saiba deixar agir
liberrimamente os meus... até que
chegue a hora de puxar as rédeas!
Que chegará! Evidentemente – creio
que me conheceis -, apesar da
fraqueza do meu coração, nunca
serei capaz de sacrificar a vida – nem
um minuto da vida – de ninguém,
para minha comodidade ou para



meu consolo. E isto, a tal extremo,
que me calarei (depois falarei com D.
Manuel) mesmo que as resoluções
dos meus filhos me pareçam uma
verdadeira catástrofe”[56].

São Josemaria mostra o seu modo de
agir e governar com fé, recorrendo a
Deus – D. Manuel, precisamente o
Emanuel – para respeitar a liberdade
dos seus filhos, que para crescerem,
para adquirirem a capacidade de
serem pais, têm de experimentar
também os seus próprios limites e os
seus erros. Para uma pessoa que ama
isto é doloroso, é um sofrimento
análogo às dores de parto, mas não
há outro caminho para de verdade
gerar outro, fazendo-o capaz de ser,
por sua vez, pai. Com efeito, é
próprio de um pai fazer o filho
descobrir a beleza da realidade, além
da percepção dos seus limites
pessoais e dos alheios. Deste modo “a
original visão otimista da criação, o
‘amor ao mundo’ que palpita no



cristianismo”[57] apoiam-se
precisamente na fé de São Josemaria
que o faz ser pai de modo tão
manifesto.

A fé de filho, que é fé no Filho,
traduz-se de modo natural na fé de
pai que caracterizou a vida de São
Josemaria, totalmente entregue à
Obra de Deus. Ele, que se sentia
muito filho, foi também muito pai. A
própria fecundidade apostólica pode
ser interpretada nesta perspectiva
teologal da fé, que o levou a chamar
muitas pessoas para serem santas no
mundo, e a abrir na história concreta
e real um caminho de santidade, na
realização da instituição.

4. Conclusão: vida trinitária

O Santo Padre proclamou um Ano da
Fé para superar a crise entre fé e
vida: parece que hoje o cristianismo
e as verdades professadas no Credo
já não têm valor para a existência
concreta do homem. Pelo contrário,



nos ensinamentos de São Josemaria
encontra-se, mesmo a um nível
meramente terminológico, uma
estreita conexão entre fé e vida, na
medida em que se apresenta a
vocação cristã como chamada a viver
de fé, a fundamentar a própria
existência na intimidade pessoal com
Cristo.

O convite a converter a fé em obras
nasce de uma profunda
compreensão do primado da
dimensão teologal, que permite
dirigir a mensagem cristã aos amores
e às aspirações mais profundas dos
homens. A possibilidade de amar
apaixonadamente o mundo e de
santificar todas as atividades e
dimensões autenticamente humanas
da própria existência, baseia-se num
aprofundar da compreensão da
íntima conexão entre fé e vida. A
unidade de vida, constantemente
pregada por São Josemaria, não é só
coerência, antes brota de uma fé



profunda e operativa que abre a vida
do homem à própria Vida de Deus.
Com efeito, “há uma única vida, feita
de carne e espírito, e essa é que tem
de ser – na alma e no corpo – santa e
plena de Deus, desse Deus invisível,
que nós encontraremos nas coisas
mais visíveis e materiais”[58].

Tudo isto se fundamenta, de um
ponto de vista teológico, numa
compreensão cristológica da fé como
chamamento à identificação com
Cristo. A filiação divina passa para
primeiro plano, e permite ler o
mundo a partir da revelação
trinitária. Se o Criador é o Deus Uno
e Trino, o sentido último da criação
já não se pode compreender
plenamente sem a referência ao
mistério da própria Trindade. A
história e a liberdade do homem
adquirem assim um valor
extraordinário.



A profundidade teológica da união
de fé e vida no pensamento de São
Josemaria é particularmente
evidente num dos seus ensinamentos
mais profundos e originais, que
citamos devido ao seu valor sintético:
o convite concreto a aprender a viver
de fé contemplando a Sagrada
Família[59], elevando-se à Trindade
do Céu a partir da existência
concreta e das mútuas relações entre
Maria, Jesus e José, a que ele chama
“a trindade da terra”. Este caminho,
baseado numa intuição que constitui
uma verdadeira síntese dogmática
própria, destaca tanto o
cristocentrismo como a
profundidade na dimensão teologal
da fé:

“Tento chegar à Trindade do Céu
através dessa outra trindade, a da
terra: Jesus, Maria e José. É como se
estivessem mais acessíveis. Jesus,
que é perfectus Deus y perfectus
Homo. Maria, que é uma mulher, a



mais pura criatura, a maior: mais do
que Ela, só Deus. E José, que vem
logo depois de Maria: limpo, varonil,
prudente, íntegro. Ó, meu Deus! Que
modelos! Só de olhar para eles, fico
com desejos de morrer de pena:
porque, Senhor, tenho-me portado
tão mal... Não tenho sabido estar à
altura das circunstâncias, divinizar-
me. E Tu me davas os meios: e me
dás, e continuarás a dar-me...,
porque é à maneira divina que
devemos viver humanamente na
terra”[60].

O homem é chamado a viver a
própria vida de Deus, a vida da
Trindade Santíssima, como
aconteceu na Sagrada Família, em
que cada um vivia totalmente para o
outro, numa comunhão de amor
perfeita, fundada na presença de
Deus, da segunda Pessoa divina, na
terra. A partir das missões, São
Josemaria sobe às processões divinas
imanentes, manifestando como a



vocação cristã não é um mero
esforço humano para imitar modelos
inacessíveis, antes depende ou
consiste, muito mais, em que Deus
oferece sempre os meios que
permitem ao cristão normal ser
divinizado na sua vida cotidiana,
trabalhando e amando as pessoas
que o Senhor colocou a seu lado.

Do ponto de vista dogmático, os
ensinamentos de São Josemaria têm
profundas raízes nos Padres da
Igreja[61], naquele pensamento que
surgiu da vida dos primeiros
cristãos. Além disso, o primado da
dimensão teologal e a conexão entre
fé e vida apoiam-se na plena
percepção da transcendência do
mistério de Deus Uno e Trino, que na
linguagem patrística desemboca no
apofatismo. Precisamente esta
compreensão profunda do mistério
une a fé e a vida e permite explicitar
a ligação entre a ação de Deus na
história e a sua imanência trinitária.



Deste modo, a propósito da
incompreensibilidade do mistério do
Deus Trino, São Josemaria afirma:

“É justo que na imensa maravilha de
beleza e de sabedoria de Deus haja
coisas que, na terra, não
entendemos. Se as entendêssemos,
Deus seria um ser finito, não infinito,
caberia na nossa cabeça, que pobre
seria Deus! Portanto, você vai a José,
a Maria, a Jesus, e sabe que Jesus é
Deus, e que Deus é Trino em pessoas:
Pai, Filho e Espirito Santo, e adora a
Trindade e a Unidade, amas o
Espirito Santo ao amar Jesus
Cristo”[62].

A vida concreta de Jesus, Maria e José
são o único caminho para chegar à
Trindade, porque só no mistério da
divino-humanidade de Cristo se tem
acesso à intimidade de Deus e se
pode participar da sua vida,
distinguindo e chamando de você



cada Pessoa Divina, como se pode
fazer com a trindade da terra.

Esta fé que abrange, portanto, os
amores do homem, os seus anseios
mais profundos, o seu trabalho e a
sua família, encontra o seu modelo
mais perfeito e a sua realização na
Sagrada Família. Cada cristão pode,
assim, santificar-se como
contemplativo no meio do mundo,
aprendendo, por meio da
contemplação, a ter uma fé que se
converte em entendimento e critério
de ação na vida, a partir do
pensamento concreto sempre
dirigido a Cristo, que caracterizou o
nosso Pai, José, e de modo muito
especial Maria, à qual é preciso
dirigir-se para aprender a
pronunciar aquele sim que une fé e
vida[63].

Artigo de Giulio Maspero, a
publicado na revista Romana,

https://es.romana.org/


Boletim da Prelazia da Santa Cruz e
Opus Dei.

[1] BENTO XVI, Carta Apostólica em
forma de “Motu proprio” Porta Fidei
com que se inicia o Ano da Fé, 11-
X-2011, n. 1 (adiante será citado
Porta Fidei).

[2] IDEM, Carta Encíclica Deus
Caritas est, 25-XII-2005, n. 1 (adiante, 
Deus Caritas est).

[3] Porta Fidei, n. 1.

[4] Ibidem, n. 2.

[5] Cf. Deus Caritas est, n. 3, nota n. 1
onde se cita a obra de F. NIETZSCHE 
Além do Bem e do Mal, IV, 168.

[6] Porta Fidei, n. 7.

[7] Ibidem, n. 6.



[8] S. TOMÁS DE AQUINO, Suma
Teológica, II-II, q. 4, a. 1, r.

[9] Porta Fidei, n. 3.

[10] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, É
Cristo que passa, n. 21 (adiante será
citado só o título do livro).

[11] IDEM, Amar o mundo
apaixonadamente, em Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, n. 114
(adiante será citado Entrevistas).

[12] Cf. IDEM, Amigos de Deus, n. 239
(adiante será citado só o título do
livro).

[13] Cf. J. ECHEVARRÍA, Um novo
Damasco (publicado originalmente
em Alfa y Omega, 28-VII-2011).

[14] V. artigo do então Card. JOSEPH
RATZINGER, com o título: Deixar
Deus trabalhar, em L'Osservatore
Romano, 6/10/2002.

https://opusdei.org/pt-br/article/a-jmj-um-novo-damasco/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-jmj-um-novo-damasco/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/


[15] Quanto uma apresentação
sintética da vida de fé em São
Josemaria Escrivá, pode-se consultar:
E. BURKHART – J. LÓPEZ, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, Vol. II, Rialp, Madri
2011, págs. 346-364.

[16] SÃO JOSEMARIA, Amar o mundo
apaixonadamente, em Entrevistas, n.
123.

[17] Cf. IDEM, Caminho, n. 578
eSulco, n. 459 (adiante citaremos só o
título do livro).

[18] Caminho, n. 667.

[19] Cf. Amigos de Deus, n. 190.

[20] Cf. Caminho, n. 317, 380 e 489; 
Sulco, n. 46 e 945; Forja, n. 256 e 602.

[21] Cf. J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia 2005, pág. 19.

[22] É Cristo que passa, n. 172.



[23] Forja, n. 544.

[24] Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo: estudio sobre el
cristocentrismo del beato Josemaría
Escrivá, Rialp, Madri 2000.

[25] Amigos de Deus, n. 312

[26] Sulco, n. 658.

[27] Cf. Caminho, n. 584; É Cristo que
passa, n. 102 e seguintes.

[28] É Cristo que passa, n. 24

[29] Cf. A. VÁZQUEZ DE PRADA, 
OFundador do Opus Dei, Quadrante,
São Paulo, 2004, vol. II.

[30] J. RATZINGER, Mirar a Cristo,
cit., pág. 18.

[31] Forja, n. 448

[32] F. W. NIETZSCHE, Assim falou
Zaratustra, Edaf, Madri 1981, pág.
211.



[33] Amigos de Deus, n. 200.

[34] Porta Fidei, n. 7.

[35] D. RAMOS LISSÓN, Aspectos de
la divinización en el Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, em J.L. ILLANES
(ed.), El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del Beato
Josemaría Escrivá (1902-2002),
Universidad de Navarra, Pamplona
2003, págs. 483-499.

[36] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, Carta
24/10/1942, n. 68 (AGP, serie A.3, leg.
91, carp. 5, exp. 4).

[37] J. DANIÉLOU, La Trinidad y el
misterio de la existencia, Ed. Paulinas,
Madri 1969, pág. 92.

[38] É Cristo que passa, n. 22.

[39] J. DANIÉLOU, La Trinidad y el
misterio de la existencia, cit., págs.
97-98.

[40] Amigos de Deus, n. 191.



[41] Arturo Blanco sublinhou que São
Josemaria relacionou a fé com a
totalidade da pessoa humana e não
só com o entendimento: A. BLANCO, 
Alcuni contributi del beato Josemaría
alla conprensione dei rapporti tra féde
e ragione, em: AA.VV., La grandezza
della vita cotidiana, vol. V/1, Edusc,
Roma 2004, pág. 259.

[42] Cf. Sto. Agostinho, Enarrationes
in Psalmos 130,1 e Tractatus in
Iohannem 29,6.

[43] O conceito de fé em São
Josemaria foi definido pelo seu
primeiro sucessor, Álvaro del
Portillo, como “viva e dinâmica”: A.
DEL PORTILLO, Discurso de
conclusão do Simpósio teológico de
estudo sobre os ensinamentos do
Beato Josemaría Escrivá (Roma, 12-14
de Outubro de 1993), em: AA.VV., 
Santidad y mundo, Eunsa, Pamplona
1996, pág. 292.



[44] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ,
resposta a uma pergunta na
Venezuela, 9-II-1975: Catequese en
América, III, pág. 75 (AGP, Biblioteca,
P04).

[45] Sulco, n. 818.

[46] Cf. Forja, n. 215.

[47] Cf. É Cristo que passa, n. 10.

[48] Cf. Ibidem, n. 21.

[49] Cf. A. ARANDA, El bullir de la
sangre de Cristo, cit., págs. 227-254.

[50] Amigos de Deus, n. 6.

[51] J. MOUROUX, Je crois en toi, Cerf,
Paris 19612, p. 37.

[52] Amigos de Deus, n. 25.

[53] Cf. Col 1,15-20.

[54] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, artigo
em ABC, 2/11/1969.

https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-riquezas-da-fe/


[55] É Cristo que passa, n. 99.

[56] Citado em A. VÁZQUEZ DE
PRADA, O Fundador do Opus Dei, vol.
II, p. 136.

[57] Forja, n. 703.

[58] SÃO JOSEMARIA, “Amar o
mundo apaixonadamente”, em 
Entrevistas, n. 114. Um comentário
deste texto da homilia em: 
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá. Edição crítico-histórica,
editada por J. L. ILLANES, A.
MÉNDIZ, Rialp, Madri 2012, págs.
477-478 y 486-489.

[59] Cf. É Cristo que passa, n. 22.

[60] SÃO JOSEMARIA, meditação 
Consumados na unidade, citada por S.
BERNAL, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Quadrante, São Paulo,
1978, pág. 419.



[61] Quanto a este tema poderia
aprofundar-se a valiosa análise de
Cornelio Fabro no artigo dedicado a
São Josemaria: C. FABRO, “El temple
de un Padre de la Iglesia”, em AA.VV.,
Santos en el mundo: estudos sobre los
escritos del beato Josemaría Escrivá,
Rialp, Madri 1993.

[62] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ,
resposta a uma pergunta na
Argentina, 14-VI-1974: Catequese en
América, I, pág. 449 (AGP, Biblioteca,
P04).

[63] Cf. Amigos de Deus, n. 284-286.

Ilustração: The Return of the Holy
Family from Egypt, Nationalmuseum,
Stockholm

By Bartolomé Esteban Murillo -
Nationalmuseum, Public Domain, 
https://commons.wikimedia.org/

https://en.wikipedia.org/wiki/Nationalmuseum
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?curid=52116226


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-
sao-josemaria/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/fe-e-vida-em-sao-josemaria/

	​Fé e vida em São Josemaria

