
opusdei.org

Exortação apostólica
pós-sinodal “Querida
Amazônia”

“A Amazônia querida
apresenta-se aos olhos do
mundo com todo o seu
esplendor, o seu drama e o seu
mistério” - assim começa o Papa
Francisco a exortação
apostólica pós sinodal, em que
manifesta os "quatro grandes
sonhos” que a Amazônia lhe
inspira.

26/02/2020



EXORTAÇÃO APOSTÓLICA PÓS-
SINODAL QUERIDA AMAZÔNIA

DO SANTO PADRE FRANCISCO

AO POVO DE DEUS E A TODAS AS
PESSOAS DE BOA VONTADE

1. A Amazônia querida apresenta-se
aos olhos do mundo com todo o seu
esplendor, o seu drama e o seu
mistério. Deus concedeu-nos a graça
de a termos presente de modo
especial no Sínodo que se realizou
em Roma de 6 a 27 de outubro de
2019, concluindo com o Documento 
Amazônia: Novos Caminhos para a
Igreja e para uma Ecologia Integral.

O sentido desta Exortação

2. Ouvi as intervenções ao longo do
Sínodo e li, com interesse, as
contribuições dos Círculos Menores.
Com esta Exortação, quero expressar
as ressonâncias que provocou em
mim este percurso de diálogo e

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20191026_sinodo-amazzonia_po.html


discernimento. Aqui, não vou
desenvolver todas as questões
amplamente tratadas no Documento
conclusivo; não pretendo substitui-lo
nem o repetir. Desejo apenas
oferecer um breve quadro de
reflexão que encarne na realidade
Amazônica uma síntese de algumas
grandes preocupações já
manifestadas por mim em
documentos anteriores, que ajude e
oriente para uma recepção
harmoniosa, criativa e frutuosa de
todo o caminho sinodal.

3. Ao mesmo tempo, quero
apresentar de maneira oficial o
citado Documento, que nos oferece
as conclusões do Sínodo e no qual
colaboraram muitas pessoas que
conhecem melhor do que eu e do que
a Cúria Romana a problemática da
Amazônia, porque vivem lá, por ela
sofrem e a amam apaixonadamente.
Nesta Exortação, preferi não citar o



Documento, convidando a lê-lo
integralmente.

4. Deus queira que toda a Igreja se
deixe enriquecer e interpelar por
este trabalho, que os pastores, os
consagrados, as consagradas e os
fiéis-leigos da Amazônia se
empenhem na sua aplicação e que,
de alguma forma, possa inspirar
todas as pessoas de boa vontade.

Sonhos para a Amazônia

5. A Amazônia é um todo
plurinacional interligado, um grande
bioma partilhado por nove países:
Brasil, Bolívia, Colômbia, Equador,
Guiana, Peru, Suriname, Venezuela e
Guiana Francesa. Todavia dirijo esta
Exortação ao mundo inteiro. Faço-o,
por um lado, para ajudar a despertar
a estima e solicitude por esta terra,
que também é “nossa”, convidando-o
a admirá-la e reconhecê-la como um
mistério sagrado; e, por outro,
porque a atenção da Igreja às



problemáticas deste território
obriga-nos a retomar brevemente
algumas questões que não devemos
esquecer e que podem servir de
inspiração para outras regiões da
terra enfrentarem os seus próprios
desafios.

6. Tudo o que a Igreja oferece deve
encarnar-se de maneira original em
cada lugar do mundo, para que a
Esposa de Cristo adquira rostos
multiformes que manifestem melhor
a riqueza inesgotável da graça. Deve
encarnar-se a pregação, deve
encarnar-se a espiritualidade, devem
encarnar-se as estruturas da Igreja.
Por isso, nesta breve Exortação, ouso
humildemente formular quatro
grandes sonhos que a Amazônia me
inspira:

7. Sonho com uma Amazônia que lute
pelos direitos dos mais pobres, dos
povos nativos, dos últimos, de modo



que a sua voz seja ouvida e sua
dignidade promovida.

Sonho com uma Amazônia que
preserve a riqueza cultural que a
caracteriza e na qual brilha de
maneira tão variada a beleza
humana.

Sonho com uma Amazônia que guarde
zelosamente a sedutora beleza
natural que a adorna, a vida
transbordante que enche os seus rios
e as suas florestas.

Sonho com comunidades cristãs
capazes de se devotar e encarnar de
tal modo na Amazônia, que deem à
Igreja rostos novos com traços
Amazônicos.

Capítulo I: UM SONHO
SOCIAL

8. O nosso é o sonho de uma
Amazônia que integre e promova



todos os seus habitantes, para
poderem consolidar o “bem viver”.
Mas impõe-se um grito profético e
um árduo empenho em prol dos mais
pobres. Pois, apesar do desastre
ecológico que a Amazônia está
enfrentando, deve-se notar que “uma
verdadeira abordagem ecológica
sempre se torna uma abordagem
social, que deve integrar a justiça nos
debates sobre o meio ambiente, para
ouvir tanto o clamor da terra como o
clamor dos pobres”[1]. Um
conservacionismo “que se preocupa
com o bioma, porém ignora os povos
Amazônicos”[2] não serve.

Injustiça e crime

9. Os interesses colonizadores que,
legal e ilegalmente, fizeram – e fazem
– aumentar o corte de madeira e a
indústria de minerais e que foram
expulsando e encurralando os povos
indígenas, ribeirinhos e



afrodescendentes, provocam um
clamor que brada ao céu:

“São muitas as árvores

onde morou a tortura

e vastas as florestas

compradas entre mil mortes”[3].

“Os madeireiros têm parlamentares

e nossa Amazônia não tem quem a
defenda (…)

Mandam em exílio os papagaios e os
macacos (…)

Já não será igual a colheita da
castanha”[4].

10. Isto favoreceu os movimentos
migratórios mais recentes dos
indígenas para as periferias das
cidades. Aqui não encontram uma
real libertação dos seus dramas, mas
as piores formas de escravidão,



sujeição e miséria. Nestas cidades
caraterizadas por uma grande
desigualdade, onde hoje habita a
maior parte da população da
Amazônia, crescem também a
xenofobia, a exploração sexual e o
tráfico de pessoas. Por isso o clamor
da Amazônia não brota apenas do
coração das florestas, mas também
do interior das suas cidades.

11. Não é necessário repetir aqui as
análises tão abrangentes e completas
que foram apresentadas antes e
durante o Sínodo. Mas lembremos ao
menos uma das vozes ouvidas:
“Estamos sendo afetados pelos
madeireiros, criadores de gado e
outros terceiros. Ameaçados por
agentes econômicos que
implementam um modelo alheio em
nossos territórios. As empresas
madeireiras entram no território
para explorar a floresta, nós
cuidamos da floresta para nossos
filhos, dispomos de carne, pesca,



remédios vegetais, árvores frutíferas
(…). A construção de hidrelétricas e o
projeto de hidrovias têm impacto
sobre o rio e sobre os territórios (…).
Somos uma região de territórios
roubados”[5].

12. Já o meu antecessor, Bento XVI,
denunciava “a devastação ambiental
da Amazônia e as ameaças à
dignidade humana das suas
populações”[6]. Desejo acrescentar
que muitos dramas tiveram a ver
com uma falsa “mística Amazônica”:
é sabido que, desde os últimos
decênios do século passado, a
Amazônia tem sido apresentada
como um enorme vazio que deve ser
preenchido, como uma riqueza em
estado bruto que se deve aprimorar,
como uma vastidão selvagem que
precisa ser domada. E, tudo isto,
numa perspectiva que não reconhece
os direitos dos povos nativos ou
simplesmente os ignora como se não
existissem e como se as terras onde

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html


habitam não lhes pertencessem. Nos
próprios programas educacionais de
crianças e jovens, os indígenas
apareciam como intrusos ou
usurpadores. As suas vidas e
preocupações, a sua maneira de lutar
e sobreviver não interessavam,
considerando-os mais como um
obstáculo de que nos temos de livrar
do que como seres humanos com a
mesma dignidade que qualquer
outro e com direitos adquiridos.

13. Para aumentar esta confusão,
contribuíram alguns slogans,
nomeadamente o de “não
entregar”[7], como se a citada
sujeição fosse provocada apenas por
países estrangeiros, quando os
próprios poderes locais, com a
desculpa do progresso, fizeram parte
de alianças com o objetivo de
devastar, de maneira impune e
indiscriminada, a floresta com as
formas de vida que abriga. Os povos
nativos viram muitas vezes,



impotentes, a destruição do ambiente
natural que lhes permitia alimentar-
se, curar-se, sobreviver e conservar
um estilo de vida e uma cultura que
lhes dava identidade e sentido. A
disparidade de poder é enorme, os
fracos não têm recursos para se
defender, enquanto o vencedor
continua a levar tudo, “os povos
pobres ficam sempre pobres e os
ricos tornam-se cada vez mais
ricos”[8].

14. Às operações econômicas,
nacionais ou internacionais, que
danificam a Amazônia e não
respeitam o direito dos povos nativos
ao território e sua demarcação, à
autodeterminação e ao
consentimento prévio, há que rotulá-
las com o nome devido: injustiça e
crime. Quando algumas empresas
sedentas de lucro fácil se apropriam
dos terrenos, chegando a privatizar a
própria água potável, ou quando as
autoridades deixam mão livre a



madeireiros, a projetos minerários
ou petrolíferos e outras atividades
que devastam as florestas e
contaminam o ambiente,
transformam-se indevidamente as
relações econômicas e tornam-se um
instrumento que mata. É usual
lançar mão de recursos desprovidos
de qualquer ética, como penalizar os
protestos e mesmo tirar a vida aos
indígenas que se oponham aos
projetos, provocar intencionalmente
incêndios florestais, ou subornar
políticos e os próprios nativos. Tudo
isto vem acompanhado de graves
violações dos direitos humanos e
novas escravidões que atingem
especialmente as mulheres, a praga
do narcotráfico que procura
submeter os indígenas, ou o tráfico
de pessoas que se aproveita daqueles
que foram expulsos de seu contexto
cultural. Não podemos permitir que
a globalização se transforme num
“novo tipo de colonialismo”[9].



Indignar-se e pedir perdão

15. É preciso indignar-se[10], como se
indignou Moisés (cf. Ex 11, 8), como
Se indignava Jesus (cf. Mc 3, 5), como
Se indigna Deus perante a injustiça
(cf. Am 2, 4-8; 5, 7-12; Sal 106/105, 40).
Não é salutar habituarmo-nos ao
mal; faz-nos mal permitir que nos
anestesiem a consciência social,
enquanto “um rasto de delapidação,
inclusive de morte, por toda a nossa
região, (…) coloca em perigo a vida
de milhões de pessoas, em especial
do habitat dos camponeses e
indígenas”[11]. Os casos de injustiça
e crueldade verificados na
Amazônia, ainda durante o século
passado, deveriam gerar uma
profunda repulsa e ao mesmo tempo
tornar-nos mais sensíveis para
também reconhecer formas atuais de
exploração humana, violência e
morte. Por exemplo, a propósito do
passado vergonhoso, recolhamos
uma narração dos sofrimentos dos



indígenas da época da borracha na
Amazônia venezuelana: “Os nativos
não recebiam dinheiro, mas apenas
mercadorias, e caras, que nunca
acabavam de pagar. (...) Pagavam,
mas diziam ao indígena: “Ainda estás
devendo tanto” e o indígena tinha
que voltar a trabalhar (...). Mais de
vinte aldeias ye’kuana foram
completamente arrasadas. As
mulheres ye’kuana foram violadas e
seus seios cortados; as grávidas
desventradas. Aos homens,
cortavam-lhes os dedos das mãos ou
os pulsos, para não poderem navegar
(...), juntamente com outras cenas do
sadismo mais absurdo”[12].

16. Esta história de sofrimento e
desprezo não se cura facilmente. E a
colonização não para; embora em
muitos lugares se transforme,
disfarce e dissimule[13], todavia, não
perde a sua prepotência contra a
vida dos pobres e a fragilidade do
meio ambiente. Os bispos da



Amazônia brasileira recordaram que
“a história da Amazônia revela que
foi sempre uma minoria que lucrava
à custa da pobreza da maioria e da
depredação sem escrúpulos das
riquezas naturais da região, dádiva
divina para os povos que aqui vivem
há milênios e os migrantes que
chegaram ao longo dos séculos
passados”[14].

17. Ao mesmo tempo que nos
deixamos tomar por uma sã
indignação, lembremo-nos de que
sempre é possível superar as
diferentes mentalidades de
colonização para construir redes de
solidariedade e desenvolvimento: “o
desafio é assegurar uma globalização
na solidariedade, uma globalização
sem marginalização”[15]. Podem-se
encontrar alternativas de pecuária e
agricultura sustentáveis, de energias
que não poluem, de fontes dignas de
trabalho que não impliquem a
destruição do meio ambiente e das



culturas. Simultaneamente é preciso
garantir, para os indígenas e os mais
pobres, uma educação adequada que
desenvolva as suas capacidades e
empoderamento. É precisamente
nestes objetivos que se mede a
verdadeira esperteza e a genuína
capacidade dos políticos. Não servirá
para devolver aos mortos a vida que
lhes foi negada, nem para compensar
os sobreviventes daqueles massacres,
mas ao menos para hoje sermos
todos realmente humanos.

18. Anima-nos recordar que, no meio
dos graves excessos da colonização
da Amazônia, cheia de “contradições
e lacerações”[16], muitos
missionários chegaram lá com o
Evangelho, deixando os seus países e
aceitando uma vida austera e
desafiadora junto dos mais
desprotegidos. Sabemos que nem
todos foram exemplares, mas o
trabalho dos que se mantiveram fiéis
ao Evangelho também inspirou “uma



legislação, como as Leis das Índias,
que protegiam a dignidade dos
indígenas contra as violações de seus
povos e territórios”[17]. E dado que
frequentemente eram os sacerdotes
que protegiam os indígenas de
ladrões e abusadores, aqueles
“pediam-nos insistentemente –
contam os missionários – que não os
abandonássemos e faziam-nos
prometer que voltaríamos
novamente”[18].

19. E, nos dias de hoje, a Igreja não
pode estar menos comprometida,
chamada como está a ouvir os
clamores dos povos Amazônicos,
“para poder exercer com
transparência o seu papel
profético”[19]. Entretanto como não
podemos negar que o joio se
misturou com o trigo, pois os
missionários nem sempre estiveram
do lado dos oprimidos, deploro-o e
mais uma vez “peço humildemente
perdão, não só pelas ofensas da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn19


própria Igreja, mas também pelos
crimes contra os povos nativos
durante a chamada conquista da
América”[20] e pelos crimes atrozes
que se seguiram ao longo de toda a
história da Amazônia. Aos membros
dos povos nativos, agradeço e digo
novamente que, “com a vossa vida,
sois um grito lançado à consciência
(…). Vós sois memória viva da missão
que Deus nos confiou a todos: cuidar
da Casa Comum”[21].

Sentido comunitário

20. A luta social implica capacidade
de fraternidade, um espírito de
comunhão humana. Então, sem
diminuir a importância da liberdade
pessoal, ressalta-se que os povos
nativos da Amazônia possuem um
forte sentido comunitário. Vivem
assim “o trabalho, o descanso, os
relacionamentos humanos, os ritos e
as celebrações. Tudo é
compartilhado, os espaços

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn21


particulares – típicos da
modernidade – são mínimos. A vida é
um caminho comunitário onde as
tarefas e as responsabilidades se
dividem e compartilham em função
do bem comum. Não há espaço para
a ideia de indivíduo separado da
comunidade ou de seu
território”[22]. Estas relações
humanas estão impregnadas pela
natureza circundante, porque a
sentem e percebem como uma
realidade que integra a sua
sociedade e cultura, como um
prolongamento do seu corpo pessoal,
familiar e de grupo:

“Aquele luzeiro se aproxima

revolteiam os beija-flores

mais do que a cascata troa meu
coração

com esses teus lábios regarei a terra

possa o vento jogar em nós”[23].



21. Isto multiplica o efeito
desintegrador do desenraizamento
que vivem os indígenas forçados a
emigrar para a cidade, procurando
sobreviver, por vezes de forma não
digna, no meio dos costumes urbanos
mais individualistas e dum ambiente
hostil. Como sanar um dano tão
grave? Como reconstruir estas vidas
desenraizadas? À vista desta
realidade, é preciso valorizar e
acompanhar todos os esforços que
fazem muitos destes grupos para
preservar os seus valores e estilo de
vida e integrar-se nos contextos
novos sem os perder, antes pelo
contrário oferecendo-os como uma
própria contribuição para o bem
comum.

22. Cristo redimiu o ser humano
inteiro e deseja recompor em cada
um a sua capacidade de se relacionar
com os outros. O Evangelho propõe a
caridade divina que brota do
Coração de Cristo e gera uma busca



da justiça que é inseparavelmente
um canto de fraternidade e
solidariedade, um estímulo à cultura
do encontro. A sabedoria do estilo de
vida dos povos nativos – mesmo com
todos os limites que possa ter –
estimula-nos a aprofundar tal anseio.
Por esta razão, os bispos do Equador
solicitaram “um novo sistema social
e cultural que privilegie as relações
fraternas, num quadro de
reconhecimento e valorização das
diferentes culturas e dos
ecossistemas, capaz de se opor a
todas as formas de discriminação e
domínio entre os seres
humanos”[24].

Instituições degradadas

23. Na Encíclica Laudato si’,
lembramos que, “se tudo está
relacionado, também o estado de
saúde das instituições de uma
sociedade tem consequências no
ambiente e na qualidade de vida



humana (…). Dentro de cada um dos
níveis sociais e entre eles,
desenvolvem-se as instituições que
regulam as relações humanas. Tudo
o que as danifica comporta efeitos
nocivos, como a perda da liberdade,
a injustiça e a violência. Vários países
são governados por um sistema
institucional precário, à custa do
sofrimento do povo”[25].

24. Como estão as instituições da
sociedade civil na Amazônia? O 
Instrumentum laboris do Sínodo, que
reúne muitas contribuições de
pessoas e grupos da Amazônia,
refere-se a “uma cultura que
envenena o Estado e suas
instituições, permeando todos os
estratos sociais, inclusive as
comunidades indígenas. Trata-se de
um verdadeiro flagelo moral; como
resultado, perde-se a confiança nas
instituições e em seus
representantes, o que desacredita
totalmente a política e as

https://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-laboris-do-sinodo-amazonico.html


organizações sociais. Os povos
Amazônicos não são alheios à
corrupção e tornam-se suas
principais vítimas”[26].

25. Não podemos excluir que
membros da Igreja tenham feito
parte das redes de corrupção, por
vezes chegando ao ponto de aceitar
manter silêncio em troca de ajudas
econômicas para as obras eclesiais.
Por isso mesmo, chegaram ao Sínodo
propostas que convidavam a “prestar
uma atenção especial à procedência
de doações ou outro tipo de
benefícios, assim como aos
investimentos realizados pelas
instituições eclesiásticas ou pelos
cristãos”[27].

Diálogo social

26. A Amazônia deveria ser também
um local de diálogo social,
especialmente entre os diferentes
povos nativos, para encontrar formas
de comunhão e luta conjunta. Os



demais, somos chamados a
participar como “convidados”,
procurando com o máximo respeito
encontrar vias de encontro que
enriqueçam a Amazônia. Mas, se
queremos dialogar, devemos
começar pelos últimos. Estes não são
apenas um interlocutor que é preciso
convencer, nem mais um que está
sentado a uma mesa de iguais. Mas
são os principais interlocutores, dos
quais primeiro devemos aprender, a
quem temos de escutar por um dever
de justiça e a quem devemos pedir
autorização para poder apresentar as
nossas propostas. A sua palavra, as
suas esperanças, os seus receios
deveriam ser a voz mais forte em
qualquer mesa de diálogo sobre a
Amazônia. E a grande questão é:
Como imaginam eles o “bem viver”
para si e seus descendentes?

27. O diálogo não se deve limitar a
privilegiar a opção preferencial pela
defesa dos pobres, marginalizados e



excluídos, mas há de também
respeitá-los como protagonistas.
Trata-se de reconhecer o outro e
apreciá-lo “como outro”, com a sua
sensibilidade, as suas opções mais
íntimas, o seu modo de viver e
trabalhar. Caso contrário, o resultado
será, como sempre, “um projeto de
poucos para poucos”[28], quando não
“um consenso de escritório ou uma
paz efêmera para uma minoria
feliz”[29]. Se tal acontecer, “é
necessária uma voz profética”[30] e,
como cristãos, somos chamados a
fazê-la ouvir.

Daqui nasce o sonho sucessivo...

Capítulo II: UM SONHO
CULTURAL

28. O objetivo é promover a
Amazônia; isto, porém, não implica
colonizá-la culturalmente, mas fazer
de modo que ela própria tire fora o
melhor de si mesma. Tal é o sentido



da melhor obra educativa: cultivar
sem desenraizar, fazer crescer sem
enfraquecer a identidade, promover
sem invadir. Assim como há
potencialidades na natureza que
poderiam se perder para sempre, o
mesmo pode acontecer com culturas
portadoras de uma mensagem ainda
não escutada e que estão ameaçadas
hoje mais do que nunca.

O poliedro Amazônico

29. Na Amazônia, vivem muitos
povos e nacionalidades, sendo mais
de cento e dez os povos indígenas em
isolamento voluntário (PIAV)[31]. A
sua situação é fragilíssima; e muitos
sentem que são os últimos
depositários de um tesouro destinado
a desaparecer, como se lhes fosse
permitido sobreviver apenas sem
perturbar, enquanto avança a
colonização pós-moderna. Temos que
evitar considera-los como “selvagens
não-civilizados”; simplesmente



criaram culturas diferentes e outras
formas de civilização, que
antigamente registraram um nível
notável de desenvolvimento[32].

30. Antes da colonização, os centros
habitados concentravam-se nas
margens dos rios e lagos, mas o
avanço da colonização expulsou os
antigos habitantes para o interior da
floresta. Hoje, a crescente
desertificação obriga a novas
deslocações muitos, que acabam por
ocupar as periferias ou as calçadas
das cidades por vezes numa situação
de miséria extrema, mas também de
dilaceração interior devido à perda
dos valores que os sustentavam.
Neste contexto, habitualmente
perdem os pontos de referência e as
raízes culturais que lhes conferiam
uma identidade e um sentido de
dignidade e vão alongar a fila dos
descartados. Assim interrompe-se a
transmissão cultural de uma
sabedoria que, durante séculos, foi



passando de geração em geração. As
cidades, que deveriam ser lugares de
encontro, enriquecimento mútuo e
fecundação entre diferentes culturas,
tornam-se palco dum doloroso
descarte.

31. Cada povo, que conseguiu
sobreviver na Amazônia, possui a
sua própria identidade cultural e
uma riqueza única num universo
multicultural, em virtude da estreita
relação que os habitantes
estabelecem com o meio circundante,
numa simbiose – de tipo não
determinista – difícil de entender
com esquemas mentais alheios:

“Havia outrora uma paisagem que
despontava com seu rio,

seus animais, suas nuvens e suas
árvores.

Às vezes, porém, quando não se via
em lado nenhum



a paisagem com seu rio e suas
árvores,

competia a tais coisas assomar à
mente de um

garotinho”[33].

“Do rio, fazes o teu sangue (…).

Depois planta-te,

germina e cresce

que tua raiz

se agarre à terra

mais e mais para sempre

e, por último,

sê canoa,

barco, jangada,

solo, jarra,

estábulo e homem”[34].



32. Os grupos humanos, seus estilos
de vida e cosmovisões são tão
variados como o território, pois
tiveram que se adaptar à geografia e
aos seus recursos. Não são iguais as
aldeias de pescadores às de
caçadores, nem as aldeias de
agricultores do interior às dos
cultivadores de terras sujeitas a
inundações. Além disso, na
Amazônia, encontram-se milhares de
comunidades de indígenas,
afrodescendentes, ribeirinhos e
habitantes das cidades que, por sua
vez, são muito diferentes entre si e
abrigam uma grande diversidade
humana. Deus manifesta-Se, reflete
algo da sua beleza inesgotável
através de um território e das suas
caraterísticas, pelo que os diferentes
grupos, numa síntese vital com o
ambiente circundante, desenvolvem
uma forma peculiar de sabedoria.
Quantos de nós observamos de fora
deveríamos evitar generalizações
injustas, discursos simplistas ou



conclusões elaboradas apenas a
partir das nossas próprias estruturas
mentais e experiências.

Cuidar das raízes

33. Quero lembrar agora que “a visão
consumista do ser humano,
incentivada pelos mecanismos da
economia globalizada atual, tende a
homogeneizar as culturas e a
debilitar a imensa variedade
cultural, que é um tesouro da
humanidade”[35]. Isto afeta muito os
jovens, quando se tende a “dissolver
as diferenças próprias do seu lugar
de origem, transformá-los em
sujeitos manipuláveis feitos em
série”[36]. Para evitar esta dinâmica
de empobrecimento humano, é
preciso amar as raízes e cuidar delas,
porque são “um ponto de
enraizamento que nos permite
crescer e responder aos novos
desafios”[37]. Convido os jovens da
Amazônia, especialmente os



indígenas, a “assumir as raízes, pois
das raízes provém a força que [os]
fará crescer, florescer e
frutificar”[38]. Para quantos deles
são batizados, incluem-se nestas
raízes a história do povo de Israel e
da Igreja até o dia de hoje. Conhecê-
las é uma fonte de alegria e
sobretudo de esperança que inspira
ações válidas e corajosas.

34. Durante séculos, os povos
Amazônicos transmitiram a sua
sabedoria cultural, oralmente,
através de mitos, lendas, narrações,
como acontecia com “aqueles
primitivos jograis que percorriam as
florestas contando histórias de aldeia
em aldeia, mantendo assim viva uma
comunidade que, sem o cordão
umbilical destas histórias, a distância
e a falta de comunicação teriam
fragmentado e dissolvido”[39]. Por
isso, é importante “deixar que os
idosos contem longas histórias”[40] e



que os jovens se detenham a beber
desta fonte.

35. Enquanto o risco de perder esta
riqueza cultural é cada vez maior,
nos últimos anos – graças a Deus –
alguns povos começaram a escrever
para contar as suas histórias e
descrever o significado dos seus
costumes. Assim, eles próprios
podem reconhecer explicitamente
que há algo mais do que uma
identidade étnica e que são
depositários de preciosas memórias
pessoais, familiares e coletivas.
Alegra-me ver aqueles que perderam
o contato com as suas raízes
tentarem recuperar a memória
danificada. Por outro lado, nos
próprios setores profissionais,
começou a desenvolver-se uma
maior percepção da identidade
Amazônica, tornando-se a Amazônia
– mesmo para eles, muitas vezes
descendentes de imigrantes – fonte
de inspiração artística, literária,



musical, cultural. As várias
expressões artísticas,
particularmente a poesia, deixaram-
se inspirar pela água, a floresta, a
vida que se agita, bem como pela
diversidade cultural e os desafios
ecológicos e sociais.

Encontro intercultural

36. As culturas da Amazônia
profunda, como aliás toda a
realidade cultural, têm as suas
limitações; as culturas urbanas do
Ocidente também as têm. Fatores,
como o consumismo, o
individualismo, a discriminação, a
desigualdade e muitos outros,
constituem aspectos frágeis das
culturas aparentemente mais
evoluídas. As etnias que
desenvolveram um tesouro cultural
em conexão com a natureza, com
forte sentido comunitário, percebem-
se facilmente as nossas sombras, que
não reconhecemos no meio do



suposto progresso. Assim, será bom
para nós recolher a sua experiência
da vida.

37. É a partir das nossas raízes que
nos sentamos à mesa comum, lugar
de diálogo e de esperanças
compartilhadas. Deste modo a
diferença, que pode ser uma
bandeira ou uma fronteira,
transforma-se em uma ponte. A
identidade e o diálogo não são
inimigos. A própria identidade
cultural aprofunda-se e enriquece-se
no diálogo com os que são diferentes,
e o modo autêntico de a conservar
não é um isolamento que empobrece.
Por isso, não é minha intenção
propor um indigenismo
completamente fechado, a-histórico,
estático, que se negue a toda e
qualquer forma de mestiçagem. Uma
cultura pode tornar-se estéril,
quando “se fecha em si própria e
procura perpetuar formas
antiquadas de vida, recusando



qualquer mudança e confronto com
a verdade do homem”[41]. Isto
poderia parecer pouco realista, já
que não é fácil proteger-se da
invasão cultural. Por isso, cuidar dos
valores culturais dos grupos
indígenas deveria ser interesse de
todos, porque a sua riqueza é
também a nossa. Se não
progredirmos nesta direção de
corresponsabilidade pela diversidade
que embeleza a nossa humanidade,
não se pode pretender que os grupos
do interior da floresta se abram
ingenuamente à “civilização”.

38. Na Amazônia, mesmo entre os
distintos povos nativos, é possível
desenvolver “relações interculturais
onde a diversidade não significa
ameaça, não justifica hierarquias de
um poder sobre os outros, mas sim
diálogo a partir de visões culturais
diferentes, de celebração, de inter-
relacionamento e de reavivamento
da esperança”[42].



Culturas ameaçadas, povos em risco

39. A economia globalizada danifica
despudoradamente a riqueza
humana, social e cultural. A
desintegração das famílias, que
resulta das migrações forçadas, afeta
a transmissão dos valores, porque “a
família é, e sempre foi, a instituição
social que mais contribuiu para
manter vivas as nossas culturas”[43].
Além disso, “diante de uma invasão
colonizadora maciça dos meios de
comunicação”, é necessário
promover para os povos nativos
“comunicações alternativas, a partir
das suas próprias línguas e culturas”,
e que “os próprios indígenas se
façam protagonistas presentes nos
meios de comunicação já
existentes”[44].

40. Em qualquer projeto para a
Amazônia, “é preciso assumir a
perspectiva dos direitos dos povos e
das culturas, dando assim provas de



compreender que o desenvolvimento
de um grupo social (...) requer
constantemente o protagonismo dos
atores sociais locais a partir da sua
própria cultura. Nem mesmo a noção
da qualidade de vida se pode impor,
mas deve ser entendida dentro do
mundo de símbolos e hábitos
próprios de cada grupo
humano”[45]. E se as culturas
ancestrais dos povos nativos
nasceram e se desenvolveram em
estreito contato com o ambiente
natural circundante, dificilmente
podem ficar ilesas quando se
deteriora este ambiente.

Isto abre passagem ao sonho
sucessivo...

Capítulo III: UM SONHO
ECOLÓGICO

41. Numa realidade cultural como a
Amazônia, onde existe uma relação
tão estreita do ser humano com a



natureza, a vida diária é sempre
cósmica. Libertar os outros das suas
escravidões implica certamente
cuidar do seu meio ambiente e
defendê-lo[46] e – mais importante
ainda – ajudar o coração do homem a
abrir-se confiadamente àquele Deus
que não só criou tudo o que existe,
mas também Se nos deu a Si mesmo
em Jesus Cristo. O Senhor, que
primeiro cuida de nós, ensina-nos a
cuidar dos nossos irmãos e irmãs e
do ambiente que Ele nos dá de
prenda cada dia. Esta é a primeira
ecologia que precisamos. Na
Amazônia, compreendem-se melhor
as palavras de Bento XVI, quando
dizia que, “ao lado da ecologia da
natureza, existe uma ecologia que
podemos designar “humana”, a qual,
por sua vez, requer uma “ecologia
social”. E isto requer que a
humanidade (…) tome consciência
cada vez mais das ligações existentes
entre a ecologia natural, ou seja, o
respeito pela natureza, e a ecologia



humana”[47]. Esta insistência em
que “tudo está interligado”[48] vale
especialmente para um território
como a Amazônia.

42. Se o cuidado das pessoas e o
cuidado dos ecossistemas são
inseparáveis, isto torna-se
particularmente significativo lá onde
“a floresta não é um recurso para
explorar, é um ser ou vários seres
com os quais se relacionar”[49]. A
sabedoria dos povos nativos da
Amazônia “inspira o cuidado e o
respeito pela criação, com clara
consciência dos seus limites,
proibindo o seu abuso. Abusar da
natureza significa abusar dos
antepassados, dos irmãos e irmãs, da
criação e do Criador, hipotecando o
futuro”[50]. Os indígenas, “quando
permanecem nos seus territórios, são
quem melhor os cuidam”[51], desde
que não se deixem enredar pelos
cantos das sereias e pelas ofertas
interesseiras de grupos de poder. Os

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn51


danos à natureza preocupam-nos, de
maneira muito direta e palpável,
porque – dizem eles – “somos água,
ar, terra e vida do meio ambiente
criado por Deus. Por conseguinte,
pedimos que cessem os maus-tratos e
o extermínio da ‘Mãe Terra’. A terra
tem sangue e está sangrando, as
multinacionais cortaram as veias da
nossa ‘Mãe Terra’“[52].

Esse sonho feito de água

43. Na Amazônia, a água é a rainha;
rios e córregos lembram veias, e toda
a forma de vida brota dela: “Ali, no
pleno dos estios quentes, quando se
diluem, mortas nos ares parados, as
últimas lufadas de leste, o
termômetro é substituído pelo
higrômetro na definição do clima. As
existências derivam numa
alternativa dolorosa de vazantes e
enchentes dos grandes rios. Estas
alteiam-se sempre de um modo
assombrador. O Amazonas referto



salta fora do leito, levanta em poucos
dias o nível das águas (...). A
enchente é unia parada na vida.
Preso nas malhas dos igarapés, o
homem aguarda, então, com
estoicismo raro ante a fatalidade
incoercível, o termo daquele inverno
paradoxal, de temperaturas altas. A
vazante é o verão. É a revivescência
da atividade rudimentar dos que ali
se agitam, do único modo compatível
com uma natureza que se demasia
em manifestações dispares tornando
impossível a continuidade de
quaisquer esforços”[53].

44. A água encanta no grande
Amazonas, que abraça e vivifica tudo
ao seu redor:

“Amazonas,

capital das sílabas d'água,

pai patriarca, és

a eternidade secreta



das fecundações,

chegam-te rios como pássaros”[54].

45. Além disso é a coluna vertebral
que harmoniza e une: “O rio não nos
separa; mas une-nos, ajudando-nos a
conviver entre diferentes culturas e
línguas”[55]. Embora seja verdade
que, neste território, há muitas
“Amazônias”, o seu eixo principal é o
grande rio, filho de muitos rios: “Da
altura extrema da cordilheira, onde
as neves são eternas, a água se
desprende, e traça trêmula um risco
na pele antiga da pedra: o Amazonas
acaba de nascer. A cada instante ele
nasce. Descende devagar, para
crescer no chão. Varando verdes, faz
o seu caminho e se acrescenta. Águas
subterrâneas afloram para abraçar-
se com a água que desceu dos Andes.
De mais alto ainda, desce a água
celeste. Reunidas elas avançam,
multiplicadas em infinitos caminhos,
banhando a imensa planície (...). É a



Grande Amazônia, toda ela no
trópico úmido, com a sua floresta
compacta e atordoante, onde ainda
palpita, intocada pelo homem, a vida
que se foi urdindo em verdes nos
âmagos da água (...). Desde que o
homem a habita, ergue-se das
funduras das suas águas e dos altos
centros de sua selva um terrível
temor: a de que essa vida esteja,
devagarinho, tomando o rumo do
fim”[56].

46. Os poetas populares, enamorados
da sua imensa beleza, procuraram
expressar o que este rio lhes fazia
sentir e a vida que ele oferece à sua
passagem, com uma dança de delfins,
anacondas, árvores e canoas. Mas
lamentam também os perigos que a
ameaçam. Estes poetas,
contemplativos e proféticos, ajudam
a libertar-nos do paradigma
tecnocrático e consumista que sufoca
a natureza e nos deixa sem uma
existência verdadeiramente digna:



“Sofre o mundo da transformação
dos pés em borracha, das pernas em
couro, do corpo em pano e da cabeça
em aço (...). Sofre o mundo da
transformação da pá em fuzil, do
arado em tanque de guerra, da
imagem do semeador que semeia na
do autômato com seu lança-chamas,
de cuja sementeira brotam solidões.
A esse mundo, só a poesia poderá
salvar, e a humildade diante da sua
voz”[57].

O grito da Amazônia

47. A poesia ajuda a expressar uma
dolorosa sensação que muitos
compartilhamos hoje. A verdade
ineludível é que, nas condições
atuais, com este modo de tratar a
Amazônia, tanta riqueza de vida e de
tão grande beleza estão “tomando o
rumo do fim”, embora muitos
pretendam continuar a crer que tudo
vai bem, como se nada acontecesse:



“Aqueles que pensavam que o rio
fosse uma corda para jogar,
enganavam-se.

O rio é uma veia muito sutil sobre a
face da terra. (…)

O rio é uma corda onde se agarram
os animais e as árvores.

Se o puxarem demais, o rio poderia
rebentar.

Poderia explodir e lavar-nos a cara
com a água e com o sangue”[58].

48. O equilíbrio da terra depende
também da saúde da Amazônia.
Juntamente com os biomas do Congo
e do Bornéu, deslumbra pela
diversidade das suas florestas, das
quais dependem também os ciclos
das chuvas, o equilíbrio do clima e
uma grande variedade de seres
vivos. Funciona como um grande
filtro do dióxido de carbono, que
ajuda a evitar o aquecimento da



terra. Em grande parte, o solo é
pobre em húmus, de modo que a
floresta “cresce realmente sobre o
solo e não do solo”[59]. Quando se
elimina a floresta, esta não é
substituída, ficando um terreno com
poucos nutrientes que se transforma
num território desértico ou pobre em
vegetação. Isto é grave, porque, nas
entranhas da floresta Amazônica,
subsistem inúmeros recursos que
poderiam ser indispensáveis para a
cura de doenças. Os seus peixes,
frutos e outros dons
superabundantes enriquecem a
alimentação humana. Além disso,
num ecossistema como o Amazônico,
é incontestável a importância de
cada parte para a conservação do
todo. As próprias terras costeiras e a
vegetação marinha precisam ser
fertilizadas por aquilo que o rio
Amazonas arrasta. O grito da
Amazônia chega a todos, porque a
“conquista e exploração de recursos
(...) hoje chega a ameaçar a própria



capacidade acolhedora do ambiente:
o ambiente como “recurso” corre o
perigo de ameaçar o ambiente como
“casa”“[60]. O interesse de algumas
empresas poderosas não deveria ser
colocado acima do bem da Amazônia
e da humanidade inteira.

49. Não basta prestar atenção à
preservação das espécies mais
visíveis em risco de extinção. É
crucial ter em conta que, “para o
bom funcionamento dos
ecossistemas, também são
necessários os fungos, as algas, os
vermes, os pequenos insetos, os
répteis e a variedade inumerável de
micro-organismos. Algumas espécies
pouco numerosas, que
habitualmente nos passam
despercebidas, desempenham uma
função censória fundamental para
estabelecer o equilíbrio de um
lugar”[61]. E isto facilmente se ignora
na avaliação do impacto ambiental
dos projetos econômicos de



indústrias extrativas, energéticas,
madeireiras e outras que destroem e
poluem. Além disso a água, que
abunda na Amazônia, é um bem
essencial para a sobrevivência
humana, mas as fontes de poluição
vão aumentando cada vez mais[62].

50. Com efeito, além dos interesses
econômicos de empresários e
políticos locais, existem também “os
enormes interesses econômicos
internacionais”[63]. Por isso, a
solução não está em uma
“internacionalização” da
Amazônia[64], mas a
responsabilidade dos governos
nacionais torna-se mais grave. Pela
mesma razão, “é louvável a tarefa de
organismos internacionais e
organizações da sociedade civil que
sensibilizam as populações e
colaboram de forma crítica, inclusive
utilizando legítimos sistemas de
pressão, para que cada governo
cumpra o dever próprio e não-



delegável de preservar o meio
ambiente e os recursos naturais do
seu país, sem se vender a espúrios
interesses locais ou
internacionais”[65].

51. Para cuidar da Amazônia, é bom
conjugar a sabedoria ancestral com
os conhecimentos técnicos
contemporâneos, mas procurando
sempre intervir no território de
forma sustentável, preservando ao
mesmo tempo o estilo de vida e os
sistemas de valores dos habitantes. A
estes, especialmente aos povos
nativos, cabe receber, para além da
formação básica, a informação
completa e transparente dos
projetos, com a sua amplitude, os
seus efeitos e riscos, para poderem
confrontar esta informação com os
seus interesses e com o próprio
conhecimento do local e, assim, dar
ou negar o seu consentimento ou
então propor alternativas[66][67].

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn66


52. Os mais poderosos nunca ficam
satisfeitos com os lucros que obtêm, e
os recursos do poder econômico têm
aumentado muito com o
desenvolvimento científico e
tecnológico. Por isso, todos
deveríamos insistir na urgência de
“criar um sistema normativo que
inclua limites invioláveis e assegure
a proteção dos ecossistemas, antes
que as novas formas de poder
derivadas do paradigma tecno-
econômico acabem por arrasá-los
não só com a política, mas também
com a liberdade e a justiça”[68]. Se a
chamada por Deus exige uma escuta
atenta do grito dos pobres e ao
mesmo tempo da terra[69], para nós
“o grito da Amazônia ao Criador é
semelhante ao grito do Povo de Deus
no Egito (cf. Ex 3, 7). É um grito da
escravidão e do abandono, que clama
por liberdade”[70].

A profecia da contemplação



53. Muitas vezes deixamos que a
consciência se torne insensível,
porque “a constante distração nos
tira a coragem de advertir a
realidade de um mundo limitado e
finito”[71]. Se nos detivermos na
superfície, pode parecer “que as
coisas não estão assim tão graves e
que o planeta poderia subsistir ainda
por muito tempo nas condições
atuais. Este comportamento evasivo
serve-nos para mantermos os nossos
estilos de vida, de produção e
consumo. É a forma como o ser
humano se organiza para alimentar
todos os vícios autodestrutivos: tenta
não os ver, luta para não os
reconhecer, adia as decisões
importantes, age como se nada
tivesse acontecido”[72]-

54. Além de tudo isso, quero lembrar
que cada uma das diferentes espécies
tem valor em si mesma. Ora,
“anualmente, desaparecem milhares
de espécies vegetais e animais, que já



não poderemos conhecer, que os
nossos filhos não poderão ver,
perdidas para sempre. A grande
maioria delas extingue-se por razões
que têm a ver com alguma atividade
humana. Por nossa causa, milhares
de espécies já não darão glória a
Deus com a sua existência, nem
poderão comunicar-nos a sua
própria mensagem. Não temos
direito de fazer isso”[73].

55. Aprendendo com os povos
nativos, podemos contemplar a
Amazônia, e não apenas analisá-la,
para reconhecer esse precioso
mistério que nos supera; podemos 
amá-la, e não apenas usá-la, para que
o amor desperte um interesse
profundo e sincero; mais ainda,
podemos sentir-nos intimamente
unidos a ela, e não só defendê-la: e
então a Amazônia será nossa como
uma mãe. Porque se “contempla o
mundo, não como alguém que está
fora dele, mas dentro, reconhecendo



os laços com que o Pai nos uniu a
todos os seres”[74].

56. Despertemos o sentido estético e
contemplativo que Deus colocou em
nós e que, às vezes, deixamos
atrofiar. Lembremo-nos de que,
“quando não se aprende a parar a
fim de admirar e apreciar o que é
belo, não surpreende que tudo se
transforme em objeto de uso e abuso
sem escrúpulos”[75]. Pelo contrário,
se entrarmos em comunhão com a
floresta, facilmente a nossa voz se
unirá à dela e transformar-se-á em
oração: “Deitados à sombra dum
velho eucalipto, a nossa oração de
luz mergulha no canto da folhagem
eterna”[76]. Tal conversão interior é
que nos permitirá chorar pela
Amazônia e gritar com ela diante do
Senhor.

57. Jesus disse: “Não se vendem cinco
passarinhos por duas pequeninas
moedas? Contudo, nenhum deles



passa despercebido diante de
Deus” (Lc 12, 6). Deus Pai, que criou
com infinito amor cada ser do
universo, chama-nos a ser seus
instrumentos para escutar o grito da
Amazônia. Se acudirmos a este
clamor angustiado, tornar-se-á
manifesto que as criaturas da
Amazônia não foram esquecidas pelo
Pai do céu. Segundo os cristãos, o
próprio Jesus nos chama a partir
delas, “porque o Ressuscitado as
envolve misteriosamente e guia para
um destino de plenitude. As próprias
flores do campo e as aves que Ele,
admirado, contemplou com os seus
olhos humanos, agora estão cheias da
sua presença luminosa”[77]. Por
todas estas razões, nós, os crentes,
encontramos na Amazônia um lugar
teológico, um espaço onde o próprio
Deus Se manifesta e chama os seus
filhos.

Educação e hábitos ecológicos



58. Assim, podemos dar mais um
passo e lembrar que uma ecologia
integral não se dá por satisfeita com
ajustar questões técnicas ou com
decisões políticas, jurídicas e sociais.
A grande ecologia sempre inclui um
aspecto educativo, que provoca o
desenvolvimento de novos hábitos
nas pessoas e nos grupos humanos.
Infelizmente, muitos habitantes da
Amazônia adquiriram costumes
próprios das grandes cidades, onde já
estão muito enraizados o
consumismo e a cultura do descarte.
Não haverá uma ecologia sã e
sustentável, capaz de transformar
seja o que for, se as pessoas não
mudarem, se não forem incentivadas
a adotar outro estilo de vida, menos
voraz, mais sereno, mais respeitador,
menos ansioso, mais fraterno.

59. De fato, “quanto mais vazio está o
coração da pessoa, mais necessita de
objetos para comprar, possuir e
consumir. Em tal contexto, parece



não ser possível, para uma pessoa,
aceitar que a realidade lhe assinale
limites; (…) não pensemos só na
possibilidade de terríveis fenômenos
climáticos ou de grandes desastres
naturais, mas também nas
catástrofes resultantes de crises
sociais, porque a obsessão por um
estilo de vida consumista, sobretudo
quando poucos têm possibilidades de
o manter, só poderá provocar
violência e destruição recíproca”[78].

60. A Igreja, com a sua longa
experiência espiritual, a sua
consciência renovada sobre o valor
da criação, a sua preocupação com a
justiça, a sua opção pelos últimos, a
sua tradição educativa e a sua
história de encarnação em culturas
tão diferentes de todo o mundo,
deseja, por sua vez, prestar a sua
contribuição para o cuidado e o
crescimento da Amazônia.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn78


Isso dá lugar ao novo sonho, que
pretendo partilhar mais diretamente
com os pastores e os fiéis católicos.

Capítulo IV: UM SONHO
ECLESIAL

61. A Igreja é chamada a caminhar
com os povos da Amazônia. Na
América Latina, esta caminhada teve
expressões privilegiadas, como a
Conferência dos Bispos em Medellín
(1968) e a sua aplicação à Amazônia
em Santarém (1972)[79]; e, depois,
em Puebla (1979), Santo Domingo
(1992) e Aparecida (2007). O caminho
continua e o trabalho missionário, se
quiser desenvolver uma Igreja com
rosto Amazônico, precisa crescer
numa cultura do encontro rumo a
uma “harmonia pluriforme”[80].
Mas, para tornar possível esta
encarnação da Igreja e do Evangelho,
deve ressoar incessantemente o
grande anúncio missionário.



O anúncio indispensável na Amazônia

62. Perante tantas necessidades e
angústias que clamam do coração da
Amazônia, é possível responder a
partir de organizações sociais,
recursos técnicos, espaços de debate,
programas políticos… e tudo isso
pode fazer parte da solução. Mas,
como cristãos, não renunciamos à
proposta de fé que recebemos do
Evangelho. Embora queiramos
empenhar-nos lado a lado com todos,
não nos envergonhamos de Jesus
Cristo. Para quantos O encontraram,
vivem na sua amizade e se
identificam com a sua mensagem, é
inevitável falar d’Ele e levar aos
outros a sua proposta de vida nova:
“Ai de mim, se eu não
evangelizar!” (1 Cor 9, 16).

63. A autêntica opção pelos mais
pobres e abandonados, ao mesmo
tempo que nos impele a libertá-los da
miséria material e defender os seus



direitos, implica propor-lhes a
amizade com o Senhor que os
promove e dignifica. Seria triste se
recebessem de nós um código de
doutrinas ou um imperativo moral,
mas não o grande anúncio salvífico,
aquele grito missionário que visa o
coração e dá sentido a todo o resto.
Nem podemos contentar-nos com
uma mensagem social. Se dermos a
vida por eles, pela justiça e a
dignidade que merecem, não
podemos ocultar-lhes que o fazemos
porque reconhecemos Cristo neles e
porque descobrimos a imensa
dignidade a eles concedida por Deus
Pai que os ama infinitamente.

64. Eles têm direito ao anúncio do
Evangelho, sobretudo àquele
primeiro anúncio que se chama
querigma e “é o anúncio principal,
aquele que sempre se tem de voltar a
ouvir de diferentes maneiras e
aquele que sempre se tem de voltar a
anunciar de uma forma ou



doutra”[81]. É o anúncio de um Deus
que ama infinitamente cada ser
humano, que manifestou plenamente
este amor em Cristo crucificado por
nós e ressuscitado na nossa vida.
Proponho voltar a ler um breve
resumo deste conteúdo no capítulo IV
da Exortação no capítulo IV da
Exortação Christus vivit. Este
anúncio deve ressoar
constantemente na Amazônia,
expresso em muitas modalidades
distintas. Sem este anúncio
apaixonado, cada estrutura eclesial
se transformará em mais uma ONG e,
assim, não responderemos ao pedido
de Jesus Cristo: “Ide pelo mundo
inteiro, proclamai o Evangelho a toda
a criatura” (Mc 16, 15).

65. Qualquer proposta de
amadurecimento na vida cristã
precisa ter este anúncio como eixo
permanente, porque “toda a
formação cristã é, primariamente, o
aprofundamento do querigma que se

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN%C3%9ANCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN%C3%9ANCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN%C3%9ANCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN%C3%9ANCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#O_GRANDE_AN%C3%9ANCIO_PARA_TODOS_OS_JOVENS_


vai, cada vez mais e melhor, fazendo
carne”[82]. A reação fundamental a
este anúncio, quando o mesmo
consegue provocar um encontro
pessoal com o Senhor, é a caridade
fraterna, aquele “mandamento novo
que é o primeiro, o maior, o que
melhor nos identifica como
discípulos”[83]. Deste modo, o
querigma e o amor fraterno
constituem a grande síntese de todo
o conteúdo do Evangelho, que não se
pode deixar de propor na Amazônia.
É o que viveram grandes
evangelizadores da América Latina
como São Toríbio de Mogrovejo ou
São José de Anchieta.

A inculturação

66. Ao mesmo tempo que anuncia
sem cessar o querigma, a Igreja deve
crescer na Amazônia. Para isso, não
cessa de moldar a sua própria
identidade na escuta e diálogo com
as pessoas, realidades e histórias do



território. Desta forma, poderá se
desenvolver cada vez mais um
processo necessário de inculturação,
que nada despreza do bem que já
existe nas culturas Amazônicas, mas
recebe-o e leva-o à plenitude à luz do
Evangelho[84]. E também não
despreza a riqueza de sabedoria
cristã transmitida ao longo dos
séculos, como se pretendesse ignorar
a história na qual Deus operou de
várias maneiras, porque a Igreja
possui um rosto pluriforme, vista
“não só da perspectiva espacial (…),
mas também da sua realidade
temporal”[85]. Trata-se da Tradição
autêntica da Igreja, que não é um
depósito estático nem uma peça de
museu, mas a raiz de uma árvore
que cresce[86]. É a Tradição milenar
que testemunha a ação divina no seu
povo e cuja “missão é mais a de
manter vivo o fogo, do que conservar
as suas cinzas”[87].



67. São João Paulo II ensinou que a
Igreja, ao apresentar a sua proposta
evangélica, “não pretende negar a
autonomia da cultura. Antes pelo
contrário, nutre por ela o maior
respeito”, porque a cultura “não é só
sujeito de redenção e de elevação;
mas pode ter também um papel de
mediação e de colaboração”[88]. E,
dirigindo-se aos indígenas do
Continente Americano, lembrou que
“uma fé que não se torna cultura é
uma fé não de modo pleno acolhida,
não inteiramente pensada, nem com
fidelidade vivida”[89]. Os desafios
das culturas convidam a Igreja a uma
“atitude de prudente sentido crítico,
mas também de atenção e
confiança”[90].

68. Vale a pena lembrar aqui o que
afirmei na Exortação Evangelii
gaudium a propósito da inculturação:
esta baseia-se na convicção de que “a
graça supõe a cultura, e o dom de
Deus encarna-se na cultura de quem

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


o recebe”[91]. Notemos que isto
implica um duplo movimento: por
um lado, uma dinâmica de
fecundação que permite expressar o
Evangelho num lugar concreto, pois
“quando uma comunidade acolhe o
anúncio da salvação, o Espírito Santo
fecunda a sua cultura com a força
transformadora do Evangelho”[92];
por outro, a própria Igreja vive um
caminho de recepção, que a
enriquece com aquilo que o Espírito
já tinha misteriosamente semeado
naquela cultura. Assim, “o Espírito
Santo embeleza a Igreja, mostrando-
lhe novos aspectos da Revelação e
presenteando-a com um novo
rosto”[93]. Trata-se, em última
instância, de permitir e incentivar a
que o anúncio do Evangelho
inexaurível, comunicado “com
categorias próprias da cultura onde é
anunciado, provoque uma nova
síntese com essa cultura”[94].



69. Por isso, “como podemos ver na
história da Igreja, o cristianismo não
dispõe de um único modelo
cultural”[95] e “não faria justiça à
lógica da encarnação pensar num
cristianismo monocultural e
monocórdico”[96]. Entretanto, o risco
dos evangelizadores que chegam a
um lugar é julgar que devem não só
comunicar o Evangelho, mas
também a cultura em que cresceram,
esquecendo que não se trata de
“impor uma determinada forma
cultural, por mais bela e antiga que
seja”[97]. É necessário aceitar
corajosamente a novidade do
Espírito capaz de criar sempre algo
de novo com o tesouro inesgotável de
Jesus Cristo, porque “a inculturação
empenha a Igreja num caminho
difícil, mas necessário”[98]. É
verdade que, “embora estes
processos sejam sempre lentos, às
vezes o medo paralisa-nos
demasiado” e acabamos como
“espectadores de uma estagnação



estéril da Igreja”[99]. Não tenhamos
medo, não cortemos as asas ao
Espírito Santo.

Caminhos de inculturação na
Amazônia

70. Para conseguir uma renovada
inculturação do Evangelho na
Amazônia, a Igreja precisa ouvir a
sua sabedoria ancestral, voltar a dar
voz aos idosos, reconhecer os valores
presentes no estilo de vida das
comunidades nativas, recuperar a
tempo as preciosas narrações dos
povos. Na Amazônia, já recebemos
riquezas que provêm das culturas
pré-colombianas, tais “como a
abertura à ação de Deus, o sentido da
gratidão pelos frutos da terra, o
caráter sagrado da vida humana e a
valorização da família, o sentido de
solidariedade e a
corresponsabilidade no trabalho
comum, a importância do cultual, a



crença em uma vida para além da
terrena e tantos outros valores”[100].

71. Neste contexto, os povos
indígenas da Amazônia expressam a
autêntica qualidade de vida como
um “bem viver”, que implica uma
harmonia pessoal, familiar,
comunitária e cósmica e manifesta-se
no seu modo comunitário de
conceber a existência, na capacidade
de encontrar alegria e plenitude
numa vida austera e simples, bem
como no cuidado responsável da
natureza que preserva os recursos
para as gerações futuras. Os povos
aborígenes podem ajudar-nos a
descobrir o que é uma sobriedade
feliz e, nesta linha, “têm muito para
nos ensinar”[101]. Sabem ser felizes
com pouco, gozam dos pequenos
dons de Deus sem acumular tantas
coisas, não destroem sem
necessidade, preservam os
ecossistemas e reconhecem que a
terra, ao mesmo tempo que se



oferece para sustentar a sua vida,
como uma fonte generosa, tem um
sentido materno que suscita
respeitosa ternura. Tudo isto deve
ser valorizado e recebido na
evangelização[102].

72. Enquanto lutamos por eles e com
eles, somos chamados “a ser seus
amigos, a escutá-los, a compreendê-
los e a acolher a misteriosa sabedoria
que Deus nos quer comunicar
através deles”[103]. Os habitantes
das cidades precisam apreciar esta
sabedoria e deixar-se “reeducar”
quanto ao consumismo ansioso e ao
isolamento urbano. A própria Igreja
pode ser um veículo capaz de ajudar
esta recuperação cultural numa
válida síntese com o anúncio do
Evangelho. Além disso, torna-se
instrumento de caridade, na medida
em que as comunidades urbanas
forem não apenas missionárias no
seu ambiente, mas também
acolhedoras dos pobres que chegam



do interior acossados pela miséria. É-
o, igualmente, na medida em que as
comunidades estiverem próximas
dos jovens migrantes para os
ajudarem a integrar-se na cidade
sem cair nas suas redes de
degradação. Tais ações eclesiais, que
brotam do amor, são caminhos
valiosos dentro de um processo de
inculturação.

73. Mas, a inculturação eleva e dá
plenitude. Sem dúvida, há que
apreciar esta espiritualidade
indígena da interconexão e
interdependência de todo o criado,
espiritualidade de gratuidade que
ama a vida como dom,
espiritualidade de sacra admiração
perante a natureza que nos cumula
com tanta vida. Apesar disso, trata-se
também de conseguir que esta
relação com Deus presente no
cosmos se torne cada vez mais uma
relação pessoal com um “Tu”, que
sustenta a própria realidade e lhe



quer dar um sentido, um “Tu” que
nos conhece e ama:

“Flutuam sombras de mim, madeiras
mortas.

Mas a estrela nasce sem censura

sobre as mãos deste menino,
especialistas

que conquistam as águas e a noite.

Bastar-me-á saber

que Tu me conheces

inteiramente, ainda antes dos meus
dias”[104].

74. De igual modo, a relação com
Jesus Cristo, verdadeiro Deus e
verdadeiro homem, libertador e
redentor, não é inimiga desta visão
do mundo marcadamente cósmica
que caracteriza estes povos, porque
Ele é também o Ressuscitado que
penetra todas as coisas[105].



Segundo a experiência cristã, “todas
as criaturas do universo material
encontram o seu verdadeiro sentido
no Verbo encarnado, porque o Filho
de Deus incorporou na sua pessoa
parte do universo material, onde
introduziu um gérmen de
transformação definitiva”[106]. Ele
está, gloriosa e misteriosamente,
presente no rio, nas árvores, nos
peixes, no vento, enquanto é o
Senhor que reina sobre a criação
sem perder as suas chagas
transfiguradas e, na Eucaristia,
assume os elementos do mundo
dando a cada um o sentido do dom
pascal.

Inculturação social e espiritual

75. Esta inculturação, atendendo à
situação de pobreza e abandono de
tantos habitantes da Amazônia,
deverá necessariamente ter um
timbre marcadamente social e
caracterizar-se por uma defesa firme



dos direitos humanos, fazendo
resplandecer o rosto de Cristo que
“quis, com ternura especial,
identificar-Se com os mais frágeis e
pobres”[107]. Pois, “a partir do
coração do Evangelho, reconhecemos
a conexão íntima que existe entre
evangelização e promoção
humana”[108], e isto exige das
comunidades cristãs um claro
empenho com o Reino de justiça na
promoção dos descartados. Para isso,
é sumamente importante uma
adequada formação dos agentes
pastorais na doutrina social da
Igreja.

76. Ao mesmo tempo, a inculturação
do Evangelho na Amazônia deve
integrar melhor a dimensão social
com a espiritual, para que os mais
pobres não tenham necessidade de ir
buscar fora da Igreja uma
espiritualidade que dê resposta aos
anseios da sua dimensão
transcendente. Naturalmente, não se



trata de uma religiosidade alienante
ou individualista que faça calar as
exigências sociais de uma vida mais
digna, mas também não se trata de
mutilar a dimensão transcendente e
espiritual como se bastasse ao ser
humano o desenvolvimento
material. Isto convida-nos não só a
combinar as duas coisas, mas
também a ligá-las intimamente.
Deste modo resplandecerá a
verdadeira beleza do Evangelho, que
é plenamente humanizadora, dá
plena dignidade às pessoas e aos
povos, cumula o coração e a vida
inteira.

Pontos de partida para uma santidade
Amazônica

77. Assim poderão nascer
testemunhos de santidade com rosto
Amazônico, que não sejam cópias de
modelos de outros lugares, santidade
feita de encontro e dedicação, de
contemplação e serviço, de solidão



acolhedora e vida comum, de
jubilosa sobriedade e luta pela
justiça. Chega-se a esta santidade
“cada um por seu caminho”[109], e
isto aplica-se também aos povos,
onde a graça se encarna e brilha com
traços distintivos. Imaginemos uma
santidade com traços Amazônicos,
chamada a interpelar a Igreja
universal.

78. Um processo de inculturação, que
implica caminhos não só individuais,
mas também comunitários, exige um
amor ao povo cheio de respeito e
compreensão. Em boa parte da
Amazônia, este processo já começou.
Há mais de quarenta anos, os bispos
da Amazônia do Peru assinalavam
que, em muitos dos grupos presentes
naquela região, “o sujeito de
evangelização, modelado por uma
cultura própria, multiforme e
mutável, está inicialmente
evangelizado”, pois possui “certos
traços de catolicismo popular que,



embora num primeiro tempo talvez
tenham sido promovidos por agentes
pastorais, atualmente são uma
realidade que o povo assumiu e até
mudou o seu significado
transmitindo-os de geração em
geração”[110]. Não nos apressemos a
qualificar como superstição ou
paganismo certas expressões
religiosas que nascem,
espontaneamente, da vida do povo.
Antes, é necessário saber reconhecer
o trigo que cresce no meio do joio,
porque, “na piedade popular, pode-se
captar a modalidade em que a fé
recebida se encarnou numa cultura e
continua a transmitir-se”[111].

79. É possível receber, de alguma
forma, um símbolo indígena sem o
qualificar necessariamente como
idolátrico. Um mito denso de sentido
espiritual pode ser valorizado, sem
continuar a considerá-lo um extravio
pagão. Algumas festas religiosas
contêm um significado sagrado e são



espaços de reunião e fraternidade,
embora se exija um lento processo de
purificação e maturação. Um
verdadeiro missionário procura
descobrir as aspirações legítimas que
passam através das manifestações
religiosas, às vezes imperfeitas,
parciais ou equivocadas, e tenta dar-
lhes resposta a partir de uma
espiritualidade inculturada.

80. Será, sem dúvida, uma
espiritualidade centrada no único
Deus e Senhor, mas ao mesmo tempo
capaz de entrar em contato com as
necessidades diárias das pessoas que
procuram uma vida digna, querem
gozar as coisas belas da existência,
encontrar a paz e a harmonia,
resolver as crises familiares, curar as
suas doenças, ver os seus filhos
crescerem felizes. O pior perigo seria
afastá-los do encontro com Cristo,
apresentando-O como um inimigo da
alegria ou como alguém que é
indiferente às aspirações e angústias



humanas[112]. Hoje é indispensável
mostrar que a santidade não priva as
pessoas de “forças, vida e
alegria”[113].

A inculturação da liturgia

81. A inculturação da espiritualidade
cristã nas culturas dos povos nativos
encontra, nos Sacramentos, um
caminho particularmente valioso,
porque neles se unem o divino e o
cósmico, a graça e a criação. Na
Amazônia, os Sacramentos não
deveriam ser vistos como separação
da criação, pois “constituem um
modo privilegiado em que a natureza
é assumida por Deus e transformada
em mediação da vida
sobrenatural”[114]. São uma
plenificação da criação, na qual a
natureza é elevada para ser lugar e
instrumento da graça, para “abraçar
o mundo num plano diferente”[115].

82. Na Eucaristia vemos que, “no
apogeu do mistério da Encarnação, o



Senhor quer chegar ao nosso íntimo
através dum pedaço de matéria. (…)
[Ela] une o céu e a terra, abraça e
penetra toda a criação”[116]. Por
isso, a Eucaristia pode ser “fonte de
luz e motivação para as nossas
preocupações pelo meio ambiente, e
leva-nos a ser guardiões da criação
inteira”[117]. Assim, “não fugimos do
mundo, nem negamos a natureza,
quando queremos encontrar-nos
com Deus”[118]. Isto permite-nos
receber na liturgia muitos elementos
próprios da experiência dos
indígenas no seu contato íntimo com
a natureza e estimular expressões
autôctones em cantos, danças, ritos,
gestos e símbolos. O Concílio
Vaticano II solicitara este esforço de
inculturação da liturgia nos povos
indígenas[119], mas passaram-se já
mais de cinquenta anos e pouco
avançamos nesta linha[120].

83. No domingo, “a espiritualidade
cristã integra o valor do repouso e da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#_ftn118


festa. O ser humano tende a reduzir
o descanso contemplativo ao âmbito
do estéril ou do inútil, esquecendo
que deste modo se tira à obra
realizada o mais importante: o seu
significado. Na nossa atividade,
somos chamados a incluir uma
dimensão receptiva e gratuita”[121].
Os povos nativos conhecem esta
gratuidade e este sadio lazer
contemplativo. As nossas celebrações
deveriam ajudá-los a viver esta
experiência na liturgia dominical e
encontrar a luz da Palavra e da
Eucaristia que ilumina as nossas
vidas concretas.

84. Os Sacramentos mostram e
comunicam o Deus próximo que
vem, com misericórdia, curar e
fortalecer os seus filhos. Por isso,
devem ser acessíveis, sobretudo aos
pobres, e nunca devem ser negados
por razões de dinheiro. Nem é
admissível, face aos pobres e
abandonados da Amazônia, uma



disciplina que exclua e afaste,
porque assim acabam descartados
por uma Igreja transformada em
uma alfândega. Pelo contrário, “nas
situações difíceis em que vivem as
pessoas mais necessitadas, a Igreja
deve pôr um cuidado especial em
compreender, consolar e integrar,
evitando impor-lhes um conjunto de
normas como se fossem uma rocha,
tendo como resultado fazê-las sentir-
se julgadas e abandonadas
precisamente por aquela Mãe que é
chamada a levar-lhes a misericórdia
de Deus”[122]. Segundo a Igreja, a
misericórdia pode tornar-se uma
mera expressão romântica, se não se
manifestar concretamente no serviço
pastoral[123].

A inculturação do ministério

85. A inculturação deve desenvolver-
se e espelhar-se também numa forma
encarnada de realizar a organização
eclesial e o ministério. Se se incultura



a espiritualidade, se se incultura a
santidade, se se incultura o próprio
Evangelho, será possível evitar
pensar numa inculturação do modo
como se estruturam e vivem os
ministérios eclesiais? A pastoral da
Igreja tem uma presença precária na
Amazônia, devido em parte à imensa
extensão territorial, com muitos
lugares de difícil acesso, grande
diversidade cultural, graves
problemas sociais e a própria opção
de alguns povos se isolarem. Isto não
pode deixar-nos indiferentes,
exigindo uma resposta específica e
corajosa da Igreja.

86. É necessário conseguir que o
ministério se configure de tal
maneira que esteja ao serviço de
uma maior frequência da celebração
da Eucaristia, mesmo nas
comunidades mais remotas e
escondidas. Em Aparecida, convidou-
se a ouvir o lamento de tantas
comunidades na Amazônia “privadas



da Eucaristia dominical por longos
períodos de tempo”[124]. Mas, ao
mesmo tempo, há necessidade de
ministros que possam compreender
a partir de dentro a sensibilidade e
as culturas Amazônicas.

87. O modo de configurar a vida e o
exercício do ministério dos
sacerdotes não é monolítico,
adquirindo matizes diferentes nos
vários lugares da terra. Por isso, é
importante determinar o que é mais
específico do sacerdote, aquilo que
não se pode delegar. A resposta está
no sacramento da Ordem sagrada,
que o configura a Cristo sacerdote. E
a primeira conclusão é que este
caráter exclusivo recebido na Ordem
deixa só ele habilitado para presidir
à Eucaristia[125]. Esta é a sua função
específica, principal e não delegável.
Alguns pensam que aquilo que
distingue o sacerdote seria o poder, o
fato de ser a máxima autoridade da
comunidade; mas São João Paulo II



explicou que, embora o sacerdócio
seja considerado “hierárquico”, esta
função não equivale a estar acima
dos outros, mas “ordena-se
integralmente à santidade dos
membros do corpo místico de
Cristo”[126]. Quando se afirma que o
sacerdote é sinal de “Cristo cabeça”, o
significado principal é que Cristo
constitui a fonte da graça: Ele é
cabeça da Igreja “porque tem o poder
de comunicar a graça a todos os
membros da Igreja”[127].

88. O sacerdote é sinal desta Cabeça
que derrama a graça, antes de tudo,
quando celebra a Eucaristia, fonte e
cume de toda a vida cristã[128]. Este
é o seu grande poder, que só pode ser
recebido no sacramento da Ordem.
Por isso, apenas ele pode dizer: “Isto
é o meu corpo”. Há outras palavras
que só ele pode pronunciar: “Eu te
absolvo dos teus pecados”; pois o
perdão sacramental está ao serviço
de uma celebração eucarística digna.



Nestes dois sacramentos, está o
coração da sua identidade
exclusiva[129].

89. Nas circunstâncias específicas da
Amazônia, especialmente nas suas
florestas e lugares mais remotos, é
preciso encontrar um modo para
assegurar este ministério sacerdotal.
Os leigos poderão anunciar a
Palavra, ensinar, organizar as suas
comunidades, celebrar alguns
Sacramentos, buscar várias
expressões para a piedade popular e
desenvolver os múltiplos dons que o
Espírito derrama neles. Mas
precisam da celebração da
Eucaristia, porque ela “faz a
Igreja”[130], e chegamos a dizer que
“nenhuma comunidade cristã se
edifica sem ter a sua raiz e o seu
centro na celebração da Santíssima
Eucaristia”[131]. Se acreditamos
verdadeiramente que as coisas estão
assim, é urgente fazer com que os
povos Amazônicos não estejam



privados do Alimento de vida nova e
do sacramento do perdão.

90. Esta necessidade premente leva-
me a exortar todos os bispos,
especialmente os da América Latina,
a promover a oração pelas vocações
sacerdotais e também a ser mais
generosos, levando aqueles que
demonstram vocação missionária a
optarem pela Amazônia[132]. Ao
mesmo tempo, é oportuno rever a
fundo a estrutura e o conteúdo tanto
da formação inicial como da
formação permanente dos
presbíteros, de modo que adquiram
as atitudes e capacidades necessárias
para dialogar com as culturas
Amazônicas. Esta formação deve ser
eminentemente pastoral e favorecer
o crescimento da misericórdia
sacerdotal[133].

Comunidades cheias de vida

91. A Eucaristia é também o grande
sacramento que significa e realiza a 



unidade da Igreja[134], celebrando-se
“para que, de estranhos, dispersos e
indiferentes uns aos outros, nos
tornemos unidos, iguais e
amigos”[135]. Quem preside à
Eucaristia deve ter a peito a
comunhão, que, longe de ser uma
unidade empobrecida, acolhe a
múltipla riqueza de dons e carismas
que o Espírito derrama na
comunidade.

92. Ora a Eucaristia, como fonte e
cume, exige que se desenvolva esta
riqueza multiforme. São necessários
sacerdotes, mas isto não exclui que
ordinariamente os diáconos
permanentes – deveriam ser muitos
mais na Amazônia –, as religiosas e
os próprios leigos assumam
responsabilidades importantes para
o crescimento das comunidades e
amadureçam no exercício de tais
funções, graças a um adequado
acompanhamento.



93. Portanto não se trata apenas de
facilitar uma presença maior de
ministros ordenados que possam
celebrar a Eucaristia. Isto seria um
objetivo muito limitado, se não
procurássemos também suscitar uma
nova vida nas comunidades.
Precisamos promover o encontro
com a Palavra e o amadurecimento
na santidade por meio de vários
serviços laicais, que supõem um
processo de maturação – bíblica,
doutrinal, espiritual e prática – e
distintos percursos de formação
permanente.

94. Uma Igreja de rostos Amazônicos
requer a presença estável de
responsáveis leigos, maduros e
dotados de autoridade[136], que
conheçam as línguas, as culturas, a
experiência espiritual e o modo de
viver em comunidade de cada lugar,
ao mesmo tempo que deixem espaço
à multiplicidade dos dons que o
Espírito Santo semeia em todos. Com



efeito, onde houver uma necessidade
peculiar, Ele já infundiu carismas
que permitam dar-lhe resposta. Isto
requer na Igreja capacidade para
abrir estradas à audácia do Espírito,
confiar e concretamente permitir o
desenvolvimento de uma cultura
eclesial própria, marcadamente
laical. Os desafios da Amazônia
exigem da Igreja um esforço especial
para conseguir uma presença capilar
que só é possível com um incisivo
protagonismo dos leigos.

95. Muitas pessoas consagradas
gastaram as suas energias e grande
parte da sua vida pelo Reino de Deus
na Amazônia. A vida consagrada,
capaz de diálogo, síntese, encarnação
e profecia, ocupa um lugar especial
nesta configuração plural e
harmoniosa da Igreja Amazônica.
Mas faz-lhes falta um novo esforço
de inculturação, que ponha em jogo a
criatividade, a audácia missionária, a



sensibilidade e a força peculiar da
vida comunitária.

96. As comunidades de base, sempre
que souberam integrar a defesa dos
direitos sociais com o anúncio
missionário e a espiritualidade,
foram verdadeiras experiências de
sinodalidade no caminho
evangelizador da Igreja na
Amazônia. Muitas vezes “têm
ajudado a formar cristãos
comprometidos com a sua fé,
discípulos e missionários do Senhor,
como o testemunha a entrega
generosa, até derramar o sangue, de
muitos dos seus membros”[137].

97. Encorajo o aprofundamento do
serviço conjunto que se realiza
através da REPAM e outras
associações com o objetivo de
consolidar aquilo que solicitava
Aparecida: “estabelecer, entre as
Igrejas locais de diversos países sul-
americanos que estão na bacia



Amazônica, uma pastoral de
conjunto com prioridades
diferenciadas”[138]. Isto vale
especialmente para a relação entre
as Igrejas confinantes.

98. Por fim, quero lembrar que nem
sempre podemos pensar em projetos
para comunidades estáveis, porque
na Amazônia há uma grande
mobilidade interna, uma migração
constante, muitas vezes pendular, e
“a região transformou-se
efetivamente num corredor
migratório”[139]. A “transumância
Amazônica não foi bem
compreendida nem suficientemente
elaborada do ponto de vista
pastoral”[140]. Por isso devemos
pensar em grupos missionários
itinerantes e “apoiar a inserção e a
itinerância dos consagrados e
consagradas ao lado dos mais
desfavorecidos e excluídos”[141]. Por
outro lado, isto desafia as nossas
comunidades urbanas, que deveriam



cultivar com inteligência e
generosidade, especialmente nas
periferias, várias formas de
proximidade e recepção às famílias e
jovens que chegam ao território.

A força e o dom das mulheres

99. Na Amazônia, há comunidades
que se mantiveram e transmitiram a
fé durante longo tempo, mesmo
decênios, sem que algum sacerdote
passasse por lá. Isto foi possível
graças à presença de mulheres fortes
e generosas, que batizaram,
catequizaram, ensinaram a rezar,
foram missionárias, certamente
chamadas e impelidas pelo Espírito
Santo. Durante séculos, as mulheres
mantiveram a Igreja de pé nesses
lugares com admirável dedicação e
fé ardente. No Sínodo, elas mesmas
nos comoveram a todos com o seu
testemunho.

100. Isto convida-nos a alargar o
horizonte para evitar reduzir a nossa



compreensão da Igreja a meras
estruturas funcionais. Este
reducionismo levar-nos-ia a pensar
que só se daria às mulheres um 
status e uma participação maior na
Igreja se lhes fosse concedido acesso
à Ordem sacra. Mas, na realidade,
este horizonte limitaria as
perspectivas, levaria a clericalizar as
mulheres, diminuiria o grande valor
do que elas já deram e sutilmente
causaria um empobrecimento da sua
contribuição indispensável.

101. Jesus Cristo apresenta-Se como
Esposo da comunidade que celebra a
Eucaristia, através da figura de um
varão que a ela preside como sinal
do único Sacerdote. Este diálogo
entre o Esposo e a esposa que se
eleva na adoração e santifica a
comunidade não deveria fechar-nos
em concepções parciais sobre o
poder na Igreja. Porque o Senhor
quis manifestar o seu poder e o seu
amor através de dois rostos



humanos: o de seu divino Filho feito
homem e o de uma criatura que é
mulher, Maria. As mulheres prestam
à Igreja a sua contribuição segundo o
modo que lhes é próprio e
prolongando a força e a ternura de
Maria, a Mãe. Deste modo não nos
limitamos a uma abordagem
funcional, mas entramos na
estrutura íntima da Igreja. Assim
compreendemos radicalmente por
que, sem as mulheres, ela se
desmorona, como teriam caído aos
pedaços muitas comunidades da
Amazônia se não estivessem lá as
mulheres, sustentando-as,
conservando-as e cuidando delas.
Isto mostra qual é o seu poder
caraterístico.

102. Não podemos deixar de
incentivar os talentos populares que
deram às mulheres tanto
protagonismo na Amazônia, embora
hoje as comunidades estejam sujeitas
a novos riscos que outrora não



existiam. A situação atual exige que
estimulemos o aparecimento de
outros serviços e carismas femininos
que deem resposta às necessidades
específicas dos povos Amazônicos
neste momento histórico.

103. Numa Igreja sinodal, as
mulheres, que de fato realizam um
papel central nas comunidades
Amazônicas, deveriam poder ter
acesso a funções e inclusive serviços
eclesiais que não requeiram a Ordem
sagrada e permitam expressar
melhor o seu lugar próprio. Convém
recordar que tais serviços implicam
uma estabilidade, um
reconhecimento público e um envio
por parte do bispo. Daqui resulta
também que as mulheres tenham
uma incidência real e efetiva na
organização, nas decisões mais
importantes e na guia das
comunidades, mas sem deixar de o
fazer no estilo próprio do seu perfil
feminino.



Ampliar horizontes para além dos
conflitos

104. Frequentemente sucede que,
num determinado lugar, os agentes
pastorais vislumbram soluções muito
diferentes para os problemas que
enfrentam e, por isso, propõem
formas aparentemente opostas de
organização eclesial. Quando isto
acontece, é provável que a
verdadeira resposta aos desafios da
evangelização esteja na superação de
tais propostas, procurando outros
caminhos melhores, talvez ainda não
imaginados. O conflito supera-se
num nível superior, onde cada uma
das partes, sem deixar de ser fiel a si
mesma, se integra com a outra numa
nova realidade. Tudo se resolve
“num plano superior que conserva
em si as preciosas potencialidades
das polaridades em contraste”[142].
Caso contrário, o conflito fecha-nos,
“perdemos a perspectiva, os



horizontes reduzem-se e a própria
realidade fica fragmentada”[143].

105. Isto não significa de maneira
alguma relativizar os problemas,
fugir deles ou deixar as coisas como
estão. As verdadeiras soluções nunca
se alcançam amortecendo a audácia,
subtraindo-se às exigências concretas
ou buscando culpas externas. Pelo
contrário, a via de saída encontra-se
por “transbordamento”,
transcendendo a dialética que limita
a visão para poder assim reconhecer
um dom maior que Deus está
oferecendo. Deste novo dom
recebido com coragem e
generosidade, deste dom inesperado
que desperta uma nova e maior
criatividade, brotarão, como de uma
fonte generosa, as respostas que a
dialética não nos deixava ver. Nos
seus primórdios, a fé cristã difundiu-
se admiravelmente seguindo esta
lógica que lhe permitiu, a partir de
uma matriz judaica, encarnar-se nas



culturas grega e romana e adquirir
na sua passagem fisionomias
diferentes. De forma análoga, neste
momento histórico, a Amazônia
desafia-nos a superar perspectivas
limitadas, soluções pragmáticas que
permanecem enclausuradas em
aspectos parciais das grandes
questões, para buscar caminhos mais
amplos e ousados de inculturação.

A convivência ecumênica e inter-
religiosa

106. Numa Amazônia plurirreligiosa,
os crentes precisam encontrar
espaços para dialogar e atuar juntos
pelo bem comum e a promoção dos
mais pobres. Não se trata de nos
tornarmos todos mais volúveis nem
de escondermos as convicções
próprias que nos apaixonam, para
podermos encontrar-nos com outros
que pensam de maneira diferente. Se
uma pessoa acredita que o Espírito
Santo pode agir no diverso, então



procurará deixar-se enriquecer com
essa luz, mas a acolherá a partir de
dentro das suas próprias convicções
e da sua própria identidade. Com
efeito, quanto mais profunda, sólida
e rica for uma identidade, mais
enriquecerá os outros com a sua
contribuição específica.

107. Nós, católicos, possuímos um
tesouro nas Escrituras Sagradas que
outras religiões não aceitam, embora
às vezes sejam capazes de as ler com
interesse e inclusive apreciar alguns
dos seus conteúdos. Algo semelhante,
procuramos nós fazer face aos textos
sagrados doutras religiões e
comunidades religiosas, onde se
encontram “preceitos e doutrinas
que (…) refletem não raramente um
raio da verdade que ilumina todos os
homens”[144]. Temos também uma
grande riqueza nos sete
Sacramentos, que algumas
comunidades cristãs não aceitam na
sua totalidade ou com idêntico



sentido. Ao mesmo tempo que
acreditamos firmemente em Jesus
como único Redentor do mundo,
cultivamos uma profunda devoção à
sua Mãe. Embora saibamos que isto
não se verifica em todas as
confissões cristãs, sentimos o dever
de comunicar à Amazônia a riqueza
deste ardente amor materno, do qual
nos sentimos depositários. De fato,
terminarei esta Exortação com
algumas palavras dirigidas a Maria.

108. Nada disto teria que nos tornar
inimigos. Num verdadeiro espírito de
diálogo, nutre-se a capacidade de
entender o sentido daquilo que o
outro diz e faz, embora não se possa
assumi-lo como uma convicção
própria. Deste modo torna-se
possível ser sincero, sem dissimular
o que acreditamos, nem deixar de
dialogar, procurar pontos de contato
e sobretudo trabalhar e lutar juntos
pelo bem da Amazônia. A força do
que une a todos os cristãos tem um



valor imenso. Prestamos tanta
atenção ao que nos divide que, às
vezes, já não apreciamos nem
valorizamos o que nos une. E isto
que nos une é o que nos permite
estar no mundo sem sermos
devorados pela imanência terrena, o
vazio espiritual, o cômodo
egocentrismo, o individualismo
consumista e autodestrutivo.

109. Como cristãos, a todos nos une a
fé em Deus, o Pai que nos dá a vida e
tanto nos ama. Une-nos a fé em Jesus
Cristo, o único Redentor, que nos
libertou com o seu bendito sangue e
a sua ressurreição gloriosa. Une-nos
o desejo da sua Palavra, que guia os
nossos passos. Une-nos o fogo do
Espírito que nos impele para a
missão. Une-nos o mandamento novo
que Jesus nos deixou, a busca de uma
civilização do amor, a paixão pelo
Reino que o Senhor nos chama a
construir com Ele. Une-nos a luta
pela paz e a justiça. Une-nos a



convicção de que nem tudo acaba
nesta vida, mas estamos chamados
para a festa celeste, onde Deus
enxugará as nossas lágrimas e
recolherá o que tivermos feito pelos
que sofrem.

110. Tudo isto nos une. Como não
lutar juntos? Como não rezar juntos e
trabalhar lado a lado para defender
os pobres da Amazônia, mostrar o
rosto santo do Senhor e cuidar da sua
obra criadora?

Conclusão: A MÃE DA
AMAZÔNIA

111. Depois de partilhar alguns
sonhos, exorto todos a avançar por
caminhos concretos que permitam
transformar a realidade da
Amazônia e libertá-la dos males que
a afligem. Agora levantemos o olhar
para Maria, a Mãe que Cristo nos
deixou. E, embora seja a única Mãe
de todos, manifesta-Se de distintas



maneiras na Amazônia. Sabemos que
“os indígenas se encontram
vitalmente com Jesus Cristo por
muitos caminhos; mas o caminho
mariano contribuiu mais que tudo
para este encontro”[145]. Perante a
beleza da Amazônia, que fomos
descobrindo cada vez melhor
durante a preparação e o desenrolar
do Sínodo, penso que o melhor será
concluir esta Exortação dirigindo-nos
a Ela:

Mãe da vida,

no vosso seio materno formou-Se
Jesus,

que é o Senhor de tudo o que existe.

Ressuscitado, Ele transformou-Vos
com a sua luz

e fez-Vos Rainha de toda a criação.

Por isso Vos pedimos que reineis,
Maria,



no coração palpitante da Amazônia.

Mostrai-Vos como mãe de todas as
criaturas,

na beleza das flores, dos rios,

do grande rio que a atravessa

e de tudo o que vibra nas suas
florestas.

Protegei, com o vosso carinho, aquela
explosão de beleza.

Pedi a Jesus que derrame todo o seu
amor

nos homens e mulheres que moram
lá,

para que saibam admirá-la e cuidar
dela.

Fazei nascer vosso Filho nos seus
corações

para que Ele brilhe na Amazônia,



nos seus povos e nas suas culturas,

com a luz da sua Palavra, com o
conforto do seu amor,

com a sua mensagem de fraternidade
e justiça.

Que, em cada Eucaristia,

se eleve também tanta maravilha

para a glória do Pai.

Mãe, olhai para os pobres da
Amazônia,

porque o seu lar está sendo destruído

por interesses mesquinhos.

Quanta dor e quanta miséria,

quanto abandono e quanto atropelo

nesta terra bendita,

transbordante de vida!



Tocai a sensibilidade dos poderosos

porque, apesar de sentirmos que já é
tarde,

Vós nos chamais a salvar

o que ainda vive.

Mãe do coração trespassado,

que sofreis nos vossos filhos
ultrajados

e na natureza ferida,

reinai Vós na Amazônia

juntamente com vosso Filho.

Reinai, de modo que ninguém mais
se sinta dono

da obra de Deus.

Em Vós confiamos, Mãe da vida!

Não nos abandoneis



nesta hora escura.

Amém.

Dado em Roma, na Basílica de São
João de Latrão, a 2 de fevereiro –
Festa da Apresentação do Senhor – do
ano 2020, sétimo do pontificado.

Franciscus

[1] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
45.

[3] Ana Varela Tafur, “Timareo”, in:
Lo que no veo en visiones (Lima
1992).



[4] Jorge Vega Márquez, “Amazônia
solitária”, in: Poesía obrera (Cobija-
Pando: Bolívia 2009), 39.

[5] Rede Eclesial Pan-Amazônica
(REPAM), Brasil, Síntese da
contribuição para o Sínodo, 120; cf.
Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
45.

[6] Discurso no encontro com os
jovens (São Paulo, Brasil 10/05/2007),
2: Insegnamenti III/1 (2007), 808.

[7] Cf. Alberto C. Araújo, “Imaginário
Amazônico”, in: Amazônia real. Ver 
amazoniareal.com.br (29/01/2014).

[8] São Paulo VI, Carta enc. 
Populorum progressio (26/03/1967),
57: AAS 59 (1967), 285.

[9] São João Paulo II, Discurso à
Academia Pontifícia das Ciências



Sociais (27/04/2001), 4: AAS 93 (2001),
600.

[10] Cf. Sínodo dos Bispos –
Assembleia Especial para a Região
Pan-Amazônica, Instrumentum
laboris, 41.

[11] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida
(29/06/2007), 473

[12] Ramón Iribertegui, Amazonas: El
hombre y el caucho, ed. Vicariato
Apostólico de Puerto Ayacucho –
Venezuela, Monografia n.º 4 (Caracas
1987), 307ss.

[13] Cf. Amarílis Tupiassú,
“Amazônia, das travessias lusitanas à
literatura de até agora”, in Estudos
Avançados, vol. 19, n. 53 (São Paulo,
janeiro/abril 2005): “De fato, depois
de finda a primeira colonização, a
Amazônia continuou seu trajeto de
região açulada pela antiquíssima



ganância, agora sob novas
impostações retóricas (…) por
agentes civilizatórios que nem
precisam de corporificação para
gerar e multiplicar as novas facetas
da antiga dizimação, agora por via da
morte devagar”.

[14] Bispos da Amazônia do Brasil, 
Carta ao Povo de Deus (Santarém –
Brasil 6/07/2012).

[15] São João Paulo II, Mensagem
para o Dia Mundial da Paz em 1998
(8/12/1997), 3: AAS 90 (1998), 150.

[16] III Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Puebla
(23/03/1979), 6.

[17] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris, 6.
O Papa Paulo III, com o Breve Veritas
ipsa (2/06/1537), condenou as teses
racistas, reconhecendo aos índios,



cristãos ou não, a dignidade de
pessoa humana, reconheceu-lhes o
direito aos seus bens e proibiu que
fossem reduzidos à escravidão.
Afirmava: “Sendo homens como os
outros, (...) não podem de modo
algum ser privados da sua liberdade
e da posse dos seus bens, nem
mesmo aqueles que estão fora da fé
de Jesus Cristo”. Este ensinamento foi
reiterado pelos Papas Gregório XIV,
com a Bula Cum Sicuti (28/04/1591),
Urbano VIII, com a Bula Commissum
Nobis (22/04/1639), Bento XIV, com a
Bula Immensa Pastorum Principis,
dirigida aos bispos do Brasil
(20/12/1741), Gregório XVI, com o
Breve In Supremo (3/12/1839), Leão
XIII, na Epístola aos Bispos do Brasil
sobre a escravatura (5/05/1888), São
João Paulo II, na Mensagem aos
indígenas da América (Santo
Domingo 12/10/1992), 2: 
Insegnamenti XV/2 (1992), 341-347.



[18] Frederico Benício de Sousa
Costa, Carta Pastoral (1909), ed.
Imprensa do governo do Estado de
Amazonas (Manaus 1994), 83.

[19] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris, 7.

[20] Francisco, Discurso por ocasião
do II Encontro Mundial dos
Movimentos Populares (Santa Cruz da
Serra – Bolívia 09/07/2015): 
L’Osservatore Romano (ed.
portuguesa de 16/07/2015), 13.

[21] Francisco, Discurso no Encontro
com os Povos da Amazônia (Puerto
Maldonado – Peru 19/01/2018): 
L’Osservatore Romano (ed.
portuguesa de 25/01/2018), 8.

[22] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
24.



[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan
Shamakupani (Com a chuva estou
vivendo), 1. Ver https://
siwarmayu.com/es/yana-lucila-
lema-6-poemas-...

[24] Conferência Episcopal
Equatoriana, Cuidemos nuestro
planeta (20/04/2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
83.

[28] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 239: AAS 105
(2013), 1116.

[29] Ibid., 218: o. c., 1110.

[30] Ibidem.

https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamu-ku-pa-ni-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamu-ku-pa-ni-con-la-lluvia-estoy-viviendo/
https://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamu-ku-pa-ni-con-la-lluvia-estoy-viviendo/


[31] Cf. Sínodo dos Bispos –
Assembleia Especial para a Região
Pan-Amazônica, Instrumentum
laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de
Miranda, Quando o Amazonas corria
para o Pacífico (Petrópolis 2007),
83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, “Paisajes”,
in: Amazonia y otros poemas (ed.
Universidade Externato de Colômbia
- Bogotá 2011), 31.

[34] Javier Yglesias, “Llamado”, in: 
Revista peruana de Literatura, 6
(junho 2007), 31.

[35] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 144: AAS 107 (2015),
905.

[36] Francisco, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit (25/03/2019), 186.

[37] Ibid., 200.



[38] Francisco, Mensagem em vídeo
para o Encontro Mundial da
Juventude Indígena, (Soloy – Panamá
17-21/01/2019): L’Osservatore
Romano (ed. portuguesa de
22/01/2019), 4.

[39] Mario Vargas Llosa, Prólogo de 
El Hablador (Madrid 08/10/2007).

[40] Francisco, Exort. ap. pós-sinodal 
Christus vivit (25/03/2019), 195.

[41] São João Paulo II, Carta enc. 
Centesimus annus (1/05/1991), 50: 
AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida
(29/06/2007), 97.

[43] Francisco, Discurso no Encontro
com os Povos da Amazônia (Puerto
Maldonado – Peru 19/01/2018): 
L’Osservatore Romano (ed.
portuguesa de 25/01/2018), 9.



[44] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
123-e.

[45] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 144: AAS 107 (2015),
906.

[46] Cf. Bento XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29/06/2009), 51 [AAS 101
(2009), 687]: “A natureza,
especialmente no nosso tempo, está
tão integrada nas dinâmicas sociais e
culturais que quase já não constitui
uma variável independente. A
desertificação e a penúria produtiva
de algumas áreas agrícolas são fruto
também do empobrecimento das
populações que as habitam e do seu
atraso”.

[47] Mensagem para o Dia Mundial da
Paz em 2007 (8/12/2006), 8: 
Insegnamenti, II/2 (2006), 776.



[48] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 16.91.117.138.240: AAS
107 (2015), 854.884.894.903.941.

[49] Documento Bolívia: Relatório do
País. Consulta pré-sinodal (2019), 36;
cf. Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
23.

[50] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
26.

[51] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 146: AAS 107 (2015),
906.

[52] Documento com contribuições
para o Sínodo da Diocese de San José
del Guaviare e da Arquidiocese de
Villavicencio y Granada (Colômbia);
cf. Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-



Amazônica, Instrumentum laboris,
17.

[53] Euclides da Cunha, Os Sertões
(São Paulo 2003), 110.

[54] Pablo Neruda, “Amazonas”, in:
Canto General (1938), I, IV.

[55] Rede Eclesial Pan-Amazônica
(REPAM), Brasil, Documento Eixo da
Fronteira. Preparação para o Sínodo
da Amazônia (Tabatinga – Brasil
13/02/2019), 3; cf. Sínodo dos Bispos –
Assembleia Especial para a Região
Pan-Amazônica, Instrumentum
laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, 
Amazonas, pátria da água.

[57] Vinícius de Moraes, “A
transformação pela poesia”, in:
jornal A Manhã (Rio de Janeiro 1946).

[58] Juan Carlos Galeano, “Los que
creyeron”, in: Amazonia y otros



poemas (ed. Universidade Externato
de Colômbia - Bogotá 2011), 44.

[59] Harald Sioli, A Amazônia
(Petrópolis 1985), 60.

[60] São João Paulo II, Discurso aos
participantes num Congresso
Internacional sobre “Ambiente e
saúde” (24/03/1997), 2: Insegnamenti
XX/1 (1997), 521.

[61] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: o. c., 858-859.

[63] Ibid., 38: o. c., 862.

[64] Cf. V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida
(29/06/2007), 86.

[65] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 38: AAS 107 (2015), 862.



[66] Cf. ibid., 144.187: o. c.,
905-906.921.

[67] Cf. ibid., 183: o. c., 920.

[68] Ibid., 53: o. c., 868.

[69] Cf. ibid., 49: o. c., 866.

[70] Documento preparatório do
Sínodo dos Bispos para a Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, 8.

[71] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: o. c., 870.

[73] Ibid., 33: o. c., 860.

[74] Ibid., 220: o. c., 934.

[75] Ibid., 215: o. c., 932.

[76] Sui Yun, Cantos para o mendigo e
o rei (Wiesbaden 2000).



[77] Francisco, Carta enc. Laudato si’
(24/05/2015), 100: AAS 107 (2015),
887.

[78] Ibid., 204: o. c., 928.

[79] Cf. Documentos de Santarém
(1972) e Manaus (1997), in:
Conferência Nacional dos Bispos do
Brasil, Desafio missionário.
Documentos da Igreja na Amazônia
(Brasília 2014), 9-28.67-84.

[80] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 220: AAS 105
(2013), 1110.

[81] Ibid., 164: o. c., 1088-1089.

[82] Ibid., 165: o. c., 1089.

[83] Ibid., 161: o. c., 1087.

[84] Assim o refere o Concílio
Vaticano II, no n. 44 da Constituição 
Gaudium et spes, quando diz: “[A
Igreja] aprendeu, desde os começos
da sua história, a formular a



mensagem de Cristo por meio dos
conceitos e línguas dos diversos
povos, e procurou ilustrá-la com o
saber filosófico. Tudo isto com o fim
de adaptar o Evangelho à capacidade
de compreensão de todos e às
exigências dos sábios. Esta maneira
adaptada de pregar a palavra
revelada deve permanecer a lei de
toda a evangelização. Deste modo,
com efeito, suscita-se em cada nação
a possibilidade de exprimir a
mensagem de Cristo segundo a sua
maneira própria, ao mesmo tempo
que se fomenta um intercâmbio vivo
entre a Igreja e as diversas culturas
dos diferentes povos”.

[85] Francisco, Carta ao Povo de Deus
que peregrina na Alemanha
(29/06/2019), 9.

[86] Cf. São Vicente de Lerins, 
Commonitorium primum, cap. 23: PL
50, 668: “Ut annis scilicet
consolidetur, dilatetur tempore,



sublimetur aetate – fortalece-se com o
decorrer dos anos, desenvolve-se
com o andar dos tempos, cresce
através das idades”.

[87] Francisco, Carta ao Povo de Deus
que peregrina na Alemanha
(29/06/2019), 9; cf. a expressão
atribuída a Gustav Mahler: “A
tradição é a salvaguarda do futuro,
não a conservação das cinzas”.

[88] Discurso no encontro com os
professores universitários e os
homens de cultura (Coimbra
15/05/1982), 5: Insegnamenti V/2
(1982), 1702-1703.

[89] Mensagem aos indígenas do
Continente Americano (Santo
Domingo 12/10/1992), 6: 
Insegnamenti, XV/2 (1982), 346; cf. 
Discurso aos participantes no I
Congresso Nacional do Movimento
Eclesial de Empenho Cultural
(16/01/1982), 2: Insegnamenti, V/1
(1982), 131.



[90] São João Paulo II, Exort. ap. pós-
sinodal Vita consecrata (25/03/1996),
98: AAS 88 (1996), 474-475.

[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibid., 116: o. c., 1068.

[93] Ibidem.

[94] Ibid., 129: o. c., 1074.

[95] Ibid., 116: o. c., 1068.

[96] Ibid., 117: o. c., 1069.

[97] Ibidem.

[98] São João Paulo II, Discurso à
Assembleia Plenária do Pontifício
Conselho para a Cultura (17/01/1987),
5: Insegnamenti X/1 (1987), 125.

[99] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 129: AAS 105
(2013), 1074.



[100] IV Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Santo Domingo
(12-28/10/1992), 17.

[101] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.

[102] Cf. Joseph Ratzinger, Diálogos
sobre a Fé, apresentados por Vittorio
Messori (Ed. Verbo – Lisboa 2005),
159-165.

[103] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 198: AAS 105
(2013), 1103.

[104] Pedro Casaldáliga, “Carta de
navegar (pelo Tocantins Amazônico)”,
in: El tiempo y la espera (Santander
1986).

[105] Como explica São Tomás de
Aquino, “a maneira como Deus está
nas coisas é tríplice: uma é comum,
por essência, presença e poder;



outra, pela graça nos seus santos; a
terceira, singular de Cristo, pela
união” (Ad Colossenses, c. II, lectio 2).

[106] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24/05/2015), 235: AAS 107 (2015),
939.

[107] III Conferência Geral do
Episcopado Latino-Americano e do
Caribe, Documento de Puebla
(23/03/1979), 196.

[108] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 178: AAS 105
(2013), 1094.

[109] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. sobre a Igreja Lumen gentium,
11; cf. Francisco, Exort. ap. Gaudete
et exsultate (19/03/2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostólicos da
Amazônia Peruana, “Segunda
asamblea episcopal regional de la
selva” (San Ramón – Peru
05/10/1973), in: Éxodo de la Iglesia en



la Amazonia. Documentos pastorales
de la Iglesia en la Amazonia peruana
(Iquitos 1976), 121.

[111] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 123: AAS 105
(2013), 1071.

[112] Cf. Francisco, Exort. ap. 
Gaudete et exsultate (19/03/2018),
126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24/05/2015), 235: AAS 107 (2015),
939.

[115] Ibidem.

[116] Ibid., 236: o. c., 940.

[117] Ibidem.

[118] Ibid., 235: o. c., 939.



[119] Cf. Const. sobre a Liturgia 
Sacrosanctum Concilium,
37-40.65.77.81.

[120] No Sínodo, surgiu a proposta de
se elaborar um “rito Amazônico”.

[121] Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24/05/2015), 237: AAS 107 (2015),
940.

[122] Francisco, Exort. ap. pós-
sinodal Amoris laetitia (19/03/2016),
49: AAS 108 (2016), 331; cf. ibid., 305:
o. c., 436-437.

[123] Cf. ibid., 296.308: o. c.,
430-431.438.

[124] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida
(29/06/2007), 100-e.

[125] Cf. CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Carta aos Bispos
da Igreja Católica sobre algumas



questões concernentes ao Ministro
da Eucaristia Sacerdotium
ministeriale (6/08/1983): AAS 75
(1983), 1001-1009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem
(15/08/1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.

[127] São Tomás de Aquino, Summa
Theologiae III, q. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decr.
sobre o ministério e a vida dos
sacerdotes Presbyterorum ordinis, 5;
São João Paulo II, Carta enc. Ecclesia
de Eucharistia (17/04/2003), 22: AAS
95 (2003), 448.

[129] Também é próprio do sacerdote
administrar a Unção dos Enfermos,
por estar intimamente ligada ao
perdão dos pecados: “E, se tiver
cometido pecados, ser-lhe-ão
perdoados” (Tg 5, 15).

[130] Catecismo da Igreja Católica,
1396; cf. São João Paulo II, Carta enc. 



Ecclesia de Eucharistia (17/04/2003),
26: AAS 95 (2003), 451; Henry de
Lubac, Meditation sur l’Église (Paris
1968), 101.

[131] Conc. Ecum. Vat. II, Decr. sobre
o ministério e a vida dos sacerdotes 
Presbyterorum ordinis, 6.

[132] Impressiona o fato de haver,
em alguns países da bacia
Amazônica, mais missionários para a
Europa ou os Estados Unidos do que
para ajudar nos próprios Vicariatos
da Amazônia.

[133] No Sínodo, falou-se também da
falta de Seminários para a formação
sacerdotal de pessoas indígenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. sobre a Igreja Lumen gentium,
3.

[135] São Paulo VI, Homilia na
Solenidade do Santíssimo Corpo e



Sangue de Cristo (17/06/1965): 
Insegnamenti III (1965), 358.

[136] É possível, por escassez de
sacerdotes, que o Bispo confie uma
“participação no exercício do serviço
pastoral da paróquia (…) a um
diácono ou a outra pessoa que não
possua o caráter sacerdotal, ou a
uma comunidade” (Código de Direito
Canônico, 517-§ 2).

[137] V Conferência Geral do
Episcopado Latino-americano e do
Caribe, Documento de Aparecida
(29/06/2007), 178.

[138] Ibid., 475.

[139] Sínodo dos Bispos – Assembleia
Especial para a Região Pan-
Amazônica, Instrumentum laboris,
65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129-d 2.



[142] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 228: AAS 105
(2013), 1113.

[143] Ibid., 226: o. c., 1112.

[144] Conc. Ecum. Vat.II, Decl. sobre
as relações da Igreja com as religiões
não-cristãs Nostra aetate, 2.

[145] CELAM, III Simposio
latinoamericano sobre Teología india
(Cidade de Guatemala 23-27/10/2006).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/exortacao-
apostolica-querida-amazonia/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://opusdei.org/pt-br/article/exortacao-apostolica-querida-amazonia/
https://opusdei.org/pt-br/article/exortacao-apostolica-querida-amazonia/

	Exortação apostólica pós-sinodal “Querida Amazônia”
	Capítulo I: UM SONHO SOCIAL
	Capítulo II: UM SONHO CULTURAL
	Capítulo III: UM SONHO ECOLÓGICO
	Capítulo IV: UM SONHO ECLESIAL
	Conclusão: A MÃE DA AMAZÔNIA


