
opusdei.org

Exemplos de fé (3):
Davi

Texto para meditar sobre a
virtude da fé, com base na vida
do rei Davi. O monarca sempre
soube confiar em Deus, e voltar,
mesmo depois de ter se
afastado d’Ele.

21/07/2017

O rei Davi ocupa um lugar relevante
na Sagrada Escritura. À sua vida são
dedicadas mais páginas que a
nenhum outro personagem do Antigo
Testamento, exceto Moisés. Ele “é por
excelência o rei "segundo o coração



de Deus", o pastor que ora por seu
povo e em seu nome, aquele cuja
submissão à vontade de Deus, cujo
louvor e arrependimento serão o
modelo da oração do povo”[1].
Depois de ter considerado o papel da
fé na vida de Moisés e a profunda
relação existente entre a sua
confiança em Deus e ao assumir com
radicalidade a própria vocação, o
exemplo de Davi pode servir-nos
para apreciar, entre outros aspectos,
como a vida de fé traz consigo uma
atitude ativa de confiança e
abandono nas mãos de Deus, um
empenho por buscar, sem
desânimos, a correspondência total
aos desígnios divinos, um esforço por
recomeçar a luta espiritual sem
abatimento, uma e outra vez, com
novo vigor, depois de uma queda no
pecado; sem confundir tudo isso com
um vago sentimento de presunção no
próprio valor pessoal ou de
confiança superficial na misericórdia
divina.



Nas mãos de Deus

Os livros de Samuel e Primeiro de
Reis[2] descrevem com grande
realismo a história de Davi: uma vida
cheia de altos e baixos, em que o
autor sagrado enfatiza o fato de que
Deus sempre o atende e que o filho
de Jessé se coloca sempre
confiantemente nas mãos de Deus,
recorrendo a Ele, especialmente nos
momentos de maior perigo. Davi se
abandona completamente nas mãos
do Senhor, com “a certeza de que,
por mais duras que sejam as provas,
difíceis os problemas e pesado o
sofrimento, nunca cairemos das
mãos de Deus, essas mãos que nos
criaram, nos sustentam e nos
acompanham no caminho da vida,
porque as guia um amor infinito e
fiel”[3]. Junto a isto, chama a atenção
a maneira em que em Davi vão se
cumprindo os desígnios divinos. É
ungido rei pelo profeta Samuel,
porque o Senhor o escolheu, apesar



de que no momento histórico da sua
chamada era considerado o de
menor valor entre seus irmãos, pois:
o olhar de Deus não é como o do
homem.O homem vê a aparência, o
Senhor vê o coração[4]. A unção,
certamente, não concedeu por si só o
trono a Davi: devia lutar – pondo
sempre a sua confiança em Deus –
contra a oposição de Saul e suportar
muitas contradições em todos os
lugares antes de ser aclamado e
ungido, primeiro como rei de Judá
pela sua tribo e, sete anos mais tarde,
como rei de todo Israel[5], superando
a resistência dos partidários de
Isbaal, filho de Saul. Afirma então o
texto bíblico que Davi percebeu que
o Senhor o confirmava como rei
sobre Israel e exaltava sua realeza,
por causa do seu povo Israel[6].

Se num primeiro momento, portanto,
parecia que Davi estava chegando ao
trono e estabelecendo o seu reino por
meio da sua valentia e astúcia, na



realidade, em sua história vemos
cumprir-se que a atitude do homem
de fé é olhar para a vida, em todas
as suas dimensões, sob uma
perspectiva nova: a que Deus nos
dá [7]. A Sagrada Escritura nos
permite apreciar, além disso, que
Deus conta com as iniciativas e
esforços do homem para realizar
seus projetos... O que teria
acontecido se Davi, homem de fé,
tivesse pensado que para receber o
que Deus havia prometido bastava
deixar o tempo passar, ou,
simplesmente, esperar que o povo
fosse aclamá-lo?

Há muitos momentos na história de
Davi onde podemos contemplar o
exemplo da sua fé ativa, que o move
a fazer o que deve e confiar em que
Deus está a seu lado assegurando o
seu êxito. Um caso bem conhecido é
o seu combate contra Golias, aquele
gigante do exército filisteu de uns
três metros de altura e bem treinado



para a guerra. O texto bíblico detém-
se em descrever a corpulência e a
armadura do filisteu e como era
desproporcional que Davi, até então
um pastor de gado, inexperiente na
guerra, cuja única arma era sua
funda, o enfrentasse. Porém, na
verdade, o maior contraste estava na
atitude que movia os dois
combatentes: a soberba do filisteu, 
para insultar as fileiras do Deus
vivo[8], choca diante da fé de Davi,
que sai para o combate em nome do
Senhor dos exércitos[9] convencido
de que o Senhor, que me salvou das
garras do leão e do urso, salvar-
me-á também das mãos desse
filisteu[10].

É essa fé que também move Davi a
preparar-se da melhor forma
possível para o combate: escolhe
como arma a funda, cujo poder
conhece bem, e seleciona
cuidadosamente as pedras que vai
lançar. Os meios são



desproporcionais diante do
equipamento do inimigo, porém com
eles conseguirá a vitória. Cumprem-
se aqui, cabalmente, essas palavras
de São Josemaria: Serve ao teu Deus
com retidão, sê-Lhe fiel... e não te
preocupes com mais nada. Porque
é uma grande verdade que, “se
procuras o reino de Deus e a sua
justiça, Ele te dará o resto – o
material, os meios – por
acréscimo”[11]. Por outro lado, a fé
e confiança de Davi no Senhor o
levam a explorar toda a sua
habilidade. É uma lição que deixa ao
cristão que deve levar adiante as
obras que Deus põe em suas mãos: 
Aquele que vive sinceramente a fé,
sabe que os bens temporais são
meios, e emprega-os com
generosidade, de modo
heroico[12].

Davi atua colocando todos os meios
ao seu alcance e abandona nas mãos
de Deus os resultados da sua ação. A



sua fé no Senhor faz com que não
perca o ânimo, inclusive quando as
circunstâncias adquirem tons
dramáticos: Diferentes textos das
Escrituras, nas suas múltiplas
alusões, confirmam-nos que inter
médium montium pertransíbunt
aquæ(Sl103/104, 10). Essa certeza
contrapõe-se até ao menor sinal de
desalento, ainda que os obstáculos
possam atingir grandes alturas; e este
é o caminho oportuno para que
cheguemos ao Céu, certos de que as
águas divinas purificam e também
impulsionam todas as nossas
limitações para chegar a estar com
Deus [13].

La humildade de saber voltar a
Deus

Ao mesmo tempo, a vida de Davi
reflete outro aspecto importante
desse saber-se nas mãos de Deus. A
narração bíblica expõe com detalhes
alguns graves pecados de Davi dos



quais, por sua fé e confiança em
Deus, conseguiu purificar-se
alcançando o perdão divino. Nesse
sentido, talvez o episódio mais
conhecido foi o seu gravíssimo
pecado de adultério com Betsabé
seguido do assassinato de Urias, seu
legítimo esposo[14]. Um pecado que
é fruto de uma vontade fraca, que
terminou distorcendo e
obscurecendo todo um amplo
horizonte de graças divinas
recebidas.

O segundo livro de Samuel conta que
estando por começar a guerra contra
os Amonitas, Davi enviou seu
exército para o combate. Ele, no
entanto, permaneceu em Jerusalém.
O texto bíblico descreve
gradualmente as circunstâncias que
conduziram à queda mortal de Davi:
abandona seu dever de dirigir o
exército, como era então costume
habitual entre os reis, preferindo
ficar confortavelmente na cidade;



passa o dia ocioso, levantando-se ao
entardecer e passeando
tranquilamente pelo terraço; deixa a
vista vagar de um modo indiscreto e
imprudente; aceita a tentação; envia
mensageiros para informar-se da
possibilidade de atuar de acordo com
o seu desejo; e finalmente comete o
gravíssimo pecado de adultério. A
tudo isto se seguiu um pecado talvez
ainda maior: planejar
meticulosamente a morte do legítimo
esposo de Betsabé, Urias o hitita, um
de seus oficiais mais leais, valente e
generoso, enumerado entre o grupo
dos grandes heróis do reino davídico
em 2 Sam 23, 39.

O relato mostra,
paradigmaticamente, a
impressionante capacidade do
coração humano de fazer o mal,
apesar das boas disposições
previamente existentes e da
abundância de dons divinos
recebidos. Davi age de uma forma



sem precedentes se consideramos a
fé que havia mostrado no passado;
porém deixou que a inveja e a
sensualidade corrompessem a sua
vontade. O ensinamento que o texto
sagrado oferece é evidente: quando a
busca do bem e do progresso na
amizade com Deus é negligenciada, a
vontade tende a distorcer-se até
obscurecer totalmente a inteligência,
levando o homem a cometer os
crimes mais dolosos. Todos os
cristãos podem cair neste perigo; por
isso São Josemaria deixou escrito: 
Não te assustes nem desanimes ao
descobrir que tens erros..., e que
erros! Luta por arrancá-los. E,
desde que lutes, convence-te de que
é bom que sintas todas essas
fraquezas, porque, de outro modo,
serias um soberbo: e a soberba
afasta de Deus. [15].

O profeta Natã será o meio usado por
Deus para tirar o rei da sua triste
situação. Natã utilizará uma



parábola de inusitada beleza, uma
das primeiras que encontramos na
Bíblia, apresentando-a como um fato
real. O profeta expõe o caso de um
homem rico que tinha ovelhas e bois
em abundância, mas que, para
acolher um hóspede, não querendo
fazer uso de seus bens, tira de um
homem pobre da cidade o único que
tinha e amava, uma ovelhinha que
era para ele como uma filha[16].
Diante da indignação de Davi, Natã
mostrará ao rei que ele era esse
homem rico, que havia abusado da
confiança de Urias e o havia
despojado do seu maior bem. Davi
não pode deixar de reconhecer o seu
grave pecado e a enorme injustiça
que tinha cometido: Pequei contra o
Senhor[17]. Deve-se acrescentar algo
particularmente notável na
recriminação de Natã: a nobre
delicadeza, que não desfoca a
claridade com que o profeta fez o rei
compreender o mal gravíssimo que
tinha cometido, levando-o assim a



uma verdadeira e sentida
compunção.

Com as suas palavras, Natã consegue
despertar a consciência e a fé de
Davi, e o anima a buscar o perdão
divino, que lhe é dado ao confessar o
seu pecado diante do Senhor. Foi o
início de uma nova vida, que levou o
rei a aproximar-se ainda mais do
Deus de Israel. Temos de um
exemplo vivo de como no caminho
para a santidade, é importante lutar
para não cair, mais é ainda mais
importante não ficar caído no
chão[18]. Segundo uma antiga
tradição, a dor manifestada por Davi
diante da consciência do seu pecado
ficou registrada no Salmo 50,
conhecido como o salmo Miserere.
Nesta oração, por um lado o salmista
reconhece com verdadeira dor o mal
cometido, confessa o seu pecado, que
significa uma ofensa a Deus e se
dirige a Ele pedindo-lhe que pela sua
bondade e misericórdia o



purifique[19]; por outro lado, mostra
a sua confiança plena na
misericórdia divina, pois reconhece
que a graça de Deus é mais forte do
que a sua miséria[20], e faz um
propósito firme e decidido: se
compromete, como manifestação do
seu arrependimento sincero, a
mudar de vida e a mostrar aos
homens os caminhos de Deus para
que se convertam[21].

O Salmo reflete bem qual devia ser a
disposição interior de Davi quando
percebeu claramente a magnitude do
seu pecado. Não pensou que
estivesse perdido, não deixou que a
sua queda o mantivesse afastado de
Deus, mas o levou a buscar a
misericórdia divina, sabendo que era
muito maior do que o seu pecado,
por mais terrível que fosse. Um
exemplo que a Escritura oferece para
as nossas vidas, para a nossa
mesquinhez e debilidade, que a
soberba se empenha em tornar



grande. Neste torneio de amor, não
nos devem entristecer as nossas
quedas, nem mesmo as quedas
graves, se recorremos a Deus com
dor e bom propósito, mediante o
sacramento da Penitência. O
cristão não é nenhum
colecionador maníaco de uma
folha de serviços imaculada[22].
Tantas vezes somos nós mesmos, por
assim dizer, que não estamos
dispostos a nos perdoar, porque
gostaríamos de não falhar, ser
perfeitos, irrepreensíveis.

O Senhor nos ama do jeito que
somos. “Ele sempre nos espera, ama-
nos, perdoou-nos com o seu sangue e
perdoa-nos cada vez que nos
dirigimos a Ele para pedir o
perdão”[23]. Ele é nosso Pai, que nos
conhece melhor do que nós mesmos
e responde à nossa debilidade com a
sua infinita paciência; de fato, o
caminho para a santidade “é uma
espécie de diálogo entre a nossa



fraqueza e a paciência de Deus – um
diálogo, que, se entrarmos nele, nos
dá esperança”[24]. Deus não quer
que condescendamos com as nossas
faltas: deseja e nos ajuda para que
caminhemos pelos caminhos da vida
interior com elegância, com soltura,
sem termos medo de cair porque
sabemos que estamos nas suas mãos,
prontas a nos perdoar e a nos
abençoar; porque sabemos que, se
cairmos, com a sua graça que nunca
nos faltará podemos voltar a nos
levantarmos e a caminhar melhor
que antes. Por isso, “a paciência de
Deus deve encontrar em nós a
coragem de regressar a Ele, qualquer
que seja o erro, qualquer que seja o
pecado na nossa vida”[25].

De tudo isso nos dá exemplo Davi,
que sabe oferecer ao Senhor o que
Ele mais deseja: um coração
contrito[26], amante,
completamente dirigido a Ele, com a
confiança posta nele. Todos podemos



nos dirigir a esse rei bíblico que, com
todas as suas debilidades, soube ser
“um orante apaixonado, um homem
que sabia o que quer dizer suplicar e
louvar”[27].

A. Aranda e Miguel Ángel Tabet

[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2579.

[2] Cfr. particularmente de 1 Sm 16 a
1 Re 2, 12. Cfr. também 1Cr 10-29 e
Sir7, 1-11.

[3] Bento XVI, Audiência Geral, 15-
II-2012.

[4] 1 Sm 16, 7.

[5] Cf 2 Sm 2, 4; 5, 3.

[6] 2 Sm 5, 12.



[7] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 46.

[8] 1 Sm 17, 26. 36.

[9] 1 Sm 17, 45.

[10] 1 Sm 17, 37.

[11] São Josemaria Caminho, n. 472.

[12] São Josemaria Forja, 525.

[13] Mons. Javier Echevarría, Carta
Pastoral sobre o "Ano da Fé", 29-
IX-2012, n. 6.

[14] Cf. 2 Sm 11.

[15] São Josemaria Forja, 181.

[16] Cf. 2 Sm 12, 1-14.

[17] 2 Sm 12, 13.

[18] Cf. Francisco, O nome de Deus é
misericórdia, Planeta, 2016.

[19] Cf. Sal 50, 3-9.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/


[20] Cf. Sal 51 (50): 9-14.

[21] Cf. Sal 51 (50), 15-18.

[22] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 75.

[23] Francisco, Regina coeli. San
Pedro Square. II Domingo de Páscoa
ou Divina Misericórdia, 7 de abril de
2013

[24] Francisco, Homilia na Basílica de
São João de Latrão. II Domingo de
Páscoa ou Divina Misericórdia, 7 de
abril de 2013. Tomada de posse da
cátedra do Bispo de Roma.

[25] Ibid.

[26] Sal 51 (50), 19.

[27] Bento XVI, Audiência Geral, Plaza
de San Pedro, 22 de junho de 2011.

A. Aranda – M.A. Tábet



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-
fe-iii-davi/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iii-davi/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iii-davi/
https://opusdei.org/pt-br/article/exemplos-de-fe-iii-davi/

	Exemplos de fé (3): Davi

