
opusdei.org

Evangelização,
proselitismo e
ecumenismo

Neste artigo publicado em uma
revista especializada em temas
teológicos, Mons. Ocáriz explica
que o proselitismo pertence à
missão evangelizadora da
Igreja. Para muitas pessoas a
palavra tem uma conotação
negativa, por isso é preciso
compreender o significado
desta atividade, que exclui
qualquer forma de violência.



29/11/2018

INTRODUÇÃO
NECESSIDADE DE UMA
CLARIFICAÇÃO
O USO DO TERMO
“PROSELITISMO”

O proselitismo na Sagrada
Escritura
O proselitismo na época
patrística
O reaparecimento do termo
e seu significado nas
línguas modernas
Conclusão terminológica

PROSELITISMO E ECUMENISMO
Igreja católica e Igrejas
não católicas
Ecumenismo e
proselitismo: conclusão

1. INTRODUÇÃO

1. 
2. 

3. 

◦ 

◦ 

◦ 

◦ 
4. 

◦ 

◦ 



A vida de Jesus, redentora em todos
os instantes e dimensões, pode se
resumir naquelas palavras de São
Paulo: “em Cristo, Deus reconciliou o
mundo consigo” (2 Cor 5,19), que
santo Agostinho comentou com a
famosa expressão: mundus
reconciliatus, Ecclesia[1]: Cristo,
reconciliando o mundo com Deus,
edifica a sua Igreja. Esta extensão
universal da Redenção –
contemplada por outros Padres na
Cruz cósmica, que abarca o
universo[2] vai se realizando na
Igreja. A Igreja é o próprio mundo
reconciliado com Deus em Cristo e,
ao mesmo tempo, é a continuação da
presença reconciliadora, salvífica, do
Senhor: “A Igreja é nem mais nem
menos Cristo presente entre nós,
Deus que vem até à humanidade
para salvá-la, chamando-nos com a
sua Revelação, santificando-nos com
a sua graça, sustentando-nos com a
sua ajuda constante, nos pequenos e



nos grandes combates da vida
diária”[3].

Por isso a missão da Igreja pode, por
sua vez, ser resumida em
transformar o mundo em si mesma;
ou seja, em ir incorporando a
humanidade ao Corpo de Cristo que é
ela mesma. Esta missão pode ser
expressa também com o termo 
evangelização – que encerra uma
grande riqueza de conteúdo, ao qual
“nenhuma definição parcial e
fragmentária, porém, chegará a dar a
razão”[4], entendido em seu sentido
mais amplo, como traditio Evangelii,
transmissão do Evangelho enquanto
“força salvadora de Deus para todo
aquele que crê” (Rom 1,16); palavra
que anuncia e dá a vida eterna (cfr.
Jo 6,68), na pregação e nos
sacramentos. Missão apostólica que o
Senhor enunciou assim: “Ide, pois,
fazer discípulos entre todas as
nações, e batizai-os em nome do Pai,
do Filho e do Espírito Santo” (Mt



28,19). Por isso, “o novo povo de
Deus, a Igreja, é um povo que
provém de todos os povos. A Igreja
desde o início é católica, esta é a sua
essência mais profunda.”[5]
Catolicidade e universalidade da
evangelização são inseparáveis.

Como o Senhor – que pregou a todos
a conversão desde o início de sua
vida pública (cfr. Mc 1,15) – a Igreja
sempre entendeu sua missão de
transmitir o Evangelho ad gentes
como dirigida à conversão dos
homens. No entanto, é bem sabido
que, por desgraça, este impulso
missionário sofreu nos últimos
tempos um esfriamento em não
poucos ambientes católicos. De fato,
João Paulo II advertiu que a chamada
à conversão “é posta em discussão ou
facilmente deixada no silêncio. Vê-se
nela um ato de «proselitismo»; diz-se
que basta ajudar os homens a
tornarem-se mais homens ou mais
fiéis à própria religião, que basta



construir comunidades capazes de
trabalharem pela justiça, pela
liberdade, pela paz, e pela
solidariedade”[6]. A atividade de
transmitir o Evangelho,
incorporando os homens a Cristo na
Igreja, pode designar-se – e assim se
fez com alguma frequência– com o
termo proselitismo. Mas – como
apontava João Paulo II, no texto
citado – em alguns ambientes, esta
palavra foi adquirindo uma
conotação negativa.

De fato, não é difícil que, com
motivações de fundo diversas,
pretenda-se obstaculizar a missão
evangelizadora da Igreja com a
acusação de proselitismo,
entendendo este termo em um
sentido negativo, como o uso de
métodos imorais (violência física ou
moral, engano) para captar
seguidores. Na realidade, o
Magistério da Igreja sempre
reprovou a violência e o engano.



Assim, no contexto da liberdade
religiosa, o Concílio Vaticano II
recordou com especial força: “os
grupos religiosos têm ainda o direito
de não serem impedidos de ensinar e
testemunhar publicamente, por
palavra e por escrito a sua fé. Porém,
na difusão da fé religiosa e na
introdução de novas práticas, deve
sempre evitar-se todo o modo de agir
que tenha visos de coação, persuasão
desonesta ou simplesmente menos
leal, sobretudo quando se trata de
gente rude ou sem recursos”[7]. E,
neste mesmo sentido, João Paulo II
afirmava: “A nova evangelização não
tem nada em comum com o que
várias publicações insinuaram
falando de restauração, ou mesmo
avançando a acusação de 
proselitismo, ou fazendo apelo aos
conceitos de pluralismo e de 
tolerância, entendidos unilateral e
tendenciosamente. Uma leitura
aprofundada da Declaração conciliar
Dignitatis humanae sobre a liberdade

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html


religiosa pode ajudar a esclarecer
tais problemas, e também, a dissipar
os temores que se procura despertar,
talvez a fim de tirar à Igreja coragem
e impulso para empreender a sua
missão evangelizadora. E tal missão
pertence à essência da Igreja”[8].

2. NECESSIDADE DE UM
ESCLARECIMENTO

Em alguns documentos eclesiásticos
posteriores ao Concílio Vaticano II,
quando se emprega a palavra
proselitismo em sentido negativo,
esclarece-se o sentido que o termo
não contém em si mesmo. Por
exemplo, no Diretório ecumênico de
1967, exortam-se os Bispos a
enfrentar o perigo do proselitismo
em relação à atividade das seitas,
mas esclarece-se imediatamente que
“com o vocábulo proselitismo,
entende-se aqui uma maneira de
atuar que não está de acordo com o
espírito evangélico, porquanto utiliza



argumentos desonestos para atrair os
homens à sua Comunidade,
abusando, por exemplo, da sua
ignorância ou pobreza, etc. (cf. Decl.
Dignitatis Humanae, 4)”[9]. A
necessidade de distinguir entre um
proselitismo positivo e um
proselitismo negativo, também se
tornou necessário no campo
ecumênico, por exemplo na Terceira
relação oficial (1971) do Grupo Misto
Igreja Católica-Conselho Ecumênico
das Igrejas, onde se constata que, em
alguns contextos linguísticos, o termo
proselitismo “adquiriu um sentido
pejorativo”, concluindo-se que, se se
quer indicar esse sentido negativo
“em outras línguas ou contextos em
que o termo conserva o sentido mais
antigo de zelo pela difusão da fé,
torna-se necessário especificar
sempre proselitismo num sentido
pejorativo ou utilizar alguma
expressão que denote atitudes e
condutas criticáveis”[10].
Evidentemente, este documento não



possui o mesmo valor que um texto
do Magistério, mas é sem dúvida
mais um testemunho do fato de que
o sentido negativo ou pejorativo não
é intrínseco ao termo proselitismo.

Anos mais tarde, na Carta Mentre si
intensificano, de 1991, João Paulo II
se referia à “recusa de qualquer
forma indevida de proselitismo,
evitando de maneira absoluta na
ação pastoral qualquer tentação de
violência e qualquer forma de
pressão”[11]. É evidente, pelo
contexto, que se há formas indevidas
de proselitismo, também existem
outras não indevidas.

Em outros documentos eclesiásticos,
foi sendo introduzido o uso do termo
proselitismo em sentido negativo,
especialmente em referência ao
“proselitismo das seitas”. Algumas
vezes, também se utiliza o termo
para indicar, sem qualquer nuance,
uma atividade injusta. Assim, por

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html


exemplo, num documento da
Comissão Pontifícia pró Rússia, de
1992, diz-se: “O que se chama
proselitismo – ou seja qualquer
pressão sobre a consciência – por
quem quer que seja praticado ou sob
qualquer forma, é completamente
diferente do apostolado e não é, de
modo algum, o método em que se
inspiram os pastores da Igreja”[12].
No novo Diretório ecumênico de
1993, desapareceu a nuance presente
no Diretório anterior, onde se
esclarecia o sentido em que se falava
de proselitismo[13]. A partir de
então, tem sido frequente utilizar
esta palavra para designar tout court
comportamentos com a intenção de
forçar, pressionar ou, em geral,
tratar de forma abusiva a
consciência das pessoas.

No entanto, no âmbito ecumênico
nunca se chegou a prescindir da
distinção entre proselitismo bom e
mau. Por exemplo, num documento



de 1995 do Grupo misto Igreja
Católica e Conselho Ecumênico das
Igrejas, esclarece-se que, embora o
termo proselitismo “tenha adquirido
recentemente uma conotação
negativa, quando se aplicava à
atividade de alguns cristãos
empenhados em captar seguidores
entre os membros de outras
comunidades cristãs”,
historicamente este termo “tem sido
empregado em sentido positivo,
como conceito equivalente à de
atividade missionária”[14], e explica-
se que “na Bíblia este termo não tem
nenhuma conotação negativa. Um
prosélito era quem acreditava no
Senhor e aceitava a sua lei e, deste
modo, se convertia em membro da
comunidade judaica. A cristandade
assumiu este significado para
descrever a quem se convertia do
paganismo. Até há pouco tempo, a
atividade missionária e o
proselitismo consideravam-se
conceitos equivalentes”[15].



De qualquer modo, parece necessária
uma clarificação, visto que o assunto
não é meramente linguístico, mas
compreende importantes conotações
doutrinais.

3. O USO DO TERMO PROSELITISMO

3.1. O proselitismo na Sagrada
Escritura

Como se recordava no texto citado, o
termo proselytos passou do judaísmo
à tradição cristã; trata-se da tradução
grega do hebraico ger, frequente na
Versão dos LXX (77 vezes), que
designava principalmente o
estrangeiro que, vivendo com
estabilidade na comunidade
hebraica, tinha os mesmos direitos e
deveres dos hebreus[16] e
participava, também, do culto
religioso da comunidade.

Parece que a realidade dos
prosélitos, enquanto categoria
institucionalizada, provinha da



diáspora, na época do helenismo, e
constava de um período de
preparação que culminava na
Páscoa, antes da qual o prosélito
recebia a circuncisão[17].

O termo prosélytos aparece só quatro
vezes no Novo Testamento: uma em
São Mateus (23, 15) e três nos Atos
dos Apóstolos (2, 11; 6, 5; 13, 43). O
texto do Evangelho é o que exprime
mais claramente o alcance do termo.
Os escribas e fariseus preocupavam-
se em encontrar pessoas que
estivessem em condições de
compreender e viver a fé no único
Deus. Em boa parte foi a atividade
proselitista que fez com que o
judaísmo conseguisse sobreviver
depois da destruição do Templo e da
dispersão do povo. A maior parte dos
exegetas concorda – o que por outro
lado parece ser bastante óbvio – em
que a censura que Jesus faz aos
escribas e fariseus não se refere ao
fato de procurar prosélitos, mas ao



modo de o fazer e, sobretudo, a que
depois faziam o discípulo “filho do
inferno”, duas vezes pior do que o
mestre que o atraiu ao judaísmo[18].
Já na época do protestantismo liberal
apareceu a tendência para
interpretar Mt 23,15 como se Jesus
tivesse condenado o proselitismo,
enquanto tal, pois a sua atividade se
dirigia exclusivamente a Israel,
evitando expressamente a missão
entre os pagãos[19]. É certo que, pelo
menos em duas ocasiões, o Senhor
afirmou que só havia sido enviado a
Israel (cfr. Mt 10,6; 15,24), mas não
bastam essas referências para tirar
conclusões gerais e absolutas: seria
supérfluo determo-nos aqui
demonstrando a universalidade da
missão redentora de Jesus Cristo, que
é particularmente explícita em São
Mateus (cfr. Mt 12,41 s; 25,31 s;
28,18-20). Pode-se certamente
assegurar que o Senhor não só não
valorizou negativamente o
proselitismo hebraico em si mesmo,



mas que a universalidade da sua
missão se situou na continuidade
com o espírito proselitista judaico;
continuidade, no âmbito da peculiar
continuidade-descontinuidade, entre
o Antigo e o Novo Testamento.

O primeiro texto dos Atos dos
Apóstolos em que aparece o termo 
prosélytos se refere aos diversos
grupos de judeus que se haviam
congregado em Jerusalém a
propósito da festa de Pentecostes. A
expressão judeus ou prosélitos (At
2,11) não menciona lugares de
proveniência, mas é uma indicação
de natureza religiosa, constituindo
como que um resumo do enunciado
dos diversos povos feito
anteriormente[20]. Em At 6,5, lemos
que um dos primeiros sete diáconos
é Nicolau, prosélito de Antioquia. O
sentido positivo de ser prosélito é
evidente: os sete foram eleitos devido
à sua boa fama, por estarem cheios
do Espírito Santo e pela sua



sabedoria (cfr. At 6,3). Em At
13,42-43, recolhe-se o final do
discurso de São Paulo na sinagoga de
Antioquia da Pisídia. O efeito que as
suas palavras produzem nos
ouvintes faz com que estes peçam
depois a Paulo e a Barnabé que
continuem a explicar a sua
mensagem no sábado seguinte. Como
consequência, aderiram à sua
doutrina muitos judeus e prosélitos
devotos, que eram exortados a
perseverar na graça de Deus.
Também aqui é evidente o
significado positivo de prosélito, que
além disso é sublinhado pelo adjetivo
“piedosos” (sebomenon prosélytos).

Os Atos dos Apóstolos descrevem a
atividade missionária da primitiva
comunidade cristã seguindo as
pegadas do judaísmo. Tal como os
hebreus tentavam atrair os pagãos,
bem preparados, para integrar a
religião hebraica, assim também os
primeiros cristãos se sentiam



impelidos a comunicar a mensagem
salvífica de Cristo, a fim de ganhar
almas para o Senhor (cfr. 1 Cor
9,19-23; Fl 3,8). No princípio, a sua
atividade era dirigida aos judeus,
mas “os que se haviam dispersado
por causa da perseguição que se
seguira à morte de Estevão chegaram
à Fenícia, à ilha de Chipre e à cidade
de Antioquia, mas não anunciavam a
Palavra a ninguém que não fosse
judeu. Contudo, alguns deles,
habitantes de Chipre e da cidade de
Cirene, chegaram a Antioquia e
começaram a pregar também aos
gregos, anunciando-lhes a Boa-Nova
do Senhor Jesus. E a mão do Senhor
estava com eles. Muitas pessoas
acreditaram na Boa-Nova e se
converteram ao Senhor.” (At 11,
19-21). A missão da Igreja ad gentes
nasceu, com efeito, como a
continuidade cristã – no sentido
anteriormente mencionado – do
proselitismo hebraico.



3.2. O proselitismo na época
patrística

Na Patrística, o termo proselitismo
aparece em São Justino, no seu
Diálogo com Trifão[21], a propósito
de Is 49,6: Vou fazer de Ti luz das
nações. Os hebreus, convencidos da
fé no verdadeiro Deus, sentiam-se
estimulados a procurar prosélitos,
mas São Justino comenta, sem negar
a atividade dos hebreus, que o texto
de Isaías se refere principalmente,
em sentido profético, a Cristo e aos
cristãos. Mais explicitamente,
escreve em outra passagem do
Diálogo com Trifão: “resta-vos pouco
tempo para vos tornardes nossos
prosélitos (prosélyseos krónos): se
Cristo vos precede com a sua vinda,
em vão vos arrependereis”[22].
Migne traduziu assim para o latim:
“breve enim hoc vobis relinquitur ad
nos accedendi tempus. Si Christus
venire occupaverit, frustra vos
poenitebit”. Nesta linha, as traduções



em línguas vulgares usam expressões
como “juntai-vos a nós” (aderirvi a
noi, etc.), em vez da expressão mais
literal que seria “fazei-vos nossos
prosélitos” (farvi proseliti nostri,
etc.).

Flávio Josefo, em seu Contra
Apionem, também se refere aos
êxitos proselitistas dos hebreus[23].
O proselitismo, como atitude e como
atividade, considerava-se
eminentemente positivo e meritório,
visto que se proporcionava aos
gentios a possibilidade de serem
objeto de eleição divina e de
formarem parte do povo escolhido.
Assim, por exemplo, no Midrash
Rabbah encontram-se afirmações
deste tipo: “quem se aproximar de
um pagão e o converter deve ser
considerado como se o tivesse
criado”[24]; “quando chega um
estrangeiro e se faz prosélito, dá-lhe
a mão para que seja acolhido sob as
asas da shekinah”[25]. Em outros



autores como Eusébio de Cesareia,
Epifânio de Salamina, Procópio e
Teodoreto, o verbo prosélyteio
costuma ter o significado de “ser
estrangeiro”; São João Crisóstomo
também o emprega com este
sentido[26].

Naturalmente, há muitos
comentários patrísticos a Mt 23,25
nos quais se fazem interpretações
sobretudo acerca do motivo por que
o prosélito se fazia pior do que o seu
mestre[27]. Neste contexto, Santo
Agostinho considera que fazer
prosélitos é como gerar filhos[28]. De
qualquer modo, pode-se dizer que,
nos primeiros séculos, o uso do
termo prosélito para designar os
convertidos ao cristianismo e o do
seu derivado (proselitismo) não tinha
qualquer conotação negativa.

3.3. O reaparecimento do termo e o
seu significado nas línguas modernas



O mesmo se pode dizer dos séculos
seguintes. As conversões ao
cristianismo passam a ser
numerosíssimas e a questão que se
coloca à Igreja, numa Europa que se
torna cristã, não é tanto procurar
prosélitos, mas a organização do
catecumenato, o ensino da fé aos que
solicitam o Batismo. Parece que foi
pouco tempo depois da Reforma
protestante, que reapareceu na
linguagem cristã o uso da palavra
proselitismo. Segundo David Bosch,
foram os jesuítas os primeiros a
utilizá-la com o significado de
estender a fé cristã entre os não
católicos, incluindo os
protestantes[29]. Contudo, segundo o
Oxford English Dictionary, o termo
teria reaparecido em 1660 numa
obra de H. Hammon[30]. No âmbito
italiano, encontram-se referências
muito numerosas ao proselitismo a
partir de 1774[31]. Na França parece
que foi Montesquieu, em 1715, o
primeiro a usar esta palavra[32], a



qual não se encontra na Encyclopédie
de Diderot e d'Alambert.

No que se refere ao significado atual,
nas diversas línguas ocidentais,
praticamente todos os dicionários e
enciclopédias com maior prestígio
coincidem em definir o proselitismo
simplesmente como a atividade ou
atitude destinada a fazer
prosélitos[33]. É evidente que se trata
de uma realidade presente em
múltiplos âmbitos (religioso, político,
esportivo, econômico, etc.) e, em
princípio, plenamente legítima,
embora como em qualquer outra
atividade possa haver desvios do
nível moral[34]. Em alguns casos,
insinua-se um sentido pejorativo do
termo, como no alemão Duden-
Rechtschreibung (de 1986), onde 
Proselyt se julga, originariamente,
como convertido ao judaísmo e
atualmente como o “novo
convertido”, e acrescenta que o
termo derivado Proselytenmacherei



(proselitismo), implica uma ideia
negativa. Por outro lado, em diversos
dicionários e enciclopédias, em
outras línguas, encontram-se
sobretudo explicações do termo em
sentido só positivo, especialmente
em escritos de inspiração cristã.
Assim, por exemplo, no Lessico
Universale Italiano, afirma-se que “a
atividade missionária é uma forma
organizada de proselitismo”[35]; e,
em castelhano, na Gran Enciclopedia
Rialp, onde o termo proselitismo é
entendido no sentido literal de “zelo
para conseguir prosélitos”, explica-se
que, em sentido mais alargado,
entende-se por proselitismo “a ação
apostólica destinada a difundir a fé
católica para que todos os homens
consigam conhecer Cristo”[36].

Na Internet, podem encontrar-se
fontes de todo o tipo sobre este tema;
mas é significativo que, em uma das
mais consultadas em todo o mundo –
por pertencer à Microsoft e estar



disponível em muitas línguas –, o
termo proselitismo é mencionado em
vários artigos e nunca em sentido
negativo. Por exemplo, no artigo
sobre “Liberdade de culto”, diz-se
que todos os cidadãos “podem
professar livremente o próprio credo
fazendo, eventualmente, também
trabalho de proselitismo”[37] e, no
artigo “Propaganda”, afirma-se que
este conceito está “inicialmente
ligado à atividade proselitista da
Igreja Católica”[38]. Neste horizonte
de liberdade encontram-se também
algumas posições de autores atuais,
como a de um político francês que
chega a afirmar que “o proselitismo,
contanto que seja moderado, é
reconhecido como uma componente
intrínseca da liberdade
religiosa”[39].

De todos estes dados, pode-se
concluir que, embora em algumas
línguas, como o alemão, prevaleça
atualmente um sentido negativo do



termo proselitismo, que se afasta da
sua raiz bíblica, em muitas outras
línguas e contextos culturais,
expressa uma atividade, em si
mesma, positiva. Lê-se num
Dicionário teológico, com poucos
anos: “Segundo a Sagrada Escritura,
o prosélito é o não judeu que se faz
judeu, aceitando a fé judaica. É o
temente a Deus que conhece a lei e a
observa. Analogicamente, o
cristianismo assumiu o termo de
modo que fazer proselitismo,
difundir a fé cristã (cristianizar,
evangelizar), consideravam-se, até há
bem pouco tempo, a mesma
coisa”[40]. O referido Dicionário
acrescenta que, juntamente com o
significado positivo e habitual, o
termo proselitismo começou a ter
recentemente também sentido
negativo devido às atividades das
seitas de origem protestante[41].

Antes do aparecimento deste
fenômeno, de teor negativo do termo



proselitismo, em alguns ambientes,
os autores católicos, especialmente
no contexto da vida espiritual,
sempre usaram pacificamente a
palavra proselitismo para se referir à
atividade apostólica ou de
evangelização: “o termo põe em
relevo a dimensão pessoal da missão
apostólica, ou seja, a necessidade de
a realizar pessoa a pessoa com
aqueles que se encontram ao seu
lado”[42]. O cristão realiza esta
missão especialmente nas suas
relações de amizade, na sua vida
familiar, profissional e social. Além
de designar a atividade destinada a
aproximar outros da Igreja ou ajudá-
los a viver com coerência a fé
católica, o termo proselitismo
utilizou-se também com frequência
no contexto da promoção de
vocações específicas dentro da Igreja
(para o sacerdócio, etc.). Este uso
também está claramente inspirado
no sentido bíblico de prosélytos.



Encontramos um exemplo atual
importante em Caminho, livro de São
Josemaria Escrivá, obra de
espiritualidade de extraordinária
difusão (até agora, mais de quatro
milhões e meio de exemplares em 44
idiomas), onde há um capítulo cujo
título é precisamente Proselitismo,
em que se emprega o termo no seu
sentido original, exclusivamente
positivo. Só em edições de algumas
línguas, poucas, onde há a tendência
para valorizar negativamente o
termo (concretamente em alemão e
inglês) fez-se a tradução não literal,
mas com expressões mais ou menos
análogas (“Menschen gewinnen”,
“Winning new apostles”). No entanto,
numa edição recente bilíngue,
castelhano/inglês[43], o tradutor
considerou mais adequado traduzir
proselitismo por proselytism,
explicando, em nota, o significado
positivo que essa palavra tem.

3.4. Conclusão terminológica

https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://www.escrivaworks.org.br/book/caminho-capitulo-38.htm


O uso da palavra proselitismo, num
sentido exclusivamente negativo, não
é generalizado, nem sequer é um
simples efeito de uma evolução da
linguagem na maior parte dos casos.
Frequentemente, a utilização que se
faz desta palavra hoje, como se só
tivesse um significado negativo, não
se deve a que se entenda de fato por
tal palavra – contra o seu significado
original – uma atitude imoral
(violenta, enganadora, etc.), mas
considera-se também negativo o
verdadeiro sentido positivo do
proselitismo. Quer dizer, o problema
de fundo é que, com a tendência que
pretende impor-se em alguns
ambientes, de usar a palavra
proselitismo como algo negativo,
pretende-se afirmar uma atitude
relativista e subjetivista, sobretudo
no plano religioso, perante a qual
não faria sentido que uma pessoa
pretendesse possuir a verdade e
procurasse convencer outras para
que a recebam com agrado e se



incorporem à Igreja. O menosprezo –
patente em alguns meios – da
palavra proselitismo, sobretudo
quando se refere ao apostolado
cristão, tem muito a ver com essa
“ditadura do relativismo que nada
reconhece como definitivo e que
deixa como última medida somente o
próprio eu e as suas vontades”[44].

Por isso, é necessário reafirmar que a
ação de convidar e favorecer que
outras pessoas – não cristãs ou, em
outro nível, cristãs não católicas – se
incorporem à plena comunhão na
Igreja Católica, respeitando a
verdade, a intimidade e a liberdade
de todos, é parte integrante da
evangelização.

Por outro lado, também se pretende
usar a palavra proselitismo com
sentido exclusivamente negativo
para designar a ação apostólica de
promoção de determinadas vocações
dentro da Igreja, que envolvem um



compromisso sério (o sacerdócio e
outros diversos modos organizados
de procurar a plenitude da vida
cristã). Neste caso, as motivações são
variadas mas não de todo alheias ao
próprio relativismo e subjetivismo.

Como é óbvio, a evangelização, tal
como outra qualquer atividade
humana, pode ser realizada com
intenção ou métodos imorais (e de
fato é assim em algumas seitas não
católicas e não cristãs). Contudo,
seria uma grande falsidade histórica
afirmar que isto tenha sido frequente
na Igreja. O verdadeiro espírito
cristão esteve sempre impregnado de
caridade, como está explícito nas
palavras de São Josemaria Escrivá:
“Não compreendo a violência: não
me parece apta para convencer nem
para vencer. O erro supera-se com a
oração, com a graça de Deus, com o
estudo; nunca com a força, sempre
com a caridade”[45]. Por outro lado,
a possibilidade – e em algumas seitas



é a realidade – de um proselitismo
moralmente incorreto não justifica
que se atribua sentido negativo ao
vocábulo. Mais ainda, a coerência
deveria induzir a usar-se a palavra
proselitismo sem qualquer adjetivo,
para designar o seu sentido positivo
original e ao mesmo tempo qualificá-
la, de algum modo, quando se
tratasse de uma atividade reprovável
(por exemplo: proselitismo negativo,
proselitismo sectário, proselitismo
violento, etc.) a menos que o
contexto o torne claramente
desnecessário.

Não existem motivos suficientes
(nem linguísticos, nem históricos,
nem, muito menos, teológicos) para
atribuir ao termo proselitismo, um
sentido negativo. E, sobretudo, nada
poderia justificar a pretensão de que
a Igreja renunciasse à catolicidade da
sua missão reconciliadora do mundo
com Deus, quer dizer, a estender-se



ela mesma mais e mais, para a glória
de Deus e salvação de todas as almas.

4. PROSELITISMO E ECUMENISMO

A pretendida desqualificação da
palavra proselitismo tem especial
relevância relativamente à atividade
da Igreja Católica nos territórios de
maioria ortodoxa. Neste contexto,
torna-se mais patente que não
estamos perante uma simples
questão terminológica ou de
evolução da linguagem. Com efeito,
não se trata de que se use o termo
proselitismo só para o que se deveria
especificar como proselitismo
abusivo, mas que se considera
também reprovável o proselitismo
em que se procura, respeitando
plenamente a intimidade e a
liberdade das pessoas, a
incorporação de cristãos ortodoxos
na Igreja Católica.

As motivações de semelhante
desqualificação são variadas; do

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/


ponto de vista propriamente
eclesiológico, o motivo que pode
parecer mais importante é que os
cristãos ortodoxos já estão
incorporados numa verdadeira
Igreja, como a própria Igreja Católica
reconhece ao afirmar na Declaração 
Declaração Dominus Iesus, que as
comunidades cristãs que, embora
separadas de Roma, conservaram
validamente a Eucaristia e o
Episcopado, são “verdadeiras Igrejas
particulares”[46]. Mas esta afirmação
deve ser entendida no seu contexto e
significado autênticos.

4.1. Igreja Católica e Igrejas não
católicas

Antes de mais nada, é necessário
confessar que Jesus Cristo fundou
uma só Igreja, sobre Pedro e com a
garantia de infalibilidade perante as
perseguições, divisões e obstáculos
de todo o tipo que haveria de
encontrar ao longo da história (cf. Mt

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html


16,18). Assim foi e assim será
sempre: existe uma só Igreja de
Cristo que no Símbolo confessamos
como una, santa, católica e
apostólica[47].

Por outro lado, com o Concílio
Vaticano II, na Constituição Lumen
Gentium, nº 8, devemos sustentar que
“esta Igreja, constituída e organizada
neste mundo como sociedade,
subsiste (subsistit in) na Igreja
Católica, governada pelo sucessor de
Pedro e pelos Bispos em união com
ele, que se encontra, embora (licet)
fora da sua estrutura, se encontrem
muitos elementos de santificação e
de verdade, os quais, por serem dons
pertencentes à Igreja de Cristo,
impelem para a unidade católica”.

Como se sabe, no esquema que
depois deu lugar a este texto
definitivo, dizia-se que a Igreja de
Cristo é (est) a Igreja Católica[48]. Por
esse motivo, a célebre expressão 



subsistit in foi depois objeto de
diversas e contraditórias
interpretações, sobre as quais não é
necessário nos determos aqui. Na
realidade, “a palavra ‘subsiste’ não
tem outro significado senão o de que
‘continua a existir’. Portanto, se a
Igreja de Cristo ‘continua a
existir’ (subsistit in) na Igreja
Católica, a continuidade da
existência compreende uma
substancial identidade de
essência”[49]. Este significado
coincide com a linguagem comum da
cultura ocidental e é conciliável com
o significado filosófico clássico:
subsiste aquilo que é em si e não em
outro[50]. E por isso, “o Concílio quer
dizer-nos que a Igreja de Jesus Cristo
como sujeito concreto neste mundo
pode encontrar-se na Igreja Católica.
Isto só pode acontecer uma vez, e a
concepção segundo a qual o subsistit
se haveria de multiplicar não
apreende precisamente o que se
queria dizer. Com a palavra subsistit



o Concílio queria expressar a
singularidade e a não multiplicidade
da Igreja Católica”[51]. Por isso,
“contradiz o significado autêntico do
texto conciliar a interpretação que
da fórmula subsistit in deduzem a
tese, segundo a qual, a única Igreja
de Cristo poderia também subsistir
em Igrejas e Comunidades eclesiais
não católicas”[52].

É necessário observar que a Lumen
Gentium (n. 8), ao afirmar a
subsistência da Igreja de Cristo na
Igreja Católica governada pelo
sucessor de Pedro e pelos Bispos em
comunhão com ele (no sentido de só
nela), refere-se explicitamente à
Igreja enquanto estabelecida e
organizada como sociedade neste
mundo; e, imediatamente depois,
afirma que fora da sua estrutura se
encontram muitos elementos de
santificação e de verdade. Isto
remete-nos a considerar a Igreja não
só na sua dimensão social, mas



também na sua dimensão mistérico-
sacramentral, como Corpo Místico de
Cristo[53].

O Concílio Vaticano II, seguindo um
uso tradicional, dá o nome de Igrejas
às comunidades cristãs não católicas
que conservaram, validamente, a
Eucaristia e o Episcopado. Durante a
elaboração do Decreto Unitatis
Redintegratio, um dos relatores da
respetiva Comissão conciliar
explicou que não se pretendia entrar
na questão debatida de quais são as
condições para que uma comunidade
seja Igreja em sentido teológico[54].
Mas isto não significa que esse título,
atribuído a essas comunidades não
católicas, fosse simplesmente
honorífico ou sociológico, já que o
próprio Decreto afirma que “pela
celebração da Eucaristia do Senhor,
em cada uma dessas Igrejas, a Igreja
de Deus é edificada e cresce”[55];
expressão que deve interpretar-se à
luz do nº 8 da Lumen Gentium, ou



seja, no sentido de que nestas Igrejas
existem muitos elementos de
santificação e de verdade próprios da
única Igreja de Cristo (a Igreja
Católica).

Os posteriores desenvolvimentos
teológicos e do magistério sobre este
tema, conduziram à atribuição a
estas comunidades, não católicas,
que conservaram validamente a
Eucaristia e o Episcopado o título,
certamente de natureza teológica, de
Igrejas particulares[56]. Do ponto de
vista do Magistério, os momentos
mais relevantes sobre o tema foram
dois documentos da Congregação
para a Doutrina da Fé: a Carta Carta
Communionis Notio, de 1992, de 1992,
a qual afirma que estas comunidades
“merecem o título de Igrejas
particulares”[57]; e a Declaração 
Declaração Dominus Iesus, já citada,
na sua afirmação de que são
“verdadeiras Igrejas
particulares”[58].

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html


Compreende-se facilmente que onde
Cristo se faz presente no sacrifício
eucarístico do seu Corpo e do seu
Sangue, ali está presente a Igreja,
Corpo de Cristo mediante o qual o
mesmo Senhor realiza a salvação na
história. No entanto, nem toda a
forma de presença da Igreja constitui
uma Igreja particular, mas somente a
presença com todos os seus
elementos essenciais; por isso, para
que uma comunidade seja
verdadeiramente Igreja particular,
“nela deve encontrar-se presente,
como elemento próprio, a suprema
autoridade da Igreja: o Colégio
episcopal ‘juntamente com o Romano
Pontífice, sua cabeça, e nunca sem a
cabeça’ (Lumen Gentium, n. 22)”[59].
Isto poderia parecer um obstáculo
insuperável para entender como é
que as Igrejas não católicas são
“verdadeiras Igrejas particulares”.
Uma possível via de reflexão pode
ser considerar a presença real do
Primado petrino (e do Colégio



episcopal) nas Igrejas não católicas,
em virtude da unidade do
Episcopado “uno e indiviso”[60]: uma
unidade que não pode existir sem a
comunhão com o Bispo de Roma. Ali
onde, em virtude da sucessão
apostólica exista validamente
Episcopado, aí estará presente, como
autoridade suprema (ainda que não
seja de fato reconhecida), o Colégio
episcopal com a sua Cabeça. Além
disso, em qualquer celebração válida
da Eucaristia há uma referência
objetiva à comunhão universal com o
Sucessor de Pedro e com a Igreja
inteira[61], independentemente das
convicções subjetivas. No entanto, é
necessário não perder de vista que a
ausência da plena comunhão com o
Papa ocasiona uma ferida na própria
eclesialidade dessas mesmas
Igrejas[62]; ferida não só de natureza
disciplinar ou canônica, mas também
relativa à, não plena, profissão da fé
católica. Por isso, a uma Igreja
particular não católica, não lhe falta



só a manifestação visível da plena
comunhão para ser plenamente
Igreja[63].

Voltando novamente ao dado
fundamental da unicidade da Igreja
de Cristo, é preciso afirmar que as
Igrejas particulares não católicas são
verdadeiras Igrejas pelo que têm de
católicas e que não são plenamente
Igrejas pelo que têm de não católicas.
Com efeito, a sua eclesialidade está
radicada no fato de que a “única
Igreja de Cristo tem nelas uma
presença operante”[64]. Em outras
palavras, reconhecer o caráter de
Igrejas a estas comunidades cristãs
leva necessariamente a afirmar que
também estas Igrejas não católicas
são – em aparente paradoxo –
porções da única Igreja, ou seja, da
Igreja Católica; porções em situação
teológica e canônica anômala. Ainda
em outros termos, podemos dizer
que se trata de uma “eclesialidade
participada, segundo uma presença



limitada e imperfeita da Igreja de
Cristo”[65].

4.2. Ecumenismo e proselitismo:
conclusão

A Igreja deve evangelizar em
primeiro lugar os seus próprios
membros, levando a cada um a
doutrina íntegra do Evangelho e a
plenitude dos meios de salvação.
Membros da Igreja são também, no
sentido exposto antes, os fiéis das
igrejas ortodoxas. Relativamente a
estes, a Igreja deve empenhar-se em
edificar a unidade de fé e de
comunhão; unidade que é fruto da
evangelização e, ao mesmo tempo, a
sua semente, segundo a oração de
Jesus: para “que todos sejam um,
como tu, Pai, estás em mim, e eu em
ti. Que eles estejam em nós, a fim de
que o mundo creia que tu me
enviaste” (Jo 17,21).

Daí que a Igreja não queira, nem
possa, renunciar ao empenho



ecumênico; empenho que se
expressa em múltiplas atividades
institucionais, mas que não se reduz
a estas, pois também é
responsabilidade pessoal de todos os
cristãos[66]. Concretamente, quando
um fiel católico está em contato com
um cristão não católico, o
proselitismo consiste em procurar,
como expressão de sincera amizade,
a ajudá-lo no seu possível caminho
para a Igreja Católica – respeitando
plenamente a sua intimidade e a sua
liberdade –, isso não só não é
reprovável, como é uma
manifestação de caridade autêntica.
Na sua realidade teológica profunda,
quem dá esse passo não “muda de
uma Igreja para outra”, mas
incorpora-se plenamente à Igreja a
que estava unido imperfeitamente: a
Igreja de Cristo una, santa, católica e
apostólica. Em outras palavras, é
ajudar uma pessoa, segundo o
clássico adágio da filosofia grega, a



que chegue a ser o que na realidade
já era[67].

Em todos os aspectos do 
ecumenismo, institucionais e
pessoais, os obstáculos são grandes. É
muito necessária “aquela purificação
da memória, tantas vezes recordada
por João Paulo II, a única que pode
predispor os ânimos ao acolhimento
da plena verdade de Cristo”[68].

Sobretudo, sempre permanece
aberto o espaço para a oração, para a
ação de graças, para o diálogo e para
a esperança na ação do Espírito
Santo[69].

Artigo de Mons. Fernando Ocáriz,
professor da Faculdade de
Teologia da Universidade
Pontifícia da Santa Cruz,
publicado na revista “Scripta
Theologica”.

https://opusdei.org/pt-br/article/ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/


[1] SANTO AGOSTINHO, Sermão
XCVI, 8 (PL 38, 588).

[2] Cfr. L.F. MATEO-SECO, Estudios
sobre la cristología de Gregorio de
Nisa, Eunsa, Pamplona 1978, 161-165.

[3] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, É
Cristo que passa, n.131

[4] PAULO VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 8.XII.1975, n. 17.

[5] BENTO XVI, Homilia, 15.V.2005.

[6] JOÃO PAULO II, Enc. Redemptoris
missio, 7.XII.1990, n. 46.

[7]CONCÍLIO VATICANO II, Decl.
Dignitatis humanae, n. 4. Cfr. JOÃO
PAULO II, Enc. Redemptoris missio, n.
55.

[8] JOÃO PAULO II, Cruzando o
Limiar da Esperança, Rio de Janeiro,
Francisco Alves Editora, 1994



[9] SECRETARIADO PARA A UNIDADE
DOS CRISTÃOS, Diretório ecumênico,
14-5-1967, n. 28, nota 15: AAS 59
(1967) 584.

[10] GRUPO MISTO IGREJA CATÓLICA
E CONSELHO ECUMÉNICO DAS
IGREJAS, Terceira relação oficial
(1971), Apêndice II, Documento de
estudo sobre testemunho e
proselitismo, 8,4, nota 6: Enchiridion
Oecumenicum 1, 386.

[11] JOÃO PAULO II, Carta Mentre si
intensificano, 31-05-1991, 31-05-1991,
n. 5: AAS 84 (1992) 167.

[12] COMISSÃO PONTIFÍCIA «PRO
RÚSSIA», L'Église a repi, 1-6-1992, n.
3: EV 13,1822.

[13] Cfr. CONSELHO PONTIFÍCIO
PARA A UNIDADE DOS CRISTÃOS,
Diretório para o ecumenismo,
25-03-1993, n. 23, nota 41: AAS 85
(1993) 1048.

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html


[14] GRUPO MISTO IGREJA CATÓLICA
E CONSELHO ECUMÉNICO DAS
IGREJAS, O repto do proselitismo e a
chamada ao testemunho comum,
25-09-1995, parte IV, §1, em Il Regno
documenti, 21 (1998) 713.

[15] Ibid., nota 14.

[16] Cf. K.G. KUHN, «Prosélytos», em
Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament, ed. ital., Brescia
(1980) XI, 303.

[17] Entre as inscrições funerárias da
comunidade judaica na Itália que
foram encontradas, o termo
prosélytos aparece oito vezes: seis
referindo-se a mulheres e duas a
homens. Também na comunidade de
Qumrân aparece a palavra: três
vezes no Documento de Damasco e
uma no livro de Tobias. Entre os
hebreus empregava-se também o
verbo qarab, que significa
literalmente «aproximar-se» e que
indicava «fazer um prosélito». Assim,



o verbo chega a ser um termo técnico
para indicar a aceitação dos
prosélitos em Israel (cf. J. A. LOADER,
«An Explanation to the Term
Prolesutos», Novum Testamentum 15
[1973] 270-277). Sobretudo no
judaísmo tardio, ou seja, a partir do
século II depois de Cristo, encontram-
se diferenças pronunciadas entre o
judaísmo palestiniano e o judaísmo
helenista. Entre os hebreus da
diáspora, mais do que exigir aos
prosélitos a circuncisão e o
cumprimento dos preceitos culturais,
exigia-se, em primeiro lugar, o
monoteísmo e, a seguir, as normas
éticas da Antiga Aliança. Pelo
contrário, na Palestina a circuncisão
do prosélito era absolutamente
necessária.

[18] Cf. H. KUHLI, «Prosélytos», em H.
BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario
esegetico del Nuovo Testamento,
Brescia 1998, 1151-1154. Há diversas
hipóteses sobre os motivos que



tornavam o prosélito pior do que o
seu mestre: cf. E. LERLE,
Proselytenwerbung und
Urchristentum, Evangelische
Verlagsanstalt, Berlin 1960, 64-65.

[19] Por exemplo, segundo Harnack,
Jesus não teria dado nunca o
mandato de se dirigirem aos pagãos,
isto teria sido «uma simples
construção devida ao
desenvolvimento do tempo
posterior» (A. HARNACK, Missione e
propagazione del cristianesimo nei
primi tre secoli, Cosenza 1986, 28;
orig. alemão de 1902).

[20] Cfr. G. SCHNEIDER, Gli Atti degli
Apostoli, Brescia 1985, 352.

[21] Cfr. SÃO JUSTINO, Dialogus cum
Tryphone, 121,4 y 122,1: PG 6,
758-759.

[22]Ibid., 28, 2: PG 6, 535.



[23] Cfr. FLAVIO JOSEFO, Contra
Apionem, 2,10, 39: CSEL 37, 99.

[24] Gen. Rab., 39,14.

[25] Lev. Rab., 134b

[26] Cfr. São JOÃO CRISÓSTOMO, Exp.
in Psalmos, CXIX, 2, 5: PG 55, 341.

[27] Cfr., por exemplo, os
comentários recolhidos por São
TOMÁS DE AQUINO, Cathena Aurea,
in Math., 23, 5.

[28] Cf. SANTO AGOSTINHO, Contra
Faustum, 16,29: PL 42, 336.

[29] D.J. BOSCH, Transfimning
Mission, Orbis Books, New York 1991,
1.

[30] OXFORD ENGLISH DICTIONARY,
Oxford 1992, XII, 664.

[31] Em M. CORTELAZZO– P. ZOLLI, 
Dizionario etimologico della lingua
italiana, Bologna 1979, cita-se neste



sentido um artigo Giornale
Enciclopedico de Novembro de 1774,
24.

[32] Cfr. MONTESQUIEU, Lettres
Persanes, LXXXV, H. Barckhausen,
Paris 1913, 167.

[33] Por exemplo, cfr: em italiano, 
Lessico Universale Italiano (1977), 
Grande Dizionario Enciclopedico
(1990); em castelhano, Diccionario de
la Real Academia de la Lengua
Española (2001), Enciclopédia Espasa
e Gran Enciclopedia Rialp; em inglês, 
Webster's Unabridged Dictionary
(1972) e The New Catholic
Encyclopedia (1992).

[34] B. MONDIN, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Urbaniana
University Press, Città del Vaticano
2001, 379-380.

[35] Lessico Universale Italiano, XVII,
742.



[36] J.A. GARCÍA-PRIETO, 
“Proselitismo”, Gran Enciclopedia
Rialp, 19, 268.

[37] Enciclopédia Microsoft Encarta
(2001), artigo "Liberdade de culto”

[38] Ibid., artigo "Propaganda”.

[39] N. SARKOZY, La république, les
religions, l'espérance, Cerf, Paris
2004, 153.

[40] B. MONDIN, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Urbaniana
Universiry Press, Città del Vaticano
2001, 379-380.

[41] Neste sentido, também na
Internet se podem encontrar
explicações como esta sobre o
proselitismo: “A tradição cristã,
desde tempos antigos, utiliza este
termo para designar o zelo apostólico
de anunciar a fé e incorporar novos
fiéis à Igreja ou a alguma das suas
instituições. Nos últimos decênios



começou a difundir-se outro
significado desta palavra, que
costuma associar-se a situações em
que para atrair alguém ao seu grupo
se utiliza a violência ou a coação, ou
pretende-se de algum modo forçar a
consciência ou manipular a
liberdade. Como é óbvio, esses
modos de atuar são completamente
alheios ao espírito cristão e são
totalmente reprováveis. Mas o
proselitismo no seu sentido clássico e
despojado dessas conotações
negativas é algo plenamente
legítimo: se se negasse às pessoas a
sua liberdade para ajudar a outras a
encaminhar-se para o que se
considera a verdade, cair-se-ia numa
perigosa forma de intolerância” (cfr.
www.interrogantes.net).

[42]E. BURKHART– J. LÓPEZ DÍAZ, La
vida cristiana en las enseñanzas de
San Josemaría Escrivá de Balaguer
(pro manuscripto), Roma 2005, cap.
III.



[43] A. BYRNE (ed.), J Escrivá:
Camino. The way. An annoted
bilingual edition, Scepter, London
2001, 273: "For the word
"proselytism" and its derivatives can
be misinterpreted in Spanish as in
English. One can, certainly, seek to
recruit followers of Christ in the
wrong way and for the wrong
reason. Bur there is an equally
perilous opposite error, that of
thinking that religion is so private a
matter that we cannot and should
not seek to influence people to follow
our way. The author insists in this
chapter that we not only have a right,
but also a duty, to spread the faith. If
we believe that Christ promises
eternal life to his followers, we
cannot but be apostles. As Saint Paul
said, "Woe to me if I do not preach
the gospel!" (1 Cor 9, 16). At the very
least, we Christians have as much
right to spread our religious ideas, as
others have to spread their political,
social, artistic ideas; and if we don't,



it will be a sign that our religion do
es not mean much to us». Cf.,
também, P. RODRÍGUEZ, J Escrivá de
Balaguer: Camino. Edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid 2002,
864-865.

[44] J. RATZINGER, Homilia na Missa
de inauguração do Conclave,
18.04.2005.

[45] SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, 
Questões Atuais do Cristianismo, n.
44.

[46] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Decl. Dominus
Iesus, 6-08-2000, 6-08-2000, n. 17.

[47] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. Lumen Gentium, n. 8; Decr. 
Unitatis Redintegratio, n. 4; JOÃO
PAULO II, Enc. Ut Unum Sint,
25-5-1995, n. 11; CONGREGAÇÃO
PARA A DOUTRINA DA FÉ, Decl. 
Mysterium Ecclesiae, 24-06-1973, n. 1.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html


[48] Cf. F. GIL HELLÍN, Concilii
Vaticani II Synopsis. Constitutio
Dogmatica De Ecclesia «Lumen
Gentium», Città del Vaticano 1995, 64
y 697.

[49] U. BETTI, «Chiesa di Cristo e
Chiesa Cattolica», Antonianum 61
(1986) 743.

[50] Cf. P. RODRÍGUEZ-J.R. VILLAR, 
«Las "Iglesias y Comunidades
eclesiales" separadas de la Sede
Apostólica Romana», Diálogo
Ecuménico 39 (2004) 606.

[51] J. RATZINGER, «L’ecclesiologia
della Costituzione "Lumen gentium"»,
en R. FISICHELLA (dir.), Il Concilio
Vaticano II. Recezione e attualità alla
luce del Giubileo, Cinisello B. 2000, 79.

[52] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Decl. Decl.
Dominus Iesus, 16-08-2000, nota 56.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html


[53] Cfr. J. RATZINGER, Il nuovo
Popolo di Dio, Brescia 1971, 253-259.

[54] Cfr. Acta Synodalia, III/IV, 14, 1.

[55] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Unitatis Redintegratio, n, 15.

[56] Já nas intervenções de alguns
Padres conciliares, durante a
elaboração do Decreto Unitatis
Redintegratio, se lhes havia dado esse
nome: cfr., por exemplo, Acta
Synodalia, II/V, 567, 3.

[57] CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Carta 
Communionis Notio, 28-05-1992, n.
17.

[58] Ibid., Decl. Decl. Dominus Iesus,
n. 17.

[59] Ibid., Carta Communionis Notio,
n. 13

[60] Cfr. CONCÍLIO VATICANO I,
Const. Pastor Aeternus, proémio;

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html


CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Lumen Gentium, n. 18.

[61] Cfr. CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Carta 
Communionis Notio n. 14.

[62] Cfr. Ibid., n. 17.

[63] Cf. J. RATZINGER, Chiesa,
ecumenismo e política, Cinisello B.
1987, 75-76.

[64] JOÃO PAULO II, Enc. Ut unum
sint, n. 11.

[65] P. RODRÍGUEZ – J.R. VILLAR,
«Las Iglesias y Comunidades
eclesiales»..., cit., 608.

[66] CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Unitatis Redintegratio, n. 5.

[67] Fórmula que João Paulo II aplica
à família, em JOÃO PAULO II, Ex. Ap.
Familiaris consortio, 22-11-1981, n.
17.



[68] BENTO XVI, Homilia, 20-04-2005,
n. 5.

[69] Cf. JOÃO PAULO II, Enc. Ut unum
sint, n. 102.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-
proselitismo-e-ecumenismo/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/

	Evangelização, proselitismo e ecumenismo

