opusdei.org

Evangelizacao,
proselitismo e
ecumenismo

Neste artigo publicado em uma
revista especializada em temas
teologicos, Mons. Ocariz explica
que o proselitismo pertence a
missdo evangelizadora da
Igreja. Para muitas pessoas a
palavra tem uma conotacao
negativa, por isso € preciso
compreender o significado
desta atividade, que exclui
qualquer forma de violéncia.



29/11/2018

1. INTRODUCAO
2. NECESSIDADE DE UMA
CLARIFICACAO
3.0 USO DO TERMO
“PROSELITISMO”
o O proselitismo na Sagrada
Escritura
o O proselitismo na época
patristica
o O reaparecimento do termo
e seu significado nas
linguas modernas
o Conclusdo terminologica
4. PROSELITISMO E ECUMENISMO
o Igreja catolica e Igrejas
ndo catolicas
o Ecumenismo e
proselitismo: conclusdo

1. INTRODUCAO



A vida de Jesus, redentora em todos
os instantes e dimensdes, pode se
resumir naquelas palavras de Sao
Paulo: “em Cristo, Deus reconciliou o
mundo consigo” (2 Cor 5,19), que
santo Agostinho comentou com a
famosa expressao: mundus
reconciliatus, Ecclesia[1]: Cristo,
reconciliando o mundo com Deus,
edifica a sua Igreja. Esta extensdo
universal da Redencao -
contemplada por outros Padres na
Cruz cosmica, que abarca o
universo[2] vai se realizando na
Igreja. A Igreja é o proprio mundo
reconciliado com Deus em Cristo e,
ao mesmo tempo, € a continuacdo da
presenca reconciliadora, salvifica, do
Senhor: “A Igreja é nem mais nem
menos Cristo presente entre nos,
Deus que vem até a humanidade
para salva-la, chamando-nos com a
sua Revelacdo, santificando-nos com
a sua graca, sustentando-nos com a
sua ajuda constante, nos pequenos e



nos grandes combates da vida
diaria”[3].

Por isso a missdo da Igreja pode, por
sua vez, ser resumida em
transformar o mundo em si mesma;
ou seja, em ir incorporando a
humanidade ao Corpo de Cristo que é
ela mesma. Esta missdo pode ser
expressa também com o termo
evangelizag¢do — que encerra uma
grande riqueza de conteudo, ao qual
“nenhuma definic¢ao parcial e
fragmentaria, porém, chegara a dar a
razao”[4], entendido em seu sentido
mais amplo, como traditio Evangelii,
transmissdo do Evangelho enquanto
“forca salvadora de Deus para todo
aquele que cré” (Rom 1,16); palavra
que anuncia e da a vida eterna (cfr.
Jo 6,68), na pregacdo e nos
sacramentos. Missao apostdlica que o
Senhor enunciou assim: “Ide, pois,
fazer discipulos entre todas as
nacoes, e batizai-os em nome do Pai,
do Filho e do Espirito Santo” (Mt



28,19). Por isso, “0 novo povo de
Deus, a Igreja, € um povo que
provém de todos os povos. A Igreja
desde o inicio é catodlica, esta é a sua
esséncia mais profunda.”[5]
Catolicidade e universalidade da
evangelizacdo sdo inseparaveis.

Como o Senhor — que pregou a todos
a conversao desde o inicio de sua
vida publica (cfr. Mc 1,15) — a Igreja
sempre entendeu sua missdo de
transmitir o Evangelho ad gentes
como dirigida a conversdo dos
homens. No entanto, é bem sabido
que, por desgraca, este impulso
missiondario sofreu nos ultimos
tempos um esfriamento em nao
poucos ambientes catolicos. De fato,
Jodo Paulo II advertiu que a chamada
a conversao “é posta em discussdo ou
facilmente deixada no siléncio. Vé-se
nela um ato de «proselitismo»; diz-se
que basta ajudar os homens a
tornarem-se mais homens ou mais
fiéis a propria religido, que basta



construir comunidades capazes de
trabalharem pela justica, pela
liberdade, pela paz, e pela
solidariedade”[6]. A atividade de
transmitir o Evangelho,
incorporando os homens a Cristo na
Igreja, pode designar-se — e assim se
fez com alguma frequéncia- com o
termo proselitismo. Mas — como
apontava Jodo Paulo II, no texto
citado — em alguns ambientes, esta
palavra foi adquirindo uma
conotacdo negativa.

De fato, ndo é dificil que, com
motivacdes de fundo diversas,
pretenda-se obstaculizar a missdo
evangelizadora da Igreja com a
acusacao de proselitismo,
entendendo este termo em um
sentido negativo, como o uso de
métodos imorais (violéncia fisica ou
moral, engano) para captar
seguidores. Na realidade, o
Magistério da Igreja sempre
reprovou a violéncia e o engano.



Assim, no contexto da liberdade
religiosa, o Concilio Vaticano II
recordou com especial forca: “os
grupos religiosos tém ainda o direito
de ndo serem impedidos de ensinar e
testemunhar publicamente, por
palavra e por escrito a sua fé. Porém,
na difusdo da fé religiosa e na
introducdo de novas praticas, deve
sempre evitar-se todo o modo de agir
que tenha visos de coacdo, persuasao
desonesta ou simplesmente menos
leal, sobretudo quando se trata de
gente rude ou sem recursos”[7]. E,
neste mesmo sentido, Jodo Paulo II
afirmava: “A nova evangeliza¢do nado
tem nada em comum com 0 que
varias publicac¢des insinuaram
falando de restaurag¢do, ou mesmo
avancando a acusacio de
proselitismo, ou fazendo apelo aos
conceitos de pluralismo e de
tolerancia, entendidos unilateral e
tendenciosamente. Uma leitura
aprofundada da Declaracao conciliar
Dignitatis humanae sobre a liberdade


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_po.html

religiosa pode ajudar a esclarecer
tais problemas, e também, a dissipar
0s temores que se procura despertar,
talvez a fim de tirar a Igreja coragem
e impulso para empreender a sua
missdo evangelizadora. E tal missdo
pertence a esséncia da Igreja”[8].

2. NECESSIDADE DE UM
ESCLARECIMENTO

Em alguns documentos eclesiasticos
posteriores ao Concilio Vaticano II,
quando se emprega a palavra
proselitismo em sentido negativo,
esclarece-se o sentido que o termo
ndo contém em si mesmo. Por
exemplo, no Diretorio ecuménico de
1967, exortam-se os Bispos a
enfrentar o perigo do proselitismo
em relacdo a atividade das seitas,
mas esclarece-se imediatamente que
“com o vocabulo proselitismo,
entende-se aqui uma maneira de
atuar que ndo esta de acordo com o
espirito evangélico, porquanto utiliza



argumentos desonestos para atrair os
homens a sua Comunidade,
abusando, por exemplo, da sua
ignorancia ou pobreza, etc. (cf. Decl.
Dignitatis Humanae, 4)”[9]. A
necessidade de distinguir entre um
proselitismo positivo e um
proselitismo negativo, também se
tornou necessario no campo
ecumeénico, por exemplo na Terceira
relacdo oficial (1971) do Grupo Misto
Igreja Catdlica-Conselho Ecuménico
das Igrejas, onde se constata que, em
alguns contextos linguisticos, o termo
proselitismo “adquiriu um sentido
pejorativo”, concluindo-se que, se se
quer indicar esse sentido negativo
“em outras linguas ou contextos em
que o termo conserva o sentido mais
antigo de zelo pela difusdo da fé,
torna-se necessario especificar
sempre proselitismo num sentido
pejorativo ou utilizar alguma
expressdo que denote atitudes e
condutas criticaveis”[10].
Evidentemente, este documento nao



possui 0 mesmo valor que um texto
do Magistério, mas é sem duvida
mais um testemunho do fato de que
0 sentido negativo ou pejorativo nao
é intrinseco ao termo proselitismo.

Anos mais tarde, na Carta Mentre si
intensificano, de 1991, Jodo Paulo II
se referia a “recusa de qualquer
forma indevida de proselitismo,
evitando de maneira absoluta na
acdo pastoral qualquer tentacao de
violéncia e qualquer forma de
pressao”[11]. E evidente, pelo
contexto, que se ha formas indevidas
de proselitismo, também existem
outras nao indevidas.

Em outros documentos eclesiasticos,
foi sendo introduzido o uso do termo
proselitismo em sentido negativo,
especialmente em referéncia ao
“proselitismo das seitas”. Algumas
vezes, também se utiliza o termo
para indicar, sem qualquer nuance,
uma atividade injusta. Assim, por


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html

exemplo, num documento da
Comissdo Pontificia pro Russia, de
1992, diz-se: “O que se chama
proselitismo — ou seja qualquer
pressao sobre a consciéncia — por
quem quer que seja praticado ou sob
qualquer forma, é completamente
diferente do apostolado e ndo é, de
modo algum, o método em que se
inspiram os pastores da Igreja”[12].
No novo Diretorio ecuménico de
1993, desapareceu a nuance presente
no Diretorio anterior, onde se
esclarecia o sentido em que se falava
de proselitismo[13]. A partir de
entdo, tem sido frequente utilizar
esta palavra para designar tout court
comportamentos com a intencgdo de
forcar, pressionar ou, em geral,
tratar de forma abusiva a
consciéncia das pessoas.

No entanto, no ambito ecumeénico
nunca se chegou a prescindir da
distincdo entre proselitismo bom e
mau. Por exemplo, num documento



de 1995 do Grupo misto Igreja
Catdlica e Conselho Ecumeénico das
Igrejas, esclarece-se que, embora o
termo proselitismo “tenha adquirido
recentemente uma conotacao
negativa, quando se aplicava a
atividade de alguns cristdos
empenhados em captar seguidores
entre os membros de outras
comunidades cristas”,
historicamente este termo “tem sido
empregado em sentido positivo,
como conceito equivalente a de
atividade missiondria”[14], e explica-
se que “na Biblia este termo nao tem
nenhuma conotacdo negativa. Um
prosélito era quem acreditava no
Senhor e aceitava a sua lei e, deste
modo, se convertia em membro da
comunidade judaica. A cristandade
assumiu este significado para
descrever a quem se convertia do
paganismo. Até ha pouco tempo, a
atividade missiondria e o
proselitismo consideravam-se
conceitos equivalentes”[15].



De qualquer modo, parece necessaria
uma clarificagdo, visto que o assunto
ndo é meramente linguistico, mas
compreende importantes conotacdes
doutrinais.

3. 0 USO DO TERMO PROSELITISMO

3.1. O proselitismo na Sagrada
Escritura

Como se recordava no texto citado, o
termo proselytos passou do judaismo
a tradigao crista; trata-se da tradugao
grega do hebraico ger, frequente na
Versdo dos LXX (77 vezes), que
designava principalmente o
estrangeiro que, vivendo com
estabilidade na comunidade
hebraica, tinha os mesmos direitos e
deveres dos hebreus[16] e
participava, também, do culto
religioso da comunidade.

Parece que a realidade dos
prosélitos, enquanto categoria
institucionalizada, provinha da



didspora, na época do helenismo, e
constava de um periodo de
preparacdo que culminava na
Pascoa, antes da qual o prosélito
recebia a circuncisdo[17].

O termo prosélytos aparece sO quatro
vezes no Novo Testamento: uma em
Sao Mateus (23, 15) e trés nos Atos
dos Apostolos (2, 11; 6, 5; 13, 43). O
texto do Evangelho é o que exprime
mais claramente o alcance do termo.
Os escribas e fariseus preocupavam-
se em encontrar pessoas que
estivessem em condigdes de
compreender e viver a fé no unico
Deus. Em boa parte foi a atividade
proselitista que fez com que o
judaismo conseguisse sobreviver
depois da destruicdo do Templo e da
dispersdo do povo. A maior parte dos
exegetas concorda — 0 que por outro
lado parece ser bastante 6bvio — em
que a censura que Jesus faz aos
escribas e fariseus ndo se refere ao
fato de procurar prosélitos, mas ao



modo de o fazer e, sobretudo, a que
depois faziam o discipulo “filho do
inferno”, duas vezes pior do que o
mestre que o atraiu ao judaismo([18].
Ja na época do protestantismo liberal
apareceu a tendéncia para
interpretar Mt 23,15 como se Jesus
tivesse condenado o proselitismo,
enquanto tal, pois a sua atividade se
dirigia exclusivamente a Israel,
evitando expressamente a missao
entre os pagdos[19]. E certo que, pelo
menos em duas ocasides, o Senhor
afirmou que s6 havia sido enviado a
Israel (cfr. Mt 10,6; 15,24), mas nao
bastam essas referéncias para tirar
conclusdes gerais e absolutas: seria
supérfluo determo-nos aqui
demonstrando a universalidade da
missdo redentora de Jesus Cristo, que
é particularmente explicita em Sdo
Mateus (cfr. Mt 12,41 s; 25,31 s;
28,18-20). Pode-se certamente
assegurar que o Senhor ndo so ndo
valorizou negativamente o
proselitismo hebraico em si mesmo,



mas que a universalidade da sua
missdo se situou na continuidade
com o espirito proselitista judaico;
continuidade, no ambito da peculiar
continuidade-descontinuidade, entre
0 Antigo e o Novo Testamento.

O primeiro texto dos Atos dos
Apdstolos em que aparece o termo
prosélytos se refere aos diversos
grupos de judeus que se haviam
congregado em Jerusalém a
propdasito da festa de Pentecostes. A
expressao judeus ou prosélitos (At
2,11) ndo menciona lugares de
proveniéncia, mas é uma indicacao
de natureza religiosa, constituindo
como que um resumo do enunciado
dos diversos povos feito
anteriormente[20]. Em At 6,5, lemos
que um dos primeiros sete diaconos
é Nicolau, prosélito de Antioquia. O
sentido positivo de ser prosélito é
evidente: os sete foram eleitos devido
a sua boa fama, por estarem cheios
do Espirito Santo e pela sua



sabedoria (cfr. At 6,3). Em At
13,42-43, recolhe-se o final do
discurso de Sdo Paulo na sinagoga de
Antioquia da Pisidia. O efeito que as
suas palavras produzem nos
ouvintes faz com que estes pecam
depois a Paulo e a Barnabé que
continuem a explicar a sua
mensagem no sdbado seguinte. Como
consequéncia, aderiram a sua
doutrina muitos judeus e prosélitos
devotos, que eram exortados a
perseverar na graca de Deus.
Também aqui é evidente o
significado positivo de prosélito, que
além disso é sublinhado pelo adjetivo
“piedosos” (sebomenon prosélytos).

Os Atos dos Apostolos descrevem a
atividade missiondria da primitiva
comunidade crista seguindo as
pegadas do judaismo. Tal como os
hebreus tentavam atrair os pagaos,
bem preparados, para integrar a
religido hebraica, assim também os
primeiros cristdos se sentiam



impelidos a comunicar a mensagem
salvifica de Cristo, a fim de ganhar
almas para o Senhor (cfr. 1 Cor
9,19-23; F1 3,8). No principio, a sua
atividade era dirigida aos judeus,
mas “os que se haviam dispersado
por causa da perseguicdo que se
seguira a morte de Estevao chegaram
a Fenicia, a ilha de Chipre e a cidade
de Antioquia, mas ndo anunciavam a
Palavra a ninguém que ndo fosse
judeu. Contudo, alguns deles,
habitantes de Chipre e da cidade de
Cirene, chegaram a Antioquia e
comecaram a pregar também aos
gregos, anunciando-lhes a Boa-Nova
do Senhor Jesus. E a mdo do Senhor
estava com eles. Muitas pessoas
acreditaram na Boa-Nova e se
converteram ao Senhor.” (At 11,
19-21). A missdo da Igreja ad gentes
nasceu, com efeito, como a
continuidade crista — no sentido
anteriormente mencionado — do
proselitismo hebraico.



3.2. O proselitismo na época
patristica

Na Patristica, o termo proselitismo
aparece em S3o Justino, no seu
Diadlogo com Trifdo[21], a proposito
de Is 49,6: Vou fazer de Tiluz das
nacoes. Os hebreus, convencidos da
fé no verdadeiro Deus, sentiam-se
estimulados a procurar prosélitos,
mas Sao Justino comenta, sem negar
a atividade dos hebreus, que o texto
de Isaias se refere principalmente,
em sentido profético, a Cristo e aos
cristdos. Mais explicitamente,
escreve em outra passagem do
Diadlogo com Trifdo: “resta-vos pouco
tempo para vos tornardes nossos
prosélitos (prosélyseos kronos): se
Cristo vos precede com a sua vinda,
em vao vos arrependereis”[22].
Migne traduziu assim para o latim:
“breve enim hoc vobis relinquitur ad
nos accedendi tempus. Si Christus
venire occupaverit, frustra vos
poenitebit”. Nesta linha, as tradugdes



em linguas vulgares usam expressoes
como “juntai-vos a nos” (aderirvi a
noi, etc.), em vez da expressao mais
literal que seria “fazei-vos nossos
prosélitos” (farvi proseliti nostri,
etc.).

Flavio Josefo, em seu Contra
Apionem, também se refere aos
éxitos proselitistas dos hebreus[23].
O proselitismo, como atitude e como
atividade, considerava-se
eminentemente positivo e meritorio,
Visto que se proporcionava aos
gentios a possibilidade de serem
objeto de elei¢do divina e de
formarem parte do povo escolhido.
Assim, por exemplo, no Midrash
Rabbah encontram-se afirmacoes
deste tipo: “quem se aproximar de
um pagao e o converter deve ser
considerado como se o tivesse
criado”[24]; “quando chega um
estrangeiro e se faz prosélito, da-lhe
a mao para que seja acolhido sob as
asas da shekinah”[25]. Em outros



autores como Eusébio de Cesareia,
Epifanio de Salamina, Procdpio e
Teodoreto, o verbo prosélyteio
costuma ter o significado de “ser
estrangeiro”; Sdo Jodo Crisdstomo
também o emprega com este
sentido[26].

Naturalmente, hd muitos
comentarios patristicos a Mt 23,25
nos quais se fazem interpretacoes
sobretudo acerca do motivo por que
0 prosélito se fazia pior do que o seu
mestre[27]. Neste contexto, Santo
Agostinho considera que fazer
prosélitos é como gerar filhos[28]. De
qualquer modo, pode-se dizer que,
nos primeiros séculos, o uso do
termo prosélito para designar os
convertidos ao cristianismo e o do
seu derivado (proselitismo) ndo tinha
qualquer conotacdo negativa.

3.3. O reaparecimento do termo e o
seu significado nas linguas modernas



O mesmo se pode dizer dos séculos
seguintes. As conversdes ao
cristianismo passam a ser
numerosissimas e a questdo que se
coloca a Igreja, numa Europa que se
torna cristd, ndo € tanto procurar
prosélitos, mas a organizacdo do
catecumenato, o ensino da fé aos que
solicitam o Batismo. Parece que foi
pouco tempo depois da Reforma
protestante, que reapareceu na
linguagem crista o uso da palavra
proselitismo. Segundo David Bosch,
foram os jesuitas os primeiros a
utilizd-la com o significado de
estender a fé cristd entre os nao
catolicos, incluindo os
protestantes[29]. Contudo, segundo o
Oxford English Dictionary, o termo
teria reaparecido em 1660 numa
obra de H. Hammon[30]. No &mbito
italiano, encontram-se referéncias
muito numerosas ao proselitismo a
partir de 1774[31]. Na Franca parece
que foi Montesquieu, em 1715, o
primeiro a usar esta palavra[32], a



qual ndo se encontra na Encyclopédie
de Diderot e d’Alambert.

No que se refere ao significado atual,
nas diversas linguas ocidentais,
praticamente todos os diciondrios e
enciclopédias com maior prestigio
coincidem em definir o proselitismo
simplesmente como a atividade ou
atitude destinada a fazer
prosélitos[33]. E evidente que se trata
de uma realidade presente em
multiplos &mbitos (religioso, politico,
esportivo, econdmico, etc.) e, em
principio, plenamente legitima,
embora como em qualquer outra
atividade possa haver desvios do
nivel moral[34]. Em alguns casos,
insinua-se um sentido pejorativo do
termo, como no alemdo Duden-
Rechtschreibung (de 1986), onde
Proselyt se julga, originariamente,
como convertido ao judaismo e
atualmente como o “novo
convertido”, e acrescenta que o
termo derivado Proselytenmacherei



(proselitismo), implica uma ideia
negativa. Por outro lado, em diversos
diciondrios e enciclopédias, em
outras linguas, encontram-se
sobretudo explicacdes do termo em
sentido so positivo, especialmente
em escritos de inspiracdo crista.
Assim, por exemplo, no Lessico
Universale Italiano, afirma-se que “a
atividade missiondria é uma forma
organizada de proselitismo”[35]; e,
em castelhano, na Gran Enciclopedia
Rialp, onde o termo proselitismo é
entendido no sentido literal de “zelo
para conseguir proseélitos”, explica-se
que, em sentido mais alargado,
entende-se por proselitismo “a acdo
apostolica destinada a difundir a fé
catdlica para que todos os homens
consigam conhecer Cristo”[36].

Na Internet, podem encontrar-se
fontes de todo o tipo sobre este tema;
mas é significativo que, em uma das
mais consultadas em todo o mundo -
por pertencer a Microsoft e estar



disponivel em muitas linguas —, o
termo proselitismo é mencionado em
varios artigos e nunca em sentido
negativo. Por exemplo, no artigo
sobre “Liberdade de culto”, diz-se
que todos os cidaddos “podem
professar livremente o proprio credo
fazendo, eventualmente, também
trabalho de proselitismo”[37] e, no
artigo “Propaganda”, afirma-se que
este conceito esta “inicialmente
ligado a atividade proselitista da
Igreja Catdlica”[38]. Neste horizonte
de liberdade encontram-se também
algumas posi¢oes de autores atuais,
como a de um politico francés que
chega a afirmar que “o proselitismo,
contanto que seja moderado, €
reconhecido como uma componente
intrinseca da liberdade
religiosa”[39].

De todos estes dados, pode-se
concluir que, embora em algumas
linguas, como o alemao, prevaleca
atualmente um sentido negativo do



termo proselitismo, que se afasta da
sua raiz biblica, em muitas outras
linguas e contextos culturais,
expressa uma atividade, em si
mesma, positiva. Lé-se num
Dicionario teoldgico, com poucos
anos: “Segundo a Sagrada Escritura,
0 prosélito é o ndo judeu que se faz
judeu, aceitando a fé judaica. E o
temente a Deus que conhece aleie a
observa. Analogicamente, o
cristianismo assumiu o termo de
modo que fazer proselitismo,
difundir a fé crista (cristianizar,
evangelizar), consideravam-se, até ha
bem pouco tempo, a mesma
coisa”[40]. O referido Diciondrio
acrescenta que, juntamente com o
significado positivo e habitual, o
termo proselitismo comecou a ter
recentemente também sentido
negativo devido as atividades das
seitas de origem protestante[41].

Antes do aparecimento deste
fendmeno, de teor negativo do termo



proselitismo, em alguns ambientes,
0s autores catolicos, especialmente
no contexto da vida espiritual,
sempre usaram pacificamente a
palavra proselitismo para se referir a
atividade apostolica ou de
evangelizacdo: “o termo poe em
relevo a dimensdo pessoal da missao
apostolica, ou seja, a necessidade de
a realizar pessoa a pessoa com
aqueles que se encontram ao seu
lado”[42]. O cristdo realiza esta
missdo especialmente nas suas
relacdes de amizade, na sua vida
familiar, profissional e social. Além
de designar a atividade destinada a
aproximar outros da Igreja ou ajuda-
los a viver com coeréncia a fé
catdlica, o termo proselitismo
utilizou-se também com frequéncia
no contexto da promocao de
vocacoes especificas dentro da Igreja
(para o sacerdocio, etc.). Este uso
também esta claramente inspirado
no sentido biblico de prosélytos.



Encontramos um exemplo atual
importante em Caminho, livro de Séo
Josemaria Escriva, obra de
espiritualidade de extraordinaria
difusdo (até agora, mais de quatro
milhdes e meio de exemplares em 44
idiomas), onde ha um capitulo cujo
titulo é precisamente Proselitismo,
em (ue se emprega o termo no seu
sentido original, exclusivamente
positivo. SO em edi¢des de algumas
linguas, poucas, onde ha a tendéncia
para valorizar negativamente o
termo (concretamente em aleméo e
inglés) fez-se a traducdo ndo literal,
mas com expressdes mais ou menos
analogas (“Menschen gewinnen”,
“Winning new apostles”). No entanto,
numa edicdo recente bilingue,
castelhano/inglés[43], o tradutor
considerou mais adequado traduzir
proselitismo por proselytism,
explicando, em nota, o significado
positivo que essa palavra tem.

3.4. Conclusdo terminologica


https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/
https://www.escrivaworks.org.br/book/caminho-capitulo-38.htm

O uso da palavra proselitismo, num
sentido exclusivamente negativo, ndo
é generalizado, nem sequer é um
simples efeito de uma evolugdo da
linguagem na maior parte dos casos.
Frequentemente, a utilizacdo que se
faz desta palavra hoje, como se so
tivesse um significado negativo, nao
se deve a que se entenda de fato por
tal palavra — contra o seu significado
original — uma atitude imoral
(violenta, enganadora, etc.), mas
considera-se também negativo o
verdadeiro sentido positivo do
proselitismo. Quer dizer, o problema
de fundo é que, com a tendéncia que
pretende impor-se em alguns
ambientes, de usar a palavra
proselitismo como algo negativo,
pretende-se afirmar uma atitude
relativista e subjetivista, sobretudo
no plano religioso, perante a qual
ndo faria sentido que uma pessoa
pretendesse possuir a verdade e
procurasse convencer outras para
que a recebam com agrado e se



incorporem a Igreja. O menosprezo —
patente em alguns meios — da
palavra proselitismo, sobretudo
quando se refere ao apostolado
cristdo, tem muito a ver com essa
“ditadura do relativismo que nada
reconhece como definitivo e que
deixa como ultima medida somente o
proprio eu e as suas vontades”[44].

Por isso, é necessdario reafirmar que a
acdo de convidar e favorecer que
outras pessoas — ndo cristas ou, em
outro nivel, cristds ndo catolicas — se
incorporem a plena comunhdo na
Igreja Catdlica, respeitando a
verdade, a intimidade e a liberdade
de todos, € parte integrante da
evangelizacao.

Por outro lado, também se pretende
usar a palavra proselitismo com
sentido exclusivamente negativo
para designar a agdo apostolica de
promocdo de determinadas vocacgoes
dentro da Igreja, que envolvem um



compromisso séerio (o sacerdocio e
outros diversos modos organizados
de procurar a plenitude da vida
cristd). Neste caso, as motivacoes sdo
variadas mas ndo de todo alheias ao
proprio relativismo e subjetivismo.

Como é 6bvio, a evangelizacdo, tal
como outra qualquer atividade
humana, pode ser realizada com
intencdo ou métodos imorais (e de
fato é assim em algumas seitas nao
catodlicas e ndo cristas). Contudo,
seria uma grande falsidade historica
afirmar que isto tenha sido frequente
na Igreja. O verdadeiro espirito
cristao esteve sempre impregnado de
caridade, como esta explicito nas
palavras de Sdo Josemaria Escriva:
“Nao compreendo a violéncia: ndo
me parece apta para convencer nem
para vencer. O erro supera-se com a
oracdo, com a graca de Deus, com 0
estudo; nunca com a forca, sempre
com a caridade”[45]. Por outro lado,
a possibilidade — e em algumas seitas



é arealidade — de um proselitismo
moralmente incorreto ndo justifica
que se atribua sentido negativo ao
vocabulo. Mais ainda, a coeréncia
deveria induzir a usar-se a palavra
proselitismo sem qualquer adjetivo,
para designar o seu sentido positivo
original e ao mesmo tempo qualifica-
la, de algum modo, quando se
tratasse de uma atividade reprovavel
(por exemplo: proselitismo negativo,
proselitismo sectdrio, proselitismo
violento, etc.) a menos que o
contexto o torne claramente
desnecessario.

Nao existem motivos suficientes
(nem linguisticos, nem historicos,
nem, muito menos, teoldgicos) para
atribuir ao termo proselitismo, um
sentido negativo. E, sobretudo, nada
poderia justificar a pretensdo de que
a Igreja renunciasse a catolicidade da
sua missao reconciliadora do mundo
com Deus, quer dizer, a estender-se



ela mesma mais e mais, para a gloria
de Deus e salvacdo de todas as almas.

4. PROSELITISMO E ECUMENISMO

A pretendida desqualificagdo da
palavra proselitismo tem especial
relevancia relativamente a atividade
da Igreja Catolica nos territorios de
maioria ortodoxa. Neste contexto,
torna-se mais patente que ndo
estamos perante uma simples
questdo terminologica ou de
evolucdo da linguagem. Com efeito,
ndo se trata de que se use o termo
proselitismo so para o que se deveria
especificar como proselitismo
abusivo, mas que se considera
também reprovavel o proselitismo
em que se procura, respeitando
plenamente a intimidade e a
liberdade das pessoas, a
incorporacdo de cristdos ortodoxos
na Igreja Catolica.

As motivacdes de semelhante
desqualificacdo sdo variadas; do


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-12-creio-no-espirito-santo-creio-na-santa-igreja-catolica/

ponto de vista propriamente
eclesioldgico, o motivo que pode
parecer mais importante é que os
cristdos ortodoxos ja estdo
incorporados numa verdadeira
Igreja, como a propria Igreja Catolica
reconhece ao afirmar na Declaracao
Declaragdo Dominus Iesus, que as
comunidades cristas que, embora
separadas de Roma, conservaram
validamente a Eucaristia e o
Episcopado, sdo “verdadeiras Igrejas
particulares”[46]. Mas esta afirmacao
deve ser entendida no seu contexto e
significado auténticos.

4.1. Igreja Catolica e Igrejas ndo
catolicas

Antes de mais nada, é necessario
confessar que Jesus Cristo fundou
uma so Igreja, sobre Pedro e com a
garantia de infalibilidade perante as
perseguicoes, divisdes e obstaculos
de todo o tipo que haveria de
encontrar ao longo da historia (cf. Mt


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html

16,18). Assim foi e assim sera
sempre: existe uma so Igreja de
Cristo que no Simbolo confessamos
como una, santa, catolica e
apostolica[47].

Por outro lado, com o Concilio
Vaticano II, na Constituicdo Lumen
Gentium, n° 8, devemos sustentar que
“esta Igreja, constituida e organizada
neste mundo como sociedade,
subsiste (subsistit in) na Igreja
Catdlica, governada pelo sucessor de
Pedro e pelos Bispos em unido com
ele, que se encontra, embora (licet)
fora da sua estrutura, se encontrem
muitos elementos de santificagdo e
de verdade, os quais, por serem dons
pertencentes a Igreja de Cristo,
impelem para a unidade catolica”.

Como se sabe, no esquema que
depois deu lugar a este texto
definitivo, dizia-se que a Igreja de
Cristo € (est) a Igreja Catolica[48]. Por
esse motivo, a célebre expressao



subsistit in foi depois objeto de
diversas e contraditdrias
interpretacdes, sobre as quais ndo é
necessario nos determos aqui. Na
realidade, “a palavra ‘subsiste’ nao
tem outro significado sendo o de que
‘continua a existir’. Portanto, se a
Igreja de Cristo ‘continua a

existir’ (subsistit in) na Igreja
Catolica, a continuidade da
existéncia compreende uma
substancial identidade de
esséncia”[49]. Este significado
coincide com a linguagem comum da
cultura ocidental e é conciliavel com
o significado filosofico classico:
subsiste aquilo que é em si e ndo em
outro[50]. E por isso, “o Concilio quer
dizer-nos que a Igreja de Jesus Cristo
como sujeito concreto neste mundo
pode encontrar-se na Igreja Catolica.
Isto sO pode acontecer uma vez, e a
concepcdo segundo a qual o subsistit
se haveria de multiplicar ndo
apreende precisamente o que se
queria dizer. Com a palavra subsistit



o Concilio queria expressar a
singularidade e a ndo multiplicidade
da Igreja Catolica”[51]. Por isso,
“contradiz o significado auténtico do
texto conciliar a interpretacdo que
da formula subsistit in deduzem a
tese, segundo a qual, a Unica Igreja
de Cristo poderia também subsistir
em Igrejas e Comunidades eclesiais
ndo catolicas”[52].

E necessério observar que a Lumen
Gentium (n. 8), ao afirmar a
subsisténcia da Igreja de Cristo na
Igreja Catdlica governada pelo
sucessor de Pedro e pelos Bispos em
comunhdo com ele (no sentido de s6
nela), refere-se explicitamente a
Igreja enquanto estabelecida e
organizada como sociedade neste
mundo; e, imediatamente depois,
afirma que fora da sua estrutura se
encontram muitos elementos de
santificacdo e de verdade. Isto
remete-nos a considerar a Igreja ndo
sO na sua dimensao social, mas



também na sua dimensao mistérico-
sacramentral, como Corpo Mistico de
Cristo[53].

O Concilio Vaticano I, seguindo um
uso tradicional, d4 o nome de Igrejas
as comunidades cristds ndo catolicas
que conservaram, validamente, a
Eucaristia e o Episcopado. Durante a
elaboracdo do Decreto Unitatis
Redintegratio, um dos relatores da
respetiva Comissdo conciliar
explicou que néo se pretendia entrar
na questdo debatida de quais sdo as
condig¢Oes para que uma comunidade
seja Igreja em sentido teoldgico[54].
Mas isto ndo significa que esse titulo,
atribuido a essas comunidades ndo
catolicas, fosse simplesmente
honorifico ou socioldgico, ja que o
proprio Decreto afirma que “pela
celebracdo da Eucaristia do Senhor,
em cada uma dessas Igrejas, a Igreja
de Deus é edificada e cresce”[55];
expressdo que deve interpretar-se a
luz do n° 8 da Lumen Gentium, ou



seja, no sentido de que nestas Igrejas
existem muitos elementos de
santificacdo e de verdade proprios da
unica Igreja de Cristo (a Igreja
Catolica).

Os posteriores desenvolvimentos
teoldgicos e do magistério sobre este
tema, conduziram a atribuicdo a
estas comunidades, nao catdlicas,
que conservaram validamente a
Eucaristia e o Episcopado o titulo,
certamente de natureza teoldgica, de
Igrejas particulares[56]. Do ponto de
vista do Magistério, o0s momentos
mais relevantes sobre o tema foram
dois documentos da Congregacao
para a Doutrina da Fé: a Carta Carta
Communionis Notio, de 1992, de 1992,
a qual afirma que estas comunidades
“merecem o titulo de Igrejas
particulares”[57]; e a Declaracao
Declaragdo Dominus Iesus, ja citada,
na sua afirmacdo de que sao
“verdadeiras Igrejas
particulares”[58].


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_28051992_communionis-notio_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html

Compreende-se facilmente que onde
Cristo se faz presente no sacrificio
eucaristico do seu Corpo e do seu
Sangue, ali esta presente a Igreja,
Corpo de Cristo mediante o qual o
mesmo Senhor realiza a salvagdo na
historia. No entanto, nem toda a
forma de presenca da Igreja constitui
uma Igreja particular, mas somente a
presenca com todos 0s seus
elementos essenciais; por isso, para
que uma comunidade seja
verdadeiramente Igreja particular,
“nela deve encontrar-se presente,
como elemento proprio, a suprema
autoridade da Igreja: o Colégio
episcopal juntamente com o Romano
Pontifice, sua cabeca, e nunca sem a
cabeca’ (Lumen Gentium, n. 22)”[59].
Isto poderia parecer um obstaculo
insuperavel para entender como é
que as Igrejas ndo catolicas sdo
“verdadeiras Igrejas particulares”.
Uma possivel via de reflexdo pode
ser considerar a presenca real do
Primado petrino (e do Colégio



episcopal) nas Igrejas ndo catolicas,
em virtude da unidade do
Episcopado “uno e indiviso”[60]: uma
unidade que ndo pode existir sem a
comunhdo com o Bispo de Roma. Ali
onde, em virtude da sucessao
apostolica exista validamente
Episcopado, ai estara presente, como
autoridade suprema (ainda que nao
seja de fato reconhecida), o Colégio
episcopal com a sua Cabeca. Além
disso, em qualquer celebracdo valida
da Eucaristia ha uma referéncia
objetiva a comunhdo universal com o
Sucessor de Pedro e com a Igreja
inteira[61], independentemente das
convicgOes subjetivas. No entanto, é
necessario ndo perder de vista que a
auséncia da plena comunhdo com o
Papa ocasiona uma ferida na propria
eclesialidade dessas mesmas
Igrejas[62]; ferida ndo so6 de natureza
disciplinar ou canénica, mas também
relativa a, ndo plena, profissao da fé
catdlica. Por isso, a uma Igreja
particular ndo catolica, ndo lhe falta



s0 a manifestacdo visivel da plena
comunhdo para ser plenamente
Igreja[63].

Voltando novamente ao dado
fundamental da unicidade da Igreja
de Cristo, é preciso afirmar que as
Igrejas particulares ndo catolicas sdo
verdadeiras Igrejas pelo que tém de
catolicas e que ndo sdo plenamente
Igrejas pelo que tém de ndo catdlicas.
Com efeito, a sua eclesialidade esta
radicada no fato de que a “Unica
Igreja de Cristo tem nelas uma
presenca operante”[64]. Em outras
palavras, reconhecer o carater de
Igrejas a estas comunidades cristas
leva necessariamente a afirmar que
também estas Igrejas ndo catolicas
sdo — em aparente paradoxo —
porgdes da unica Igreja, ou seja, da
Igreja Catolica; porg¢des em situacao
teoldgica e candnica andmala. Ainda
em outros termos, podemos dizer
que se trata de uma “eclesialidade
participada, segundo uma presenca



limitada e imperfeita da Igreja de
Cristo”[65].

4.2. Ecumenismo e proselitismo:
conclusdo

A Igreja deve evangelizar em
primeiro lugar os seus proprios
membros, levando a cada um a
doutrina integra do Evangelho e a
plenitude dos meios de salvacgao.
Membros da Igreja sdo também, no
sentido exposto antes, os fiéis das
igrejas ortodoxas. Relativamente a
estes, a Igreja deve empenhar-se em
edificar a unidade de fé e de
comunhao; unidade que é fruto da
evangelizacdo e, ao mesmo tempo, a
sua semente, segundo a oracao de
Jesus: para “que todos sejam um,
como tu, Pai, estds em mim, e eu em
ti. Que eles estejam em nas, a fim de
que o mundo creia que tu me
enviaste” (Jo 17,21).

Dai que a Igreja ndo queira, nem
possa, renunciar ao empenho



ecuménico; empenho que se
expressa em multiplas atividades
institucionais, mas que ndo se reduz
a estas, pois também é
responsabilidade pessoal de todos os
cristdos[66]. Concretamente, quando
um fiel catdlico estd em contato com
um cristao ndo catolico, o
proselitismo consiste em procurar,
como expressdo de sincera amizade,
a ajuda-lo no seu possivel caminho
para a Igreja Catolica - respeitando
plenamente a sua intimidade e a sua
liberdade —, isso ndo s ndo é
reprovavel, como é uma
manifestacdo de caridade auténtica.
Na sua realidade teoldgica profunda,
quem da esse passo ndo “muda de
uma Igreja para outra”, mas
incorpora-se plenamente a Igreja a
que estava unido imperfeitamente: a
Igreja de Cristo una, santa, catolica e
apostolica. Em outras palavras, é
ajudar uma pessoa, segundo o
classico adagio da filosofia grega, a



que chegue a ser o que na realidade
ja era[67].

Em todos os aspectos do
ecumenismo, institucionais e
pessoais, 0s obstdculos sdo grandes. E
muito necessaria “aquela purificacdo
da memodria, tantas vezes recordada
por Jodo Paulo II, a uinica que pode
predispor os animos ao acolhimento
da plena verdade de Cristo”[68].

Sobretudo, sempre permanece
aberto o espaco para a oracao, para a
acdo de gracas, para o dialogo e para
a esperanca na acdo do Espirito
Santo[69].

Artigo de Mons. Fernando Ocariz,
professor da Faculdade de
Teologia da Universidade
Pontificia da Santa Cruz,
publicado na revista “Scripta
Theologica”.



https://opusdei.org/pt-br/article/ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-e-o-espirito-santo/

[1] SANTO AGOSTINHO, Sermdo
XCVI, 8 (PL 38, 588).

[2] Cfr. L.F. MATEO-SECO, Estudios
sobre la cristologia de Gregorio de
Nisa, Eunsa, Pamplona 1978, 161-165.

[3] SAO JOSEMARIA ESCRIVA, E
Cristo que passa, n.131

[4] PAULO VI, Ex. Ap. Evangelii
nuntiandi, 8.X11.1975, n. 17.

[S] BENTO XVI, Homilia, 15.V.2005.

[6] JOAO PAULO II, Enc. Redemptoris
missio, 7.XI1.1990, n. 46.

[7]CONCfLIO VATICANO II, Decl.
Dignitatis humanae, n. 4. Cfr. JOAO
PAULO II, Enc. Redemptoris missio, n.
55.

[8] JOAO PAULO II, Cruzando o
Limiar da Esperanca, Rio de Janeiro,
Francisco Alves Editora, 1994



[9] SECRETARIADO PARA A UNIDADE
DOS CRISTAOS, Diretério ecuménico,
14-5-1967, n. 28, nota 15: AAS 59
(1967) 584.

[10] GRUPO MISTO IGREJA CATOLICA
E CONSELHO ECUMENICO DAS
IGREJAS, Terceira relacdo oficial
(1971), Apéndice II, Documento de
estudo sobre testemunho e
proselitismo, 8,4, nota 6: Enchiridion
Oecumenicum 1, 386.

[11] JOAO PAULO II, Carta Mentre si
intensificano, 31-05-1991, 31-05-1991,
n. 5: AAS 84 (1992) 167.

[12] COMISSAO PONTIFICIA «PRO
RUSSIA», L'Eglise a repi, 1-6-1992, n.
3: EV 13,1822.

[13] Cfr. CONSELHO PONTIFICIO
PARA A UNIDADE DOS CRISTAOS,
Diretdrio para o ecumenismo,
25-03-1993, n. 23, nota 41: AAS 85
(1993) 1048.


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/letters/1991/documents/hf_jp-ii_let_19910531_relationships-catholics-orthodox.html

[14] GRUPO MISTO IGREJA CATOLICA
E CONSELHO ECUMENICO DAS
IGREJAS, O repto do proselitismo e a
chamada ao testemunho comum,
25-09-1995, parte IV, §1, em Il Regno
documenti, 21 (1998) 713.

[15] Ibid., nota 14.

[16] Cf. K.G. KUHN, «Prosélytos», em
Theologisches Worterbuch zum
Neuen Testament, ed. ital., Brescia
(1980) X1, 303.

[17] Entre as inscri¢Oes funerarias da
comunidade judaica na Italia que
foram encontradas, o termo
prosélytos aparece oito vezes: seis
referindo-se a mulheres e duas a
homens. Também na comunidade de
Qumran aparece a palavra: trés
vezes no Documento de Damasco e
uma no livro de Tobias. Entre os
hebreus empregava-se também o
verbo qarab, que significa
literalmente «aproximar-se» e que
indicava «fazer um prosélito». Assim,



o verbo chega a ser um termo técnico
para indicar a aceitacdo dos
prosélitos em Israel (cf. J. A. LOADER,
«An Explanation to the Term
Prolesutos», Novum Testamentum 15
[1973] 270-277). Sobretudo no
judaismo tardio, ou seja, a partir do
século II depois de Cristo, encontram-
se diferencas pronunciadas entre o
judaismo palestiniano e o judaismo
helenista. Entre os hebreus da
diaspora, mais do que exigir aos
prosélitos a circuncisao e o
cumprimento dos preceitos culturais,
exigia-se, em primeiro lugar, o
monoteismo e, a seguir, as normas
éticas da Antiga Alianca. Pelo
contrario, na Palestina a circuncisdo
do prosélito era absolutamente
necessaria.

[18] Cf. H. KUHLI, «Prosélytos», em H.
BALZ-G. SCHNEIDER, Dizionario
esegetico del Nuovo Testamento,
Brescia 1998, 1151-1154. Ha diversas
hipoteses sobre os motivos que



tornavam o prosélito pior do que o
seu mestre: cf. E. LERLE,
Proselytenwerbung und
Urchristentum, Evangelische
Verlagsanstalt, Berlin 1960, 64-65.

[19] Por exemplo, segundo Harnack,
Jesus ndo teria dado nunca o
mandato de se dirigirem aos pagaos,
isto teria sido «uma simples
construcdo devida ao
desenvolvimento do tempo
posterior» (A. HARNACK, Missione e
propagazione del cristianesimo nei
primi tre secoli, Cosenza 1986, 28;
orig. alemao de 1902).

[20] Cfr. G. SCHNEIDER, Gli Atti degli
Apostoli, Brescia 1985, 352.

[21] Cfr. SAO JUSTINO, Dialogus cum
Tryphone, 121,4y 122,1: PG 6,
758-759.

[22]1bid., 28, 2: PG 6, 535.



[23] Cfr. FLAVIO JOSEFO, Contra
Apionem, 2,10, 39: CSEL 37, 99.

[24] Gen. Rab., 39,14.
[25] Lev. Rab., 134b

[26] Cfr. Sdo JOAO CRISOSTOMO, Exp.
in Psalmos, CXIX, 2, 5: PG 55, 341.

[27] Cfr., por exemplo, os
comentarios recolhidos por Sdo
TOMAS DE AQUINO, Cathena Aurea,
in Math., 23, 5.

[28] Cf. SANTO AGOSTINHO, Contra
Faustum, 16,29: PL 42, 336.

[29] D.]. BOSCH, Transfimning
Mission, Orbis Books, New York 1991,
1.

[30] OXFORD ENGLISH DICTIONARY,
Oxford 1992, XII, 664.

[31] Em M. CORTELAZZO-P. ZOLLI,
Dizionario etimologico della lingua
italiana, Bologna 1979, cita-se neste



sentido um artigo Giornale
Enciclopedico de Novembro de 1774,
24.

[32] Cfr. MONTESQUIEU, Lettres
Persanes, LXXXV, H. Barckhausen,
Paris 1913, 167.

[33] Por exemplo, cfr: em italiano,
Lessico Universale Italiano (1977),
Grande Dizionario Enciclopedico
(1990); em castelhano, Diccionario de
la Real Academia de la Lengua
Esparniola (2001), Enciclopédia Espasa
e Gran Enciclopedia Rialp; em inglés,
Webster's Unabridged Dictionary
(1972) e The New Catholic
Encyclopedia (1992).

[34] B. MONDIN, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Urbaniana
University Press, Citta del Vaticano
2001, 379-380.

[35] Lessico Universale Italiano, XVII,
742.



[36] J.A. GARCIA-PRIETO,
“Proselitismo”, Gran Enciclopedia
Rialp, 19, 268.

[37] Enciclopédia Microsoft Encarta
(2001), artigo "Liberdade de culto”

[38] Ibid., artigo "Propaganda”.

[39] N. SARKOZY, La république, les
religions, l'espérance, Cerf, Paris
2004, 153.

[40] B. MONDIN, Dizionario Storico e
Teologico delle Missioni, Urbaniana
Universiry Press, Citta del Vaticano
2001, 379-380.

[41] Neste sentido, também na
Internet se podem encontrar
explica¢des como esta sobre o
proselitismo: “A tradigdo crista,
desde tempos antigos, utiliza este
termo para designar o zelo apostdlico
de anunciar a fé e incorporar novos
fiéis a Igreja ou a alguma das suas
institui¢des. Nos ultimos decénios



comecou a difundir-se outro
significado desta palavra, que
costuma associar-se a situacdes em
que para atrair alguém ao seu grupo
se utiliza a violéncia ou a coacdo, ou
pretende-se de algum modo forcar a
consciéncia ou manipular a
liberdade. Como é ébvio, esses
modos de atuar sdo completamente
alheios ao espirito cristdo e sdo
totalmente reprovaveis. Mas o
proselitismo no seu sentido classico e
despojado dessas conotagdes
negativas é algo plenamente
legitimo: se se negasse as pessoas a
sua liberdade para ajudar a outras a
encaminhar-se para o que se
considera a verdade, cair-se-ia numa
perigosa forma de intolerancia” (cfr.
www.interrogantes.net).

[42]E. BURKHART-J. LOPEZ DIAZ, La
vida cristiana en las ensefianzas de
San Josemaria Escriva de Balaguer
(pro manuscripto), Roma 2005, cap.
I1I.



[43] A. BYRNE (ed.), ] Escriva:
Camino. The way. An annoted
bilingual edition, Scepter, London
2001, 273: "For the word
"proselytism" and its derivatives can
be misinterpreted in Spanish as in
English. One can, certainly, seek to
recruit followers of Christ in the
wrong way and for the wrong
reason. Bur there is an equally
perilous opposite error, that of
thinking that religion is so private a
matter that we cannot and should
not seek to influence people to follow
our way. The author insists in this
chapter that we not only have a right,
but also a duty, to spread the faith. If
we believe that Christ promises
eternal life to his followers, we
cannot but be apostles. As Saint Paul
said, "Woe to me if I do not preach
the gospel!" (1 Cor 9, 16). At the very
least, we Christians have as much
right to spread our religious ideas, as
others have to spread their political,
social, artistic ideas; and if we don't,



it will be a sign that our religion do
es not mean much to us». Cf.,
também, P. RODRIGUEZ, ] Escrivéa de
Balaguer: Camino. Edicion critico-
histdrica, Rialp, Madrid 2002,
864-865.

[44] J. RATZINGER, Homilia na Missa
de inauguracgdo do Conclave,
18.04.2005.

[45] SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
Questdes Atuais do Cristianismo, n.
44,

[46] CONGREGACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Decl. Dominus
Tesus, 6-08-2000, 6-08-2000, n. 17.

[47] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen Gentium, n. 8; Decr.
Unitatis Redintegratio, n. 4; JOAO
PAULO II, Enc. Ut Unum Sint,
25-5-1995, n. 11; CONGREGACAO
PARA A DOUTRINA DA FE, Decl.
Mysterium Ecclesiae, 24-06-1973, n. 1.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html

[48] Cf. F. GIL HELLIN, Concilii
Vaticani II Synopsis. Constitutio
Dogmatica De Ecclesia «Lumen
Gentium», Citta del Vaticano 1995, 64
y 697.

[49] U. BETTI, «Chiesa di Cristo e
Chiesa Cattolica», Antonianum 61
(1986) 743.

[50] Cf. P. RODRIGUEZ-].R. VILLAR,
«Las "Iglesias y Comunidades
eclesiales" separadas de la Sede
Apostolica Romana», Diadlogo
Ecumeénico 39 (2004) 606.

[51] J. RATZINGER, «L’ecclesiologia
della Costituzione "Lumen gentium"»,
en R. FISICHELLA (dir.), Il Concilio
Vaticano II. Recezione e attualita alla
luce del Giubileo, Cinisello B. 2000, 79.

[52] CONGREGACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Decl. Decl.
Dominus Iesus, 16-08-2000, nota 56.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html

[53] Cfr. J. RATZINGER, Il nuovo
Popolo di Dio, Brescia 1971, 253-259.

[54] Cfr. Acta Synodalia, I11/1V, 14, 1.

[55] CONCILIO VATICANO II, Decr.
Unitatis Redintegratio, n, 15.

[56] Ja nas intervencdes de alguns
Padres conciliares, durante a
elaboracdo do Decreto Unitatis
Redintegratio, se lhes havia dado esse
nome: cfr., por exemplo, Acta
Synodalia, 11/V, 567, 3.

[57] CONGREGACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Carta
Communionis Notio, 28-05-1992, n.
17.

[58] Ibid., Decl. Decl. Dominus Iesus,
n.17.

[59] Ibid., Carta Communionis Notio,
n.13

[60] Cfr. CONCILIO VATICANO I,
Const. Pastor Aeternus, proémio;


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_po.html

CONCILIO VATICANO II, Const.
Lumen Gentium, n. 18.

[61] Cfr. CONGREGACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Carta
Communionis Notio n. 14.

[62] Cfr. Ibid., n. 17.

[63] Cf. J. RATZINGER, Chiesa,
ecumenismo e politica, Cinisello B.
1987, 75-76.

[64] JOAO PAULO II, Enc. Ut unum
sint, n. 11.

[65] P. RODRIGUEZ - J.R. VILLAR,
«Las Iglesias y Comunidades
eclesiales»..., cit., 608.

[66] CONCILIO VATICANO II, Decr.
Unitatis Redintegratio, n. 5.

[67] Formula que Jodo Paulo II aplica
a familia, em JOAO PAULO II, Ex. Ap.
Familiaris consortio, 22-11-1981, n.
17.



[68] BENTO XVI, Homilia, 20-04-2005,
n. 5.

[69] Cf. JOAO PAULO II, Enc. Ut unum
sint, n. 102.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-
proselitismo-e-ecumenismo/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/

	Evangelização, proselitismo e ecumenismo

