
opusdei.org

“Esta é a tua mãe”:
Maria em nosso
caminho para a
santidade

Como as mães costumam fazer,
Maria passa à nossa frente no
caminho. Ela advinha aquilo de
que necessitamos, e o prepara
para nós, muitas vezes de modo
tão discreto que nem sequer
percebemos.

26/09/2025

“Esta é a tua mãe” (Jo 19, 27). Quando
Jesus, agonizante na cruz, dizia isso a



São João e a Santa Maria, estava
revelando a eles algo muito
profundo, real: uma dessas “coisas
que estavam ocultas desde a criação
do mundo” (Mt 13, 35). Jesus não lhes
estava dando títulos honoríficos:
Maria é realmente nossa Mãe, e nós 
somos seus filhos.

“A maternidade de Maria, através do
mistério da Cruz, deu um salto
impensável: a mãe de Jesus tornou-se
a nova Eva, porque o Filho a associou
à sua morte redentora, fonte de vida
nova e eterna para cada homem que
vem a este mundo”[1]. Naquele
momento solene e doloroso, Jesus
mostra até onde chega o dom infinito
que nos concedeu ao encarnar. Deus
não faz as coisas pela metade: onde
entra, vai até o fim. Entrou em nossa
humanidade e a preencheu com suas
bênçãos; e dentre elas uma das
maiores é a de sermos, com Ele,
filhos daquela que é bendita entre
todas as mulheres (cf. Lc 1, 42).



Assim como seria um equívoco ver
na Ascensão um Jesus que se afasta, e
reduzir os sacramentos a um consolo
para essa distância, seria também
equivocado pensar que, depois da
Assunção de Maria aos céus, sua
presença maternal não fosse a
mesma de quando vivia nesta terra.
“Maria é elevada em corpo e alma à
glória do céu e com Deus e em Deus é
rainha do céu e da terra. Porventura,
está tão distante de nós? É
verdadeiro o contrário. Precisamente
porque está com Deus e em Deus,
está pertíssimo de cada um de nós.
Quando estava na terra podia
somente estar perto de algumas
pessoas. Estando em Deus, que está
próximo de nós, que está no ‘interior’
de todos nós, Maria participa nesta
aproximação de Deus. Estando em
Deus e com Deus, está perto de cada
um de nós, conhece o nosso coração,
pode ouvir as nossas orações, pode
ajudar-nos com a sua bondade
materna”[2].



O Evangelho nos conta poucos
detalhes da vida de nossa Mãe, mas
cada um deles está carregado de
sentido para seus filhos: cada um é
uma janela pela qual podemos ver a
sua vida e a sua pessoa, para amá-la
mais e para saber-nos cada vez mais
seus filhos. Ao meditar nestas
passagens, podemos descobrir em
Nossa Senhora três atitudes
fundamentais: Maria acolhe Cristo, 
contempla-o e o entrega. E, nessa
proximidade de Deus, ela exerce
agora sua maternidade levando-nos
por esse mesmo caminho: com Maria
vamos, e voltamos a Jesus[3]. E, com
ela também, nós o levamos a todos.

Assim é, e assim seja

Naquele dia aparentemente igual aos
outros, em Nazaré, Santa Maria não
podia imaginar até que ponto o seu 
fiat iria se converter no maior ato de
fé e de obediência da história. O
verbo com que Maria responde ao



anjo, e que se traduz como fiat ou
“faça-se”, aparece no original grego
de São Lucas (génoito) em um modo
verbal que expressa a urgência do
coração para que algo aconteça (cf.
Lc 1, 38). De fato, porém, nossa Mãe
não disse nem fiat nem génoito. A
palavra que, nos lábios de Maria,
corresponderia mais exatamente a
essa expressão é “amém”. Um judeu
dizia isso quando queria dizer a Deus
“sim, assim seja”. A raiz desta
palavra hebraica significa solidez,
convicção interior: confirma o que
foi dito como palavra firme, estável,
vinculante. Sua tradução exata é:
“Assim é e assim seja”[4].

A acolhida de Maria não se reduz a
um instante isolado em sua vida:
trata-se de uma disposição constante.
Desde a visita do anjo até a cruz, seu
coração permanece atento à vontade
de Deus. “Toda sua vida foi uma
peregrinação de esperança junto ao
Filho de Deus e seu; uma



peregrinação que, através da cruz e
da ressurreição, fê-la alcançar a
pátria, o abraço de Deus”[5]. Quantas
vezes o Senhor nos pede, também a
nós, coisas que necessitam de nosso
pessoal “Amém, faça-se em mim
segundo tua palavra”. Quantas vezes
Ele está nos esperando com os braços
abertos, como um pai que se agacha
e chama seu filho pequeno.
Deixamos que Ele entre sem reservas
em nossos pensamentos, em nossas
decisões e em nossas ações?
Deixamo-nos abraçar por Ele?

Não é por acaso que, ao receber o
corpo eucarístico de Cristo
respondamos “Amém”: assim como
Maria acolheu o Verbo para que se
fizesse carne em seu seio, nós
também o acolhemos para que cresça
e viva em nós. “Há, pois, uma 
analogia profunda entre o fiat
pronunciado por Maria às palavras
do Anjo e o amém que cada fiel diz
quando recebe o corpo do Senhor”[6].



Vamos recebê-lo com ela, com a
“pureza, humildade e devoção” com
que nossa mãe o recebeu naquela
primeira vez, e sempre.

Unir tudo no coração

A contemplação é outra das atitudes
fundamentais na vida de Maria, e
nossa Mãe também quer nos levar
por esse caminho. “Ser
contemplativo não depende dos
olhos, mas do coração. E nisto entra
em jogo a oração, como um ato de fé
e amor, como “respiração” da nossa
relação com Deus”[7] Nos Evangelhos,
Maria pronuncia muito poucas
palavras em comparação com o
papel que tem nos diferentes
episódios. Desde a visita dos pastores
em Belém até a cruz, Maria guarda e
medita em seu coração os mistérios
de seu Filho (Lc 2, 19).

No silêncio de Nazaré, na oração em
Caná, durante a vida pública, vemos
uma Mãe que medita, que observa e



que se deixa transformar pela
presença de Jesus. No caminho rumo
ao Calvário é fácil imaginar o
encontro entre a Mãe e o Filho,
quando “com imenso amor, Maria
olha para Jesus, e Jesus olha para sua
Mãe; os olhos de ambos se
encontram, e cada coração derrama
no outro a sua própria dor”[8]. E na
manhã luminosa da Ressurreição,
inundada pela glória do
Ressuscitado, ela antecipa o
resplendor da Igreja[9], que vive
também em “seus membros frágeis
(...). Muitos deles são mulheres, como
a idosa Isabel e a jovem Maria;
mulheres pascais, apóstolas da
ressurreição”[10].

O olhar contemplativo, essa
“respiração” da alma, permite-nos ir
compreendendo pouco a pouco o
sentido do que acontece em nossa
vida, e o que Deus espera de nós. “É
isso que o Evangelho exprime no
olhar de Maria, que olhava com o



coração.(...) No Evangelho, a melhor
expressão do que pensa o coração é
oferecida por duas passagens de São
Lucas que nos dizem que Maria
‘guardava (synetérei) todas estas
coisas, ponderando-as (symbállousa)
no seu coração’ (cf. Lc 2, 19.51). (...) e
o que ela guardava não era apenas ‘a
cena’ que via, mas também o que
ainda não compreendia,
conservando-o presente e vivo, na
esperança de unir tudo no seu
coração”[11].

Como filhos pequenos que, às vezes,
não conseguem realizar uma tarefa
difícil, podemos contar sempre com
nossa Mãe para que nos guie neste
caminho da contemplação. “Maria
fala conosco, fala a nós, convida-nos
a conhecer a palavra de Deus, a amar
a palavra de Deus, a viver com a
palavra de Deus, a pensar com a
palavra de Deus”[12]. Se deixarmos
que nos tome pela mão, ela nos dará
paciência com as coisas que não



entendemos, e irá nos ajudar a ir
unindo os pontos aparentemente
desconexos, como nesses desenhos
em que a figura só aparece no final
de um paciente traçado.

Sempre entregando a Jesus

Desde o princípio de sua vocação
materna, Maria entende que Jesus é
um tesouro para compartilhar com
todos: o Senhor fez “grandes coisas”
nela (Lc 1, 49). Não para sua glória
pessoal, mas para o bem da
humanidade inteira. A alegria do 
Magnificat reflete uma profunda
experiência de filiação divina: Maria
percebe o imenso amor do Pai, que
se inclina sobre ela, confiando-lhe o
que tem de maior, o Filho amado. Ela
se descobre cheia de Deus, do amor
de Deus, mais do que nenhum outro
ser humano antes e depois dela. E
essa abundância a impele a levar
todos a Jesus.



Maria está sempre entregando o seu
Filho: oferece-o, criança, aos pastores
e aos Magos (cf. Lc 2, 16-20; Mt 2,
10-11); coloca-o nos braços de Simeão
e Ana (cfr. Lc 2, 25-38); deixa-o tão
“solto” que até o perde em Jerusalém;
“provoca” o milagre em Caná, e
coloca cada um à escuta do que Ele
nos diga (cf. Jo 2, 3-5); deixa que Jesus
se ocupe de sua missão, embora os
parentes reclamem (cf. Mt 12, 46-50);
aceita a vontade do Pai e, ao pé da
cruz, entrega-se com Jesus à
humanidade inteira (cf. Jo 19, 25). E é
fácil imaginar as conversas, repletas
de Jesus, que ela teria com os
discípulos depois da Ascensão... As
mesmas que deseja ter conosco, e
com todos os que, como o discípulo
amado, a acolhem em sua casa e em
suas coisas (cfr Jo 19, 27).

Cada um é filho a seu modo

Certa vez, São Josemaria recordava
uma visita que fez a Sevilha em uma



Semana Santa: “Saí para a rua
quando as confrarias já se
encontravam lá... E quando vi toda
aquela gente, aqueles homens
piedosos na procissão que iam
acompanhando a Virgem, pensei: isto
é penitência, isto é amor. Era muito
bonito. Depois, quando vi...não sei
qual altar era, não recordo qual
imagem da Virgem... As joias, as
luzes, eram o de menos... O
importante era o amor, os cantos
típicos, os galanteios: tudo! Eu estava
lá, olhando-a, e comecei a fazer
oração.... Fui à lua. Vendo aquela
imagem da Virgem tão linda, nem
percebi que estava em Sevilha, nem
na rua. E alguém me tocou no
ombro. Voltei-me e vi um homem do
povo, que me disse: ‘Senhor cura,
esta não vale ná: a nossa é a que
vale!’ De início quase me pareceu
uma blasfêmia. Depois pensei: ele
tem razão; quando eu mostro
fotografias de minha mãe, embora



goste de todas, também digo: esta,
esta é boa”[13].

Cada um de nós pode ter uma foto
“boa” de sua Mãe celestial: não se
trata necessariamente de uma
imagem, mas sim de um modo muito
pessoal de falar-lhe, de amá-la, de
confiar a ela o que nos enche o
coração. “Cada cristão pode, olhando
para trás, reconstruir a história de
suas relações com a Mãe do Céu.
Uma história na qual há datas,
pessoas e lugares concretos, favores
que reconhecemos como vindos de
Nossa Senhora, e encontros
carregados de um sabor especial.
Percebemos que o amor que Deus
nos manifesta através de Maria tem
toda a profundidade do divino, e ao
mesmo tempo, a familiaridade e o
calor próprios do que é humano”[14].

Como as mães costumam fazer, mas
de um modo ainda mais sutil, Maria
se adianta a nós no caminho. Ela



adivinha do que necessitamos, e o
prepara, muitas vezes de modo tão
discreto que nem sequer
percebemos. E embora fique muito
feliz que lhe agradeçamos esses
cuidados de mãe, não deixa de
cuidar de nós, mesmo que não o
façamos. Santa Maria, sabemos que
você o fará, mas nos faz tanto bem
pedir outra vez: iter para tutum,
prepare-nos um caminho seguro.

[1] Leão XIV, Homilia, 9/06/2025.

[2] Bento XVI, Homilia, 15/08/2005.

[3] Cfr. São Josemaría, Caminho, n. 495

[4] Cfr. R. Cantalamessa, L’anima di
ogni sacerdozio, Ancora, Milão 2014,
p 53.

[5] Leão XIV, Ângelus, 15/08/2025.



[6] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 55

[7] Francisco, Audiência, 5/05/2021.

[8] São Josemaria, Via Sacra, 4ª
estação

[9] Cfr. Sedulio, Carmen paschale, 5,
358-364

[10] Leão XIV, Homilia, 15/08/2025

[11] Francisco,Dilexit nos, n. 19

[12] Bento XVI, Homilia, 15/08/2005

[13] Palavras de São Josemaria que
constam em A.Sastre, Tempo de
Caminhar, Quadrante.

[14] São Josemaria, “Recuerdos del
Pilar, em Escritos Vários: Edicción
crítico-histórica, Rialp, Madri 2018, p
275.

Giovanni Vassallo – Carlos
Ayxelà



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/esta-e-a-tua-
mae-maria-em-nosso-caminho-para-a-

santidade/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/esta-e-a-tua-mae-maria-em-nosso-caminho-para-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/esta-e-a-tua-mae-maria-em-nosso-caminho-para-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/esta-e-a-tua-mae-maria-em-nosso-caminho-para-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/esta-e-a-tua-mae-maria-em-nosso-caminho-para-a-santidade/

	“Esta é a tua mãe”: Maria em nosso caminho para a santidade

